


BİDGE Yayınları

Hadis İlmi Araştırmaları

Editör: NURULLAH AGİTOĞLU

ISBN: 978-625-8673-09-8

1. Baskı 
Sayfa Düzeni: Gözde YÜCEL
Yayınlama Tarihi: 2025-12-25
BİDGE Yayınları

Bu eserin bütün hakları saklıdır. Kaynak gösterilerek tanıtım için 
yapılacak kısa alıntılar dışında yayıncının ve editörün yazılı izni 
olmaksızın hiçbir yolla çoğaltılamaz.

Sertifika No: 71374
Yayın hakları © BİDGE Yayınları
www.bidgeyayinlari.com.tr - bidgeyayinlari@gmail.com
Krc Bilişim Ticaret ve Organizasyon Ltd. Şti. 
Güzeltepe Mahallesi Abidin Daver Sokak Sefer Apartmanı No: 7/9 Çankaya / 
Ankara



ÖNSÖZ 

Hadis İlmi Araştırmaları isimli bu kitapta hadis alanıyla ilgili 

önemli bölümler yayımlanmıştır. Bilindiği gibi İslam Dini’nin 

Kur’ân-ı Kerim’den sonraki temel kaynağı Sünnettir. Edille-i 

Şer’iyye dediğimiz şer’i delillerden ikincisi olan Sünnetin yazılı 

kaynakları hadisler olduğundan Temel İslam Bilimleri içerisinde 

Hadis İlmi önemli bir yer tutar. İslam Düşüncesi Tarihi açısından da 

hadis alanıyla ilgili tarih, usul ve literatür bilgisi bigâne 

kalınamayacak bir mahiyet arz eder.  

Bu kitapta da hadis alanıyla ilgili bölümler okuyucunun 

istifadesine sunulmuştur. Bölüm yazarlarına ve yayınevi 

yetkililerine teşekkür ederken, bilimsel manada yararlı olmasını 

temenni ediyorum. 

Saygılarımla… 

 

 

 

 

Prof. Dr. NURULAH AGİTOĞLU 

ŞIRNAK ÜNİVERSİTESİ 



İÇİNDEKİLER

İLK DÖNEMDE HADİSLERİN MUHAFAZASINDA SÖZLÜ
KÜLTÜRÜN ROLÜ ..................................................................... 1

MEHMET EMİN ÇİFTÇİ

KÜTÜB-İ TİSʿA MÜELLİFLERİNİN HADİS TESPİT VE
DEĞERLENDİRME KRİTERLERİ ........................................... 16

MEHMET EMİN ÇİFTÇİ

HADİSLERİN YENİDEN SIHHAT
DEĞERLENDİRİLMESİNE OLAN İHTİYAC ......................... 42

MEHMET EMİN ÇİFTÇİ



İLK DÖNEMDE HADİSLERİN MUHAFAZASINDA 

SÖZLÜ KÜLTÜRÜN ROLÜ 

 

 

MEHMET EMİN ÇİFTÇİ1 

Giriş 

İslâm’ın doğduğu Hicaz bölgesi, güçlü ve köklü bir sözlü 

kültürün belirleyici olduğu bir toplumsal yapıya sahipti. 

Okuryazarlık oranının son derece sınırlı olduğu bu dönemde bilgi, 

tarih, şiir, atasözleri ve hikmetli sözler genellikle yazılı metinlere 

değil, bireysel ve kolektif hafızaya dayanarak muhafaza 

edilmekteydi. Şairler, kabile hatipleri ve rivayet geleneğine vâkıf 

râviler, toplumsal hafızayı canlı tutan ve onu nesilden nesile aktaran 

temel figürlerdi. Bu nedenle Arap toplumunda sözün doğruluğu, 

lafzın işitsel hafızada korunabilirliği ve aktarılan bilginin tahrife 

uğramadan nesiller boyu yaşatılması büyük bir önem taşımaktaydı. 

İslam’ın tebliğ süreci ve ilk yayılış safhası da bu kültürel zemin 

üzerinde şekillenmiştir. Hz. Peygamber’in söz, fiil ve takrirlerinden 

oluşan hadisler, sahâbe tarafından öncelikle hâkim sözlü gelenek 

çerçevesinde korunmuş ve aktarılmıştır. Kur’ân-ı Kerîm’in vahiy 

sürecinde yazılı olarak tespit edilmesine rağmen hadislerin büyük 

çoğunluğu ilk dönemde ezber yoluyla muhafaza edilmiş, rivayet 

 
1 Dr. Öğrt. Üyesi, Harran Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, Temel İslam Bilimleri 

Hadis Anabilim Dalı, Orcid: 0000-0001-9331-7450  

BÖLÜM 1

--1--



halkaları, meclisler ve bireysel öğretim yoluyla sonraki nesillere 

ulaştırılmıştır. Bu süreç, Arap toplumunun sözlü kültüre dayalı bilgi 

koruma pratiklerinin, özellikle de hafıza merkezli rivayet 

yöntemlerinin, hadis ilminin teşekkülünde belirleyici bir rol 

üstlendiğini göstermektedir. Nitekim ezbere dayalı aktarım, lafız 

sadakati, isnad bilincinin filizlenmesi ve rivayet sorumluluğuna dair 

erken hassasiyet, hadis ilmindeki metodolojik temellerin ilk 

nüvelerini oluşturmuştur. 

Hadislerin korunmasında sözlü aktarımın merkezî bir rol 

oynamasının bir diğer önemli sebebi ise Arap yazısının hicrî birinci 

asırda henüz tam anlamıyla gelişmiş bir yazı sistemi vasfı 

taşımamasıydı. Hicaz bölgesinde yazı bilenlerin sayısı sınırlı olduğu 

gibi mevcut yazı sistemi, noktalama ve hareke işaretlerinden 

yoksundu. Bu durum hem yazılı kaydın güvenilirliğini hem de 

yaygınlığını azaltmış; yazıya nispetle ezberin güvenilirliği daha 

yüksek görülmüştür. Dönemin zihniyet dünyasında sözlü aktarım, 

yazılı kayıtların önüne geçerek daha itibarlı ve daha sahih kabul 

edilmiştir. Sahâbe ve tâbiûn nesilleri de bu kültürel gerçeklik 

doğrultusunda hadisleri ağırlıklı olarak hafızalarında korumuş, 

rivayet meclislerinde tekrar ederek metnin doğruluğunu pekiştirmiş 

ve isnad zincirindeki râvilerin güvenilirliğini doğal bir süzgeçten 

geçirmişlerdir. Bu nedenle erken dönem rivayetlerini 

değerlendirirken modern anlamdaki yazılı belge merkezli yaklaşımı 

esas almak metodolojik açıdan isabetli değildir. Hadislerin sıhhati, 

ilk üç asırda yazılı metinlerden ziyade râvînin adâleti, zabt gücü, 

isnadın muttasıl oluşu ve rivayet sorumluluğu bilinci gibi sözlü 

kültürün içinde gelişmiş kriterler üzerinden tespit edilmiştir. 

Dolayısıyla hadislerin erken dönem muhafaza süreçlerini anlamada, 

rivayetlerin kendi tarihsel bağlamı içinde incelenmesi zorunludur. 

Rivayet pratiklerini dönemin sosyo-kültürel zemininden bağımsız 

değerlendirmek, hadis ilminin teşekkülü ve hadis metinlerinin 

sıhhati konusunda anakronik yorumlara yol açacaktır. Erken İslam 

--2--



toplumunun sözlü kültür temelli yapısını göz önünde bulundurmak, 

hem hadislerin korunma süreçlerini hem de İslami ilimlerin 

kurumsallaşma dinamiklerini doğru şekilde kavramayı mümkün 

kılmaktadır. 

Bu çalışma “Hadis Tarihinde Hıfz Dönemi” ismiyle 

yayınlanmış olan kitabımın bir başlığının geliştirilmesiyle 

oluşturulmuştur. Çalışmada, sözlü kültürün belirleyici olduğu ilk 

dönemde sahâbe ve tâbiînin hadislerin muhafazasına yönelik 

tutumları, uygulamaları ve bu bağlamda ortaya koydukları ilkeler ele 

alınmaya çalışılmıştır. Hadislerin erken dönemde hangi yöntemlerle 

korunduğu, rivayet sorumluluğunun nasıl anlaşıldığı ve sözlü 

kültürün bu süreçte nasıl bir işlev gördüğü incelenmiş rivayet 

geleneğinin temel dinamikleri ortaya konulmaya çalışılmıştır. Bu 

çerçevede, sahâbe ve tâbiîne nispet edilen rivayet ve uygulamalara 

yer verilmiş; konuya dair klasik kaynaklarda aktarılan örnekler 

üzerinden erken dönem muhafaza pratikleri değerlendirilmiştir. 

1.İlk Dönemde Hadislerin Muhafazası  

Bu dönemde hadislerin muhafazasında ezber temel yöntem 

olarak öne çıkmış, yazı ise hafızayı destekleyici bir araç olarak 

kullanılmıştır. Bunun yanında, muhafaza sürecine ilişkin bazı 

hassasiyetler sebebiyle zaman zaman yazılan metinlerin imha 

edildiği de bilinmektedir. Bu başlık altında ilk dönemde hadislerin 

muhafazasında başvurulan yöntemlerden hadislerin ezber yoluyla 

muhafazası, yazının ezbere yardımcı olması ve yazılanların imha 

edilmesi konuları ele alınmıştır. 

1.1. Hadislerin Ezber Yoluyla Muhafazası 

Yazılı kültürün sınırlı olduğu erken dönem Arap toplumunda 

tarih, şiir, hikmet ve hukukî birikim büyük ölçüde hafıza yoluyla 

korunmuş ve sözlü aktarım aracılığıyla nesilden nesile intikal 

etmiştir. Bu kültürel yapı, İslâm’ın doğuş döneminde hadislerin 

muhafaza ve nakil sürecini de belirleyici biçimde etkilemiştir 

--3--



(Çakan, 2009, s. 28). Müslümanlar, Hz. Peygamber’in sözlerini 

sıradan ifadeler olarak değil, ilâhî mesajın pratiğe yansıması ve 

Resûlullah’ın ümmete bıraktığı bir emanet olarak telakki etmiş; bu 

bilinçle hadisleri ezberlemeye ve zihinsel hafızalarında muhafaza 

etmeye büyük önem vermişlerdir. İslâm’ın zuhur ettiği toplumda 

sözlü kültürün hâkim olması sebebiyle ilk dönemde hadisler 

öncelikle ezber yoluyla korunmuş ve sözlü olarak rivayet edilmiştir. 

Dönemin kültürel yapısıyla yakından ilişkili olarak bilginin yazıya 

geçirilmesine karşı ihtiyatlı bir tutumun benimsenmesine yol 

açmıştır. Bu bağlamda Hz. Peygamber, sahâbeyi kendisinden 

öğrendikleri bilgileri öncelikle ezber yoluyla muhafaza etmeye ve 

güvenilir şekilde başkalarına aktarmaya teşvik etmiştir (Buhârî, 

1422“İlim”, 25 (No: 87)). Sahâbenin önemli bir kısmı, hem Hz. 

Peygamber’in uyarısı hem de hadislerin Kur’ân metniyle karışma 

ihtimali ve yazılı metinlere aşırı güvenin hafızayı zayıflatacağı 

endişesiyle, hadislerin yazılmasına mesafeli yaklaşmıştır. Nitekim 

Abdullah b. Abbâs (ö. 68/687-688), ilmin yazıyla değil ezber ve 

rivayet yoluyla korunması gerektiğini vurgulayarak “Biz ilmi ne 

yazarız ne de yazdırırız” (İbn ʿAbdülber en-Nemerî, 1415/1994, s. 

1/275) şeklinde bir tutum sergilemiştir. Benzer şekilde Abdullah b. 

Mes‘ûd (ö. 32/652-53) da hadislerin yazıya geçirilmesini uygun 

görmemiş, yanında yazılı metinler bulunan kimseleri uyarmış ve 

kendisinden yazılan rivayetlerin imha edilmesini istemiştir (el-Hatîb 

el-Bağdâdî, t.y., s. 1/38). Hz. Enes’in, Resûlullah’ın meclislerinde 

işittikleri hadisleri meclisten ayrıldıktan sonra aralarında müzakere 

ederek ezberleyinceye kadar tekrar ettiklerini belirtmesi (Bağdâdî, 

t.y., s. 1/236), sahâbenin ezberi yalnızca pasif bir hafıza faaliyeti 

olarak değil, aktif bir öğrenme ve pekiştirme yöntemi olarak 

kullandığını göstermektedir. 

Hz. Peygamber döneminde yazı bilenlerin sayısının sınırlı 

olması ve yazı malzemesinin son derece kıt bulunması da hadislerin 

sözlü yollarla muhafaza edilmesini zorunlu kılan önemli 

--4--



etkenlerdendir. Bu şartlar altında Hz. Peygamber, öncelikli olarak 

vahyin yazıya geçirilmesini istemiş, Kur’ân-ı Kerîm’in diğer söz ve 

metinlerle karışmaması (el-Hatîb el-Bağdâdî, t.y., s. 1/31)hususunda 

son derece hassas davranmıştır. Onun, Kur’ân dışında başka şeylerin 

yazılmamasını isteyen uyarısı, vahyin korunmasını önceleyen bu 

tedbir anlayışı çerçevesinde değerlendirilmelidir. Nitekim bu yasak, 

mutlak anlamda rivayeti engellemek amacı taşımamış; bilakis 

Kur’ân’ın metin olarak güvenli biçimde muhafazasını teminat altına 

almayı hedeflemiştir. Kur’ân’ın yazılı olarak muhafazasına öncelik 

verilmesi, yazı bilenlerin azlığı ve Arap yazısının henüz gelişimini 

tamamlamamış olması gibi sebeplerle sahâbe, hadisleri daha ziyade 

ezber yoluyla korumayı tercih etmiştir. Sözlü kültür geleneğinin 

doğal bir uzantısı olarak sahâbe, Hz. Peygamber’den işittikleri 

hadisleri hafızalarında muhafaza etmiş ve bunları birbirlerine sözlü 

olarak aktarmıştır. Bu süreçte Resûlullah’ın Kur’ân dışındaki 

metinlerin yazılmasına yönelik temkinli tutumu, sahâbe tarafından 

büyük bir titizlikle uygulanmıştır. Hatta Hz. Peygamber’in hastalığı 

esnasında yazı yazdırmak istemesi karşısında bazı sahâbîlerin 

tereddüt göstermesi, onların bu konudaki hassasiyetini açıkça 

yansıtmaktadır (Buhârî, 1422“İlim”, 39 (No: 114)). 

Rivayetlerden anlaşıldığı üzere sahâbe, hem sözlü kültürün 

güçlü etkisi hem de Hz. Peygamber dönemindeki yazı yasağı 

sebebiyle hadislerin yazılmasına mesafeli yaklaşmıştır. Ebû Saîd el-

Hudrî ve Ebû Hüreyre’nin, kendilerinden hadislerini yazmak 

isteyenlere “Biz nasıl yazmadıysak siz de yazmayın; Hz. 

Peygamber’den işittiklerimizi nasıl ezberlediysek siz de öyle 

ezberleyin” (Dârimî, 2000, “Mukaddime”, 42 (No: 464) ) şeklindeki 

ifadeleri, bu anlayışın sahâbe genelinde benimsendiğini 

göstermektedir. Yine Ebû Saîd’in, hadislerini yazıya geçirenlerden 

bu yazıları imha etmelerini istemesi, hadis muhafazasında hafızaya 

duyulan güvenin ne denli güçlü olduğunu ortaya koymaktadır (İbn 

Ebî Şeybe, 1409, s. 5/258). Benzer şekilde Ebû Bürde’nin, babası 

--5--



Ebû Mûsâ el-Eş‘arî’nin yazılmış hadis notlarını sildiğini veya imha 

ettiğini aktaran rivayetler (Dârimî, 2000 "Mukaddime", 42 (No: 

489)), sahâbe neslinin hadisleri yazıdan ziyade ezber yoluyla 

koruma konusundaki ortak tutumunu yansıtmaktadır. Mâlik b. 

Enes’in, ilk dönemlerde insanların yazmak yerine ezberlediklerini, 

yazının ise ancak ezberi kolaylaştıran geçici bir araç olarak 

kullanıldığını belirtmesi de bu tarihî pratiği teyit etmektedir (Sehâvî, 

2003, s. 40). 

Bütün bu veriler, ilk dönemde hadis muhafazasında ezberin 

merkezî bir konuma sahip olduğunu açıkça göstermektedir. Okuma-

yazma oranının düşük olduğu ümmî bir toplum yapısında hafızaya 

duyulan güven, hadislerin sözlü yollarla korunmasını hem tabiî hem 

de kaçınılmaz kılmıştır. Ayrıca Kur’ân’ın yanında ikinci bir kutsal 

metin algısının oluşmasını engelleme endişesi, hadislerin yazıya 

geçirilmesine yönelik temkinli yaklaşımın en önemli 

gerekçelerinden biri olmuştur. Ne var ki yazının bütünüyle 

reddedilmediği, bilakis ezberi destekleyen ve pekiştiren bir yardımcı 

unsur olarak sınırlı biçimde kullanıldığı da zamanla anlaşılmış; bu 

durum, hadislerin muhafazasında yazının işlevine dair yeni bir 

yaklaşımın ortaya çıkmasına zemin hazırlamıştır. Bu bağlamda, bir 

sonraki bölümde yazının, ezbere alternatif değil, onu tamamlayan bir 

unsur olarak hadis muhafazasındaki rolü ele alınacaktır. 

1.2. Hadislerin Muhafazasında Yazının Ezbere Yardımcı 

Olması 

Sözlü kültürün belirleyici olduğu ilk dönemde hadislerin 

korunması ve aktarımı esas itibarıyla ezber ve sözlü rivayet yoluyla 

gerçekleştirilmiştir. Bununla birlikte sahâbenin tamamının aynı 

düzeyde hıfz ve zabt kabiliyetine sahip olmadığı da bir vakıadır. 

Rivayet ehliyeti yüksek olan sahâbîler hadisleri hafızalarında 

muhafaza ederek naklederken, hafızası nispeten zayıf olan bazı 

sahâbîler ise rivayet ettikleri bilgileri daha sağlam biçimde 

koruyabilmek amacıyla yazıyı yardımcı bir vasıta olarak kullanma 
--6--



yoluna gitmişlerdir. Bu kullanım, hadisin yazılı metinler aracılığıyla 

yaygın biçimde tedavülünü hedefleyen bir uygulama olmaktan 

ziyade, ezberi destekleyici ve kişisel muhafazayı kolaylaştırıcı bir 

yöntem niteliği taşımaktaydı. Dolayısıyla ilk dönemde yazıya 

başvurulması, sözlü kültür geleneğiyle çelişen bir tutum olarak 

değil; aksine hıfzın güçlendirilmesini amaçlayan tamamlayıcı bir 

tedbir şeklinde değerlendirilmelidir. Bu çerçevede, bazı sahâbîlerin 

hadisleri ezberlemek ve unutmamak maksadıyla yazıya müracaat 

ettikleri örnekler, erken dönem hadis rivayet pratiğinin çok yönlü 

yapısını ortaya koymaktadır. 

Hz. Peygamber döneminde yazı iznini isteyenler genellikle 

hadisleri ezberleyemediklerini ifade etmişlerdir. Sahâbe ve tabiûn 

dönemlerinde hadislerin yazılmasına izin verenlerin de bu amaçla 

verdikleri anlaşılmaktadır. Yazılanların sonradan imha edilmesi ile 

ilgili haberler de bunu izah etmektedir. Mâlik “Hadis yazan sahâbiler 

ezberlemek amacıyla yazıyorlardı, ezberleyince de imha 

ediyorlardı” (İbn ʿAbdülber en-Nemerî, 1415/1994, s. 1/274) 

demiştir. Bu habere göre hadis yazan sahâbenin onları ezberlemek 

için yazdıkları anlaşılmaktadır. Bu görüşü destekleyen birçok haber 

rivâyet edilmiştir. Örneğin Mesrûk (ö. 63/683) yazılanların 

ezberlenip imha edilmesini istemiştir. Abdurrahman b. Seleme: 

“Abdullah b. Amr’den hadis yazıyorduk ezberleyince imha 

ediyorduk.” demiştir. Ayrıca Asım b. Damre ve Muhammed b. Sîrîn 

hadis yazmışlar yazılanları ezberleyince imha etmişlerdir (İbn 

ʿAbdülber en-Nemerî, 1415/1994, s. 1/284). Yine Hâlid b. Hezzâ: 

“Sadece bir hadis yazdım ezberleyince onu imha ettim” 

(Râmehurmuzî, 1984, s. 380) demiştir. Bu haberlerden anlaşılan 

hadislerin genellikle ezberden korunduğudur. Hadisleri yazan 

ezberleyince yazdığını imha etmiştir. Ramehurmuzî “Hadisleri 

ezberleyince yazdıklarını imha edenler” başlığında birçok haber 

zikretmiştir. Bunlardan: Abdullah b. Amr, Asım b. Damre, Hişâm b. 

Hassân ve Muhammed b. Sîrîn ezberlemek için hadislerin 

--7--



yazılmasını caiz görenlerdendir (Râmehurmuzî, 1984, s. 382). Bütün 

bu haberler ilk dönemlerde yazının ezbere yardımcı görevini 

gördüğüdür. Hafızası kuvvetli olanlar yazıya başvurmazken zabtı 

kuvvetli olmayanlar ise ezberlemek için hadisleri yazmış 

ezberleyince de imha etmişlerdir. 

Hadis kitâbetiyle ilgili tartışmalar genellikle hadis 

yazılmasını yasaklayan ve hadis yazılmasına izin veren rivâyetler 

çerçevesinde yürütülmektedir. Yukarıda da ifade edildiği üzere, Hz. 

Peygamber’in vefatından sonra sahâbe arasında hâkim olan 

uygulama hadislerin ağırlıklı olarak ezber yoluyla muhafaza 

edilmesi şeklinde devam etmiştir. Bu durum, hem sözlü kültürün 

güçlü yapısı hem de yazının Arap toplumunda sınırlı bir kullanım 

alanına sahip olmasıyla doğrudan ilişkilidir. Bununla birlikte 

rivayetler incelendiğinde, sahâbe ve tabiûnun tamamı olmasa da bir 

kısmının hadislerin yazılmasını mubah gördüğü anlaşılmaktadır. 

Nitekim Hz. Ali, oğlu Hasan, Enes b. Mâlik ve Abdullah b. Amr b. 

el-Âs gibi bazı sahâbilerin hadis yazımına olumlu baktıkları klasik 

kaynaklarda açıkça zikredilmektedir (İbnu’s-Salâh, 1986, s. 181). 

Ancak bu yaklaşımın, hadislerin yazıya geçirilmesini bir tasnif 

faaliyeti veya sonraki nesillere bırakılacak kalıcı metinler oluşturma 

çabası şeklinde anlamamak gerekir. Aksine bu dönem yazıları, 

Mâlik’in ifadesiyle, daha çok ezberi kuvvetlendirmeye yardımcı 

olması amacıyla yapılmış, ezber tamamlandıktan sonra da çoğu 

zaman imha edilmiştir (İbn ʿAbdülber en-Nemerî, 1415/1994, s. 

1/274). Bu durum, yazının asli kaynak değil, tamamlayıcı bir hafıza 

aracı olarak görüldüğünü göstermektedir. 

Sahâbe arasında hadis rivayet edenlerin sayısı sınırlı olduğu 

gibi, rivayetle meşgul olan sahâbiler arasında da hadisleri yazma 

yoluna gidenler oldukça azdır. Bununla birlikte bazı sahâbiler —bir 

veya birkaç hadisi kaydetme düzeyinde de olsa— yazıya başvurmuş, 

bazıları ise daha sistemli sayılabilecek şekilde sahîfeler 

oluşturmuştur (Buhârî, 1422“İlim”, 39); (Zehebî, 1998, s. 1/15). Bu 

--8--



ilk yazılı metinlerin hacimleri farklılık göstermektedir. Örneğin 

Abdullah b. Amr’ın meşhur “es-Sâdıka” isimli sahîfesi yaklaşık bin 

hadisi ihtiva ederken (İbnu’l-Esîr, 1989, s. 3/345), Ebû Hüreyre’nin 

talebesi Hemmâm b. Münebbih’e yazdırdığı es-Sahîfe 138 hadis 

içermektedir (İbn Hacer, 1326, s. 11/67). Bu örnekler, sahâbe 

döneminde yazıya geçirilen hadislerin sayı olarak sınırlı, fakat 

metodolojik açıdan erken dönem kayıt faaliyeti olarak önem arz 

ettiğini göstermektedir. Bununla birlikte, bu sahîfelerin büyük 

çoğunluğu daha sonraki dönemlere intikal etmemiştir. Eğer bu ilk 

yazılı metinler tam olarak korunabilmiş olsaydı, hiç şüphesiz hadis 

ilminin en güvenilir vesikaları arasında yer alacak ve sonraki 

muhaddislerin çalışmalarında merkezi bir konuma sahip olacaktı 

(Keleş, 2017, s. 40). Bu durum, hem sözlü kültürün baskınlığı hem 

de sahâbenin yazıya ihtiyatla yaklaşması sebebiyle ortaya çıkan 

doğal bir sonuçtur. 

Mevcut rivayetler birlikte değerlendirildiğinde, sahâbe ve 

büyük tâbiûnun hadisleri yazıya geçirme yönündeki tutumlarının 

temelinde, unutma ihtimaline karşı hafızayı destekleme amacı 

bulunduğu anlaşılmaktadır. Bu bağlamda oluşturulan yazılı kayıtlar, 

hadis rivayetinde esas yöntemin değiştiğini değil; bilakis sözlü 

aktarımın güvenliğini artırmaya yönelik yardımcı bir tedbirin 

devreye sokulduğunu göstermektedir. Nitekim bu dönemde hadisler, 

hâkim rivayet pratiği olarak şifâhî kültürün imkânlarıyla 

nakledilmeye devam etmiş; yazı ise sınırlı, kontrollü ve çoğu zaman 

kişisel kullanım çerçevesinde değerlendirilmiştir Mevcut rivayetler 

birlikte değerlendirildiğinde, sahâbe ve büyük tâbiûnun hadisleri 

yazıya geçirme yönündeki tutumlarının temelinde, unutma 

ihtimaline karşı hafızayı destekleme amacı bulunduğu 

anlaşılmaktadır. Bu bağlamda oluşturulan yazılı kayıtlar, hadis 

rivayetinde esas yöntemin değiştiğini değil; bilakis sözlü aktarımın 

güvenliğini artırmaya yönelik yardımcı bir tedbirin devreye 

sokulduğunu göstermektedir. Nitekim bu dönemde hadisler, hâkim 

--9--



rivayet pratiği olarak şifâhî kültürün imkânlarıyla nakledilmeye 

devam etmiş; yazı ise sınırlı, kontrollü ve çoğu zaman kişisel 

kullanım çerçevesinde değerlendirilmiştir (Yücel, 2010, s. 75). 

Ancak yazının bu şekilde yardımcı bir unsur olarak kullanılması, 

sahâbe arasında yazılı metinlere karşı duyulan ihtiyatlı tutumun 

ortadan kalktığı anlamına gelmemektedir. Aksine, hadislerin yazıya 

geçirilmesinin doğurabileceği muhtemel sakıncalar—özellikle 

Kur’ân metniyle karışma ihtimali ve yazılı metinlere aşırı güvenin 

hıfzı zayıflatacağı endişesi—bazı sahâbîleri zaman zaman yazılı 

kayıtları imha etmeye sevk etmiştir. Bu durum, erken dönemde 

hadislerin yazımı ile sözlü rivayet arasındaki hassas dengeyi koruma 

çabasının bir yansıması olarak değerlendirilebilir. 

1.3. Yazılanların İmha Edilmesi 

Hadislerin yazıya geçirilmesinin sınırlı ve ihtiyatlı bir 

çerçevede gerçekleşmesi, beraberinde yazılan metinlerin korunması 

veya imha edilmesi meselesini de gündeme getirmiştir. Nitekim 

erken dönemde hadis yazımına yönelik temkinli yaklaşım, yalnızca 

yazının kullanımını değil, yazılan rivayetlerin akıbetini de belirleyen 

önemli bir faktör olmuştur. Hz. Peygamber’in, “Benden Kur’ân’dan 

başka bir şey yazmayınız. Kim benden Kur’ân’dan başka bir şey 

yazmış ise onu imha etsin” (Ahmed İbn Hanbel, 2001, s. 17/149 (No: 

11085)) şeklindeki uyarısı, sahâbe ve tâbiûn nesli üzerinde derin bir 

etki bırakmıştır. Bu uyarı doğrultusunda birçok sahâbî, daha önce 

yazmış olduğu rivayetleri imha etme yoluna gitmiş; böylece 

hadislerin yazılı metinler hâlinde yaygınlaşmasının önüne geçilmeye 

çalışılmıştır (İbn ʿAbdülber en-Nemerî, 1415/1994, s. 1/274). 

Rivayetlerde açıkça görüldüğü üzere bu uygulama, özellikle yanlış 

nakil ihtimali, yazım hataları, Kur’ân metniyle karışma endişesi ve 

sözlü rivayet geleneğinin güvenilirliğini muhafaza etme arzusu gibi 

gerekçelere dayandırılmıştır. Dolayısıyla yazılanların imha edilmesi, 

hadis inkârı veya rivayete karşı bir tutumdan ziyade, rivayet 

disiplinini korumaya yönelik koruyucu ve tedbirî bir uygulama 

--10--



olarak değerlendirilmelidir. Bu bağlamda Hz. Peygamber’i en 

yakından tanıyan sahâbîlerden biri olan Hz. Ebû Bekir’in, yaklaşık 

beş yüz kadar hadisi herhangi bir hata ihtimaline karşı imha etmiş 

olması dikkat çekicidir (Zehebî, 1998, ss. 10-11). Hz. Ömer’in de 

sadece kendisinin yazdırmaktan vazgeçmekle kalmayıp, bölgelere 

gönderdiği talimatlarla ellerindeki yazılı metinlerin imha edilmesini 

istemesi, dönemin genel hassasiyetini göstermektedir (el-Hatîb el-

Bağdâdî, t.y., s. 1/52). Aynı şekilde Hz. Ali’nin hutbesinde Kur’ân 

dışında yazılmış metinlerin yok edilmesini istemesi de bu yaklaşımın 

sahâbe arasında yaygın bir tutum olduğunu ortaya koymaktadır (İbn 

Ebî Şeybe, 1409, s. 5/314 (No: 26439)). Diğer bazı sahâbîler de 

benzer endişelerle yazdıklarını imha etmişlerdir. İbn Mes‘ûd’un, 

Kur’ân’ın gölgede bırakılması endişesiyle yazılı hadislerini yok 

etmesi (Dârimî, 2000, “Mukaddime”, 42). Ebû Musâ’nın talebesi 

Ebû Saîd b. Ebû Bürde’ye yazdığı rivayetleri doğruluğunu kabul 

etmesine rağmen “ziyade veya noksan olur” kaygısıyla imha 

ettirmesi (Râmehurmuzî, 1984, s. 384) sahâbenin yazıya karşı 

ihtiyatlı yaklaşımının somut örnekleridir. Benzer şekilde Hâlid b. 

Hazzâ’nın, yalnızca uzun bir hadisi ezberleyebilmek için yazıp daha 

sonra imha ettiğini ifade etmesi (el-Hatîb el-Bağdâdî, t.y., s. 1/59), 

yazının kalıcılıktan ziyade geçici bir hafıza desteği olarak 

kullanıldığını göstermektedir. 

Tabiûn döneminde de bu anlayışın devam ettiği 

görülmektedir. Mesrûk’un yazılanların ezberlendikten sonra imha 

edilmesi gerektiğini söylemesi (İbn ʿAbdülber en-Nemerî, 

1415/1994, s. 1/284). Abdurrahman b. Seleme’nin Abdullah b. 

Amr’dan yazıp ezberlediklerini yok ettiklerini bildirmesi, yine Âsım 

b. Damre, Muhammed b. Sîrîn ve diğer bazı tabiûn âlimlerinin yazılı 

sahifelerini imha etmeleri aynı çizginin sürdüğünü göstermektedir 

(Râmehurmuzî, 1984, ss. 382-384). Bazı örneklerde ise imha işlemi 

vasiyet yoluyla gerçekleştirilmiş, Sa‘d b. Şu‘be b. Haccâc ve Ubeyde 

--11--



gibi isimler kitaplarının öldükten sonra yıkanarak veya yakılarak yok 

edilmesini istemişlerdir (el-Hatîb el-Bağdâdî, t.y., s. 1/62). 

Bu rivayetlerden açıkça anlaşılmaktadır ki yazılı metinlerin 

imha edilmesinin temel gerekçesi, Hz. Peygamber’e ait olmayan bir 

sözün yanlışlıkla hadis kabul edilmesi, yazılı metinlerde tahrif 

ihtimali, nüsha farklılıklarının doğuracağı sorunlar ve özellikle de 

Kur’ân’ın otoritesinin gölgelenmesi korkusudur. Hz. Ömer’in 

bölgeler arası yazılı rivayetlerin kaldırılmasını talep etmesi (İbn 

ʿAbdülber en-Nemerî, 1415/1994, s. 1/275) bu kaygıların devlet 

otoritesi düzeyinde de paylaşıldığını göstermektedir. İmha işlemleri 

rivayetlerde bazen su dökülerek silme, bazen yakma şeklinde 

gerçekleşmiştir (el-Hatîb el-Bağdâdî, t.y., s. 1/54). Bu uygulama, 

Müslümanların Hz. Peygamber’in sözlerini dönemin en güvenilir 

koruma yöntemi olan ezber yoluyla muhafaza etmeye çalıştıklarını, 

yazının ise bu süreçte ancak geçici ve kontrollü bir araç olarak 

görüldüğünü ortaya koymaktadır. 

Sonuç 

İslâm’ın ilk döneminde hâkim olan güçlü sözlü kültür 

geleneği, hadislerin muhafaza ve aktarım biçimini doğrudan 

şekillendirmiştir. Okuryazarlığın sınırlı olduğu, hafızanın ise 

güvenilir bir bilgi taşıyıcısı kabul edildiği bu toplumsal yapı 

içerisinde sahâbe, hadisleri öncelikle ezber yoluyla koruma yoluna 

gitmiştir. Arap yazısının noktasız ve harekesiz oluşu, yanlış 

anlamalara açık yapısı, Kur’ân’la karışma endişesi ve rivayet 

sorumluluğundaki titizlik, sahâbenin yazıya temkinli yaklaşmasının 

temel sebeplerini oluşturmuştur. Bu nedenle yazılı kayıtlar sınırlı bir 

kullanım alanına sahip olmuş; çoğunlukla unutma endişesi taşıyan 

kimselere verilen geçici bir kolaylık olarak değerlendirilmiştir. 

Her ne kadar bazı sahâbî ve tâbiûn ferdî olarak sahîfeler 

oluşturmuş olsa da bu metinler, o dönemde sistematik bir tedvin 

amacından ziyade hafızayı destekleyici notlar niteliğinde olmuştur. 

--12--



Esas muhafaza aracı ise sözlü rivayetin denetleyici unsurlarını 

oluşturan zabt, rivayet kültürü, müzakere ve tekrar uygulaması 

olmuştur. 

Bu veriler bir arada değerlendirildiğinde, hadislerin ilk 

asırlarda korunma sürecinin sözlü kültür geleneğinin imkânlarıyla 

uyumlu, hafızayı merkeze alan ve yazıyı tali bir unsur olarak 

kullanan bir yapıya sahip olduğu anlaşılmaktadır. Dolayısıyla erken 

dönem hadis anlayışının doğru değerlendirilmesi, bu tarihsel ve 

kültürel bağlamın göz önünde bulundurulmasını gerektirmektedir. 

--13--



Kaynakça 

Ahmed İbn Hanbel, A. b.Muhammed. (2001). Müsned. 

Müessesetü’r-Risâle. 

Bağdâdî, E. B. A. b. A. b. S. (t.y.). Câmiu’l-Ahlâki’r-Râvî ve 

Âdâbu’s-Sâmi‘ (thk. Mahmud Tahân, Ed.). Mektebetu’l-meârif. 

Buhârî, E. A. M. b. İ. (1422). Sahîhu’l-Buhârî. Dâru Tûku’n-

Necât. 

Çakan, İ. L. (2009). Hadis Edebiyatı. M.Ü. İ.F.V.Yayınları. 

Dârimî, E. M. A. b. A. (2000). Sünen (1-4). Dâru’l-Muğni. 

el-Hatîb el-Bağdâdî, ̂ bû Bekir ahmed b. Alî. (t.y.). Takyîdu’l-

ilm (C. 1). İhyâu’s-Sünneti’n-Nebevî. 

İbn Ebî Şeybe, E. B. A. el-Kûfî. (1409). El-Musannef fî’l-

Ehâdîs ve’l-Âsâr (1-7). Mektebetü’r-Rüşd. 

İbn Hacer, E.-F. A. b. A. el-Askalânî. (1326). Tehzîbu’t-

Tehzîb (1-12). Dâiretu’l-Me’ârif. 

İbn ʿAbdülber en-Nemerî, E. Ö. C. Y. b. ʿAbdillâh b. M. 

(1415/1994). Câmiʿu Beyâni’l-ʿİlm ve Faḍlih (1-2). Dâru İbni’l-

Cevzî. 

İbnu’l-Esîr, İ. E.-H. A. b. M. el-Cezerî. (1989). Üsdü’l-

Gâbefî Marifeti’s-Sahâbe (1-6). Dâru’l-Fikr. 

İbnu’s-Salâh. (1986). Mukaddimetu İbnu’s-Salâh (Nureddin 

Itr, Ed.). Dâru’l-Fikir. 

Keleş, A. (2017). Hadis Tarihi ve Usulü Dersleri. Fecr 

Yayınevi. 

Müslim, E.-H. M. İ.-H. el-Kuseyrî. (tsz). El-Câmiu’s-Sahîh 

(1-5). Dâru İhyai’t-Türâsi’l-Arabî. 

--14--



Râmehurmuzî, E. M. el-H. b. A. (1984). El-Muhaddisü’l-

Fâsıl beyne’r-Râvî ve’l-Vâ’î (thk. Muhammed Acâc el-Hatîb, Ed.). 

Dâru’l-Fikir. 

Sehâvî, Ş. M. b. A. (2003). Fethu’l-Muğîs bi Şerhi Elfiyeti’l–

Hadîs li’l-Irakî (thk. Ali Hüseyn Ali, Ed.; C. 1). Mektebetü’l-Sünne. 

Yücel, A. (2010). Hadis Tarihi ve Usûlü (2. bs). Marmara 

İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları. 

Zehebî, E. A. Ş. M. b. A. (1998). Tezkiretü’l-Huffaz. Darü’l-

kütübü’l-ilmiye. 

 

      

 

--15--



 

 

 

 

 

KÜTÜB-İ TİSʿA MÜELLİFLERİNİN HADİS 

TESPİT VE DEĞERLENDİRME KRİTERLERİ 

 

 

MEHMET EMİN ÇİFTÇİ1 

Giriş 

İslâm dininin teşekkülünde ve tarihsel süreklilik içerisinde 

muhafazasında iki temel kaynak belirleyici bir konuma sahiptir: 

Kur’ân-ı Kerîm ve Hz. Peygamber’e nispet edilen sünnet. Kur’ân-ı 

Kerîm’in korunması ilâhî teminat altında bulunurken, sünnetin 

sonraki nesillere intikali râviler aracılığıyla gerçekleşen beşerî bir 

rivayet sürecine dayanmıştır. Bu durum, Hz. Peygamber’e isnat 

edilen rivayetlerin sübût derecesinin tespitini, erken dönemlerden 

itibaren İslâm ilim geleneğinin merkezî meselelerinden biri hâline 

getirmiştir. Hadislerin tespiti, muhafazası ve tasnifi bakımından hicrî 

II ve III. asırlar, hadis ilminin kurumsallaşma ve olgunlaşma 

sürecinin belirginleştiği kritik bir dönemdir. Bu süreçte muhaddisler, 

rivayetleri sadece nakletmekle yetinmemiş; onları bilinçli biçimde 

ayıklama, sınıflandırma ve belirli kriterler çerçevesinde eserlerde 

toplama yoluna gitmişlerdir.  

 
1 Dr. Öğrt. Üyesi, Harran Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, Temel İslam Bilimleri 

Hadis Anabilim Dalı, Orcid: 0000-0001-9331-7450  

BÖLÜM 2

--16--



Bu çalışma, hadis usûlünde sahih hadisin tanımı problemine 

odaklanan doktora çalışmamızdaki bir başlığın geliştirilmesiyle 

oluşturulmuştur. Çalışma, sünnî hadis geleneğinde geniş kabul gören 

ve hadis literatüründe “Kütüb-i Tisʿa” olarak adlandırılan dokuz 

temel eserin müellifleriyle sınırlandırılmıştır. Hadis literatüründe 

“Kütüb-i Tisʿa” terimi, Ehl-i Sünnet hadis geleneği içerisinde otorite 

kabul edilen ve rivayet ile dirayet açısından temel başvuru 

kaynakları arasında yer alan dokuz eseri ifade etmek üzere kullanılan 

modern bir kavramsallaştırmadır. Bu tasnif, klasik dönemde 

yaygınlık kazanan Kütübü’s-Sitte anlayışını aşarak, hadislerin 

tespiti, tasnifi ve muhafazası sürecinde belirleyici rol oynayan bazı 

erken dönem eserleri de kapsayan daha geniş bir çerçeve sunmayı 

amaçlamaktadır. Kütüb-i Tisʿa Muhammed b. İsmâil el-Buhârî (el-

Câmiʿu’ṣ-Ṣaḥîḥ), Müslim b. el-Haccâc el-Kuşeyrî (el-Câmiʿu’ṣ-

Ṣaḥîḥ), Muhammed b. Îsâ et-Tirmizî (es-Sünen), Ebû Dâvûd 

Süleyman b. el-Eşʿas (es-Sünen), Ahmed b. Şuayb en-Nesâî (es-

Sünen), İbn Mâce Muhammed b. Yezîd (es-Sünen), Mâlik b. Enes 

(el-Muvaṭṭaʾ), Ahmed b. Hanbel (el-Müsned) ve Abdullah b. 

Abdurrahman ed-Dârimî (es-Sünen)’den oluşmaktadır. Kütüb-i 

Tisʿa kapsamında değerlendirilen eserler, müelliflerinin hadis 

rivayetine yaklaşımları, râvîler hakkındaki cerh ve ta‘dîl ölçütleri, 

metin tenkidi anlayışları ve hadislerin fıkhî istinbatla ilişkisi 

bakımından hadis ilminin teşekkül sürecini anlamada temel başvuru 

kaynakları arasında yer almaktadır.  

İslâm dünyasında sıhhat bakımından en güvenilir hadis 

kaynakları arasında kabul edilen bu eserlerin müelliflerinin, 

rivayetleri kitaplarına alırken hangi ilmî şartları gözettiğinin ortaya 

konulması, sahih hadis anlayışının daha sağlıklı biçimde 

kavranmasına katkı sağlayacaktır. Bu çerçevede çalışmada öncelikle 

Kütüb-i Tisʿa müelliflerinin hadis tespitinde benimsedikleri temel 

kriterler ele alınacak; ardından söz konusu müelliflerin yöntemleri 

hadis usûlü perspektifinden mukayeseli olarak değerlendirilecektir. 

--17--



1. Buhârî’nin Hadis Tespit ve Değerlendirme Kriterleri 

İmam Buhârî’den (ö. 256/870) önce telif edilen hadis 

eserlerinde, rivayetler genellikle sıhhat derecelerine göre sistematik 

bir ayırıma tâbi tutulmaksızın derlenmiştir. Erken dönem 

çalışmalarında yalnızca Hz. Peygamber’e nispet edilen merfû‘ 

rivayetler değil; aynı zamanda sahâbe, tâbiîn ve daha sonraki 

nesillere ait mevkûf ve maktû‘ rivayetler de bir arada yer almıştır. 

İmam Mâlik, Ebû Yûsuf ve Abdurrezzâk b. Hemmâm gibi âlimlerin 

eserleri bu yöntemin tipik örneklerini teşkil etmektedir (İbn Hacer, 

1996, s. 1/7). Ahmed b. Hanbel gibi muhaddisler ise bu süreçte daha 

çok Hz. Peygamber’e nispet edilen rivayetleri bir araya getirmeyi 

hedeflemiş; ancak hadisleri sahih–zayıf ayırımına tâbi tutmaktan 

ziyade, merfû‘ rivayetleri müsnedler halinde tasnif etmeye 

yönelmişlerdir (İbn Hacer, 1996, s. 1/7). Bu yaklaşım, merfû‘ 

hadislerin mevkûf ve maktû‘ rivayetlerden ayrılmasını sağlamış 

olmakla birlikte, hadislerin sıhhat derecelerinin belirlenmesine 

yönelik müstakil ve sistematik bir çözüm ortaya koymamıştır. 

Neticede sahih ve sahih olmayan rivayetlerin aynı eserlerde yer 

alması, hadis ilmi açısından ciddi metodolojik sorunlar doğurmuştur. 

Bu problemin fark edildiği ve çözüm arayışlarının 

yoğunlaştığı bir dönemde, Buhârî’nin hocası İshak b. Râhûye’nin, 

“Keşke biriniz Hz. Peygamber’in sahih sünnetini cemeden muhtasar 

bir eser telif etse” (İbn Hacer, 1996, s. 1/7) şeklindeki temennisi, 

hadis tarihinde yeni bir dönüm noktasına işaret etmiştir. Buhârî, bu 

teşvikten hareketle, yalnızca sahih kabul ettiği rivayetleri ihtiva eden 

el-Câmiʿu’ṣ-Ṣaḥîḥu’l-Müsnedu’l-Muḫtaṣar min Umûri Resûlillâh 

(s.a.v.) ve Sünenihî ve Eyyâmihî adlı eserini telif etmiştir (Hâkim, 

tsz., s. 1/10). Rivayetlere göre Buhârî, bu eserini yaklaşık altı yüz 

bin hadis arasından yaptığı titiz bir seçme sürecinin ardından 

meydana getirmiştir (İbn Hacer, 1996, s. 1/7). Böylece sahih ve 

merfû‘ hadislerin müstakil bir eserde toplanması yönündeki 

sistematik çaba ilk defa somut bir örnek kazanmıştır. 

--18--



İmam Buhârî, eserine yalnızca sahih hadisleri aldığını açıkça 

ifade etmiş; ancak hacmin büyümemesi amacıyla sahih olduğunu 

düşündüğü birçok rivayeti de dışarıda bıraktığını belirtmiştir 

(İbnu’s-Salâh, 1986, s. 1/19). Buhârî, eserini hangi kriterlere göre 

hazırladığını ayrıntılı biçimde açıklamamış; bu da sonraki dönem 

âlimlerini, onun metodunu eser üzerinden tahlil etmeye sevk 

etmiştir. Hâkim en-Nîsâbûrî, Buhârî’nin şartlarını açıklarken, her 

tabakada hadis rivayetiyle tanınmış en az iki güvenilir ravinin 

bulunmasını esas aldığını ileri sürmüştür (Hâkim en-Nîsâbûrî, 1977, 

s. 62). Ancak Hâzimî (ö. 584/1189), Ṣaḥîḥayn’da tek raviyle rivayet 

edilmiş hadislerin bulunduğunu belirtmiş ve Hâkim’in bu tespitinin 

isabetli olmadığını ifade etmiştir (Hazimî, 1984, s. 43). Ebû Bekir 

el-Kâfî de Buhârî’nin sıhhat şartlarını, ravinin adalet ve zabt sahibi 

olması ile senedin ittisalinin sağlanması şeklinde özetlemiştir (Kâfi, 

2000, s. 71). 

Bu değerlendirmeler ışığında Buhârî’nin sahih hadis 

tespitinde esas aldığı temel kriterler şu şekilde sıralanabilir: 

a. Ravinin hadis rivayetiyle tanınmış olması, 

b. Ravinin adalet ve zabt vasıflarını haiz güvenilir (sika) bir 

kimse olması, 

c. İsnadın muttasıl olması ve an‘aneli rivayetlerde fiilî 

görüşmenin bulunması. 

Görüldüğü üzere, klasik âlimlerin Buhârî’nin şartlarına dair 

tespitleri ağırlıklı olarak isnad ve ravi merkezli olmuştur. Bununla 

birlikte, Buhârî’nin metni dikkate almadığı yönünde bir sonuca 

varmak isabetli değildir. Zira onun eserini fıkhî konulara göre tasnif 

etmesi, Câmiʿ türünde bir eser telif etmesi ve hadisleri bablar altında 

konu bütünlüğü içinde sunması, metin değerlendirmesine büyük 

önem verdiğini göstermektedir (Sevgili, 2015, s. 300). 

Bu bağlamda Buhârî’nin, isnad şartlarını sağladıktan sonra 

metni de değerlendirmeye tâbi tuttuğu söylenebilir. Özellikle bab 

--19--



başlıkları, onun hadislerden çıkardığı fıkhî sonuçları ve metinle 

kurduğu ilişkiyi yansıtmaktadır. Mu‘allak rivayetlere yer vermesi de 

çoğu zaman isnaddan ziyade metnin anlam ve delâletine öncelik 

verdiğini göstermektedir. Bu yönüyle Buhârî, yalnızca isnad 

merkezli bir yaklaşımı benimseyen bazı Ehl-i Hadis 

muhaddislerinden ayrılmakta; sahih hadis tespitinde isnad ve metni 

birlikte dikkate alan bütüncül bir yöntem ortaya koymaktadır. 

2. Müslim’in Hadis Tespit ve Değerlendirme Kriterleri 

İmam Müslim b. el-Haccâc’ın (ö. 261/875) Ṣaḥîḥ’ine 

kapsamlı bir mukaddime ile başlamış olması, onun hadis anlayışı ve 

metodolojisinin doğrudan kendi ifadeleri ışığında tahlil edilmesine 

imkân tanımaktadır. Müslim, mukaddimesinde özellikle isnadın 

hadis ilmindeki merkezi konumuna dikkat çekmiş; hadislerin 

güvenilir râvilerden alınmasının zorunluluğunu vurgulamış ve sahih 

rivayetlerin sakîm olanlardan ayırt edilmesinin ilmî bir sorumluluk 

olduğunu açıkça ifade etmiştir. Bu yönüyle Müslim, sahih hadis 

tespitini bilinçli ve sistematik bir ilmî faaliyet olarak ele almıştır 

(Müslim, tsz“Mukaddime”, 14). 

İmam Müslim’e göre bir rivayetin sahih kabul edilebilmesi, 

öncelikle onu nakleden râvilerin güvenilirliğine bağlıdır. Bu 

bağlamda o, râvilerin adalet ve zabt vasıflarını haiz olmalarını temel 

şart olarak görmüş; güvenilirliği sabit olmayan kimselerden hadis 

almayı reddetmiştir. Müslim, râvileri niteliklerine göre üç grupta 

değerlendirmiştir. Birinci grupta, adalet ve zabt bakımından üst 

düzeyde kabul edilen sika râviler yer almakta; Müslim, eserinde 

öncelikle bu gruba mensup râvilerin rivayetlerine yer vermektedir. 

İkinci grupta ise birinci grup kadar güçlü olmamakla birlikte, hafıza 

ve rivayet güvenilirliği açısından kabul edilebilir düzeyde olan 

râviler bulunmaktadır. Müslim, bu râvilerin rivayetlerini, birinci 

grubun rivayetlerinden sonra ve onları destekleyici mahiyette 

eserine almıştır. Üçüncü grubu ise, hadis rivayetinde töhmet altında 

bulunan, rivayetlerinde hata ve münkerlik yaygın olan yahut 
--20--



yalancılıkla itham edilen kimseler oluşturmaktadır. Müslim, bu 

gruba mensup râvilerin hadislerine Ṣaḥîḥ’inde kesinlikle yer 

vermemiştir(Müslim, tsz“Mukaddime”, 4-6) 

Müslim, eserini telif ederken çok geniş bir hadis malzemesi 

arasından titiz bir seçme süreci uygulamış; rivayetlere göre yaklaşık 

üç yüz bin hadis içerisinden Ṣaḥîḥ’ine aldığı rivayetleri belirlemiştir 

(Makdisî, 1984, s. 19); (İbnu’s-Salâh, 1408, s. 1/72). O, Buhârî gibi 

yalnızca merfû‘ ve sahih kabul ettiği hadisleri eserinde toplamayı 

hedeflemiş, bu yönüyle sahih hadislerin müstakil bir eserde cem 

edilmesi sürecine önemli katkı sağlamıştır (Özcan, 2014, s. 207). 

İsnadın ittisali konusunda Müslim’in yaklaşımı, Buhârî’ye 

kıyasla daha esnek bir görünüm arz etmektedir. Müslim, sika 

râvilerin sika râvilerden yaptıkları an‘aneli rivayetlerde, râvilerin 

fiilî olarak görüşmüş olmalarını şart koşmaktan ziyade, birbirleriyle 

görüşmelerinin mümkün olmasını (muʿâsarat) yeterli görmüştür. Bu 

yaklaşım, onun isnad tenkidinde ihtiyatlı fakat daha kapsayıcı bir 

yöntem benimsediğini göstermektedir. Ayrıca Müslim, hadisin 

sıhhati için herhangi bir tabakada ravi sayısının çoğul olmasını 

zorunlu görmemiş; tek raviyle nakledilen sahih rivayetleri de kabul 

etmiştir (Müslim, tsz“Mukaddime”, 29); (İbnu’s-Salâh, 1408, s. 

1/67). 

Müslim’in hadis kabulüne dair kriterleri, eserinin genel 

yapısı ve mukaddimesinde ortaya koyduğu ilkeler çerçevesinde şu 

şekilde özetlenebilir: 

a. Rivayeti nakleden râvinin adalet ve zabt vasıflarını haiz 

güvenilir (sika) bir kimse olması, 

b. İsnadın muttasıl olması ve an‘aneli rivayetlerde râvilerin 

birbirleriyle görüşmelerinin mümkün bulunması, 

c. Hadisin sahih kabulü için ravi sayısında çokluk şartının 

aranmaması, 

--21--



d. Ṣaḥîḥ’in câmiʿ türünde telif edilmiş olması ve aynı hadisin 

farklı tarik ve lafızlarına yer verilmesi suretiyle metnin de 

değerlendirmeye tâbi tutulması. 

Bu çerçevede Müslim, hadisleri yalnızca isnad bakımından 

değil, metin bütünlüğü ve rivayet varyantları açısından da ele almış; 

hadisleri bablar altında konu merkezli bir tasnife tâbi tutmuştur. Bu 

yönüyle o, yalnızca müsned türü eserler telif eden bazı Ehl-i Hadis 

âlimlerinden ayrılarak, isnad ve metni birlikte dikkate alan bütüncül 

bir hadis değerlendirme yöntemi ortaya koymuştur. 

3. Tirmizî’nin Hadis Tespit ve Değerlendirme Kriterleri 

Tasrif ve tasnif döneminin önde gelen muhaddislerinden biri 

olan Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ et-Tirmizî (ö. 279/892), hadis ilmine 

yalnızca rivayet faaliyetiyle değil, hadislerin sıhhat derecelerini 

tespit ve beyan etme konusundaki metodolojik katkılarıyla da 

temayüz etmiştir. Onun es-Sünen’i, hadislerin isnad ve metin 

bakımından değerlendirilmesine dair önemli ipuçları barındırmakta; 

özellikle “ʿİlel” bölümleri, hadis tenkidine dair yaklaşımını açık 

biçimde yansıtmaktadır. 

Tirmizî, Sünen’inin “ʿİlel” bahislerinde isnadın hadis 

ilmindeki merkezi rolünü vurgulayan rivayetlere yer vermiş; 

hadislerin güvenilirliğinin öncelikle râviler ve isnad yapısı üzerinden 

değerlendirileceğini ortaya koymuştur (Tirmizî, t.y., s. 1/739-740). 

Bu bağlamda o, sahih ve hasen kavramlarını büyük ölçüde isnad 

merkezli bir çerçevede kullanmıştır. Nitekim Tirmizî, hasen hadisi, 

“isnadında yalancılıkla itham edilmiş bir râvi bulunmayan, şâz 

olmayan ve başka bir tarikle de rivayet edilmiş olan hadis” şeklinde 

tanımlamıştır. Bu tanım, onun hasen kavramını sistematik biçimde 

kullanan ve literatürde yerleşmesini sağlayan ilk muhaddislerden 

biri olduğunu göstermektedir (Tirmizî, t.y., s. 1/758). 

Tirmizî’nin hadis telifindeki temel hedeflerinden biri, 

fakihlerin istidlalde bulundukları rivayetleri bir araya getirmektir. 

--22--



Bu sebeple o, eserinde yalnızca sahih hadislerle yetinmemiş; hasen, 

zayıf ve hatta bazı rivayetlerde çok zayıf kabul edilen hadislere de 

yer vermiştir. Ancak Tirmizî’yi diğer sünen müelliflerinden ayıran 

önemli bir husus, eserine aldığı hadislerin sıhhat durumu hakkında 

çoğu zaman açık değerlendirmelerde bulunmasıdır. O, “bu hadis 

sahîhtir”, “bu hadis hasendir” veya “bu hadis garîbtir” gibi ifadelerle 

rivayetlerin derecelerini belirtmiş; zayıf kabul ettiği hadislerde ise 

zaafın kaynağını açıklamayı ihmal etmemiştir (Tirmizî, 1975). Bu 

yönüyle Tirmizî, hadis tenkidini metin içine dâhil eden öncü bir 

yaklaşım sergilemiştir. 

Tirmizî’nin Sünen’i incelendiğinde, hadisleri kabul ve 

değerlendirme sürecinde şu temel ilkeleri benimsediği 

görülmektedir: 

a. Rivayetlerin değerlendirilmesinde adalet, sikalık ve isnadın 

ittisali gibi kavramlar esas alınarak, dönemin yerleşik isnad 

tenkidi usûlüne bağlı kalınmıştır. 

b. Hadislerdeki zaaf noktalarına işaret edilmek suretiyle, 

rivayetlerin güvenilirlik derecelerinin açıkça belirtmesi ve 

hasen hadis kavramı yaygınlaştırılarak teknik bir terim hâline 

getirilmiştir. 

c. Tirmizî eserini yalnızca sahih hadisleri cem etmeyi 

hedefleyen bir çalışma olarak değil, fıkhî konulara göre 

tasnif edilmiş bir sünen kitabı olarak telif etmiştir. Bu âlim 

bu sebeple sahih, hasen, zayıf, mürsel ve münker rivayetlere 

de yer vermiştir. 

Bu çerçevede Tirmizî, sahih hadis tespitinde katı bir eleme 

yönteminden ziyade, rivayetlerin ilmî değerini ve fıkhî istidlaldeki 

kullanımını esas alan bir yaklaşım benimsemiştir.  

 

 

--23--



4. Ebû Dâvûd’un Hadis Tespit ve Değerlendirme 

Kriterleri 

Ebû Dâvûd Süleyman b. el-Eşʿas es-Sicistânî (ö. 275/889), 

Sünen’ine müstakil bir mukaddime kaleme almamış olmakla 

birlikte, eserinin mahiyeti ve hadis telifindeki yaklaşımı hakkında 

Mekkelilere gönderdiği mektup aracılığıyla önemli açıklamalarda 

bulunmuştur. Bu mektup, Ebû Dâvûd’un hadisleri seçerken 

benimsediği yöntemi ve eserinin diğer hadis kitapları arasındaki 

konumunu anlamada temel bir kaynak niteliği taşımaktadır. Ebû 

Dâvûd, söz konusu mektubunda Sünen’ini fıkhî ahkâma delil teşkil 

eden hadisleri bir araya getirmek amacıyla telif ettiğini ifade etmiş 

ve eserini bu yönüyle diğer hadis mecmualarıyla mukayese etmiştir. 

Ebû Dâvûd, hadis seçiminde öncelikle senedi muttasıl olan 

rivayetlere yer vermiş; bu tür rivayetleri bulamadığı durumlarda ise 

mürsel hadisleri de eserine almıştır. Zira ona göre mürsel hadis, 

özellikle fıkhî istidlal bağlamında, şahsî re’yden daha güçlü bir delil 

niteliği taşımaktadır. Ebû Dâvûd, Sünen’inde bazı münker 

rivayetlere de yer vermiş; ancak bu tür hadislerin münkerliğini 

açıkça belirtmiştir. Aynı şekilde zayıf kabul ettiği hadisleri eserine 

aldığı durumlarda, rivayetin zayıf olduğuna dikkat çekmiş; herhangi 

bir açıklamada bulunmaksızın zikrettiği hadislerin ise kendisine göre 

“sâlih” derecesinde olduğunu ifade etmiştir. Bu durum, onun eserine 

yalnızca sahih hadisleri toplamak gibi bir hedefinin bulunmadığını 

açıkça ortaya koymaktadır (Ebû Dâvud, 1394, ss. 22-24). 

Rivayetlere göre Ebû Dâvûd, Sünen’ini yaklaşık beş yüz bin 

hadis arasından yaptığı titiz bir seçme neticesinde telif etmiştir 

(Hazimî, 1984, s. 68). Bu seçicilik, onun hadis malzemesine geniş 

ölçüde vâkıf olduğunu ve bilinçli bir tasnif faaliyeti yürüttüğünü 

göstermektedir. Bununla birlikte, Ebû Dâvûd’un hadisleri yalnızca 

isnad açısından değerlendirdiğini söylemek isabetli değildir. Zira 

onun temel hedefi, ahkâm hadislerini derlemek ve fıkhî meselelerde 

delil teşkil edebilecek rivayetleri bir araya getirmektir. Bu sebeple 

--24--



isnad, metnin fıkhî muhtevasını destekleyen bir unsur olarak 

değerlendirilmiş; metin ise çoğu zaman öncelikli konumda yer 

almıştır (Canan, 1979, s. 120); (İmamoğlu, 2000, s. 147). 

Ebû Dâvûd’un hadis tespitine dair benimsediği temel ilkeler, 

eserindeki uygulamalar ve kendi açıklamaları çerçevesinde şu 

şekilde özetlenebilir: 

a. Hadisin kabulünde, rivayeti nakleden râvinin güvenilir (sika) 

olması ve isnadın mümkün mertebe muttasıl bulunması, 

b. Senedi sahih olmayan rivayetlerin, zayıflık veya münkerlik 

durumlarının açıkça belirtilmesi; hakkında sükût edilen 

rivayetlerin ise “sâlih” olarak değerlendirilmesi, 

c. Eserin ağırlıklı olarak ahkâm hadislerinden oluşturulması 

suretiyle, rivayetlerin metin ve fıkhî muhtevasına özel önem 

verilmesi. 

Bu çerçevede Ebû Dâvûd’un yöntemi, sahih hadisleri mutlak 

biçimde ayıklamayı hedefleyen bir yaklaşım olmaktan ziyade, fıkhî 

istidlalde kullanılabilecek rivayetleri ilmî sorumluluk bilinciyle 

sunmayı amaçlayan bir metodoloji olarak değerlendirilebilir. Onun 

bu tutumu, hadis usûlünün teşekkül sürecinde metin–isnad dengesini 

gözeten önemli bir örnek teşkil etmektedir. 

5. Nesâî’nin Hadis Tespit ve Değerlendirme Kriterleri 

Ahmed b. Şuʿayb en-Nesâî (ö. 303/915), sünen müellifleri 

arasında hadis seçiminde en titiz davranan muhaddislerden biri 

olarak kabul edilmektedir. Onun hadis tespitindeki yaklaşımı, şeklen 

Ebû Dâvûd ve Tirmizî gibi sünen müelliflerine benzemekle birlikte, 

rivayet kabulünde benimsediği şartların daha sıkı olduğu hususu, 

erken dönemden itibaren hadis âlimlerince vurgulanmıştır (İbn 

Receb, 1987, s. 1/52). Nitekim İbn Receb, Nesâî’nin hadis 

kabulündeki kriterlerinin, Ebû Dâvûd ve Tirmizî’nin şartlarına 

nispetle daha ağır olduğunu ifade etmiş; İbn Hacer ise Makdisî’ye 

atıfla, Nesâî’nin râvi değerlendirmesindeki titizliğinin Buhârî ve 

--25--



Müslim’in kriterlerinden dahi daha şedid olduğu yönündeki 

görüşleri aktarmıştır (Makdisî, 1984, s. 26). Zehebî, Kâtip Çelebi ve 

Sübkî gibi muhaddisler de bu değerlendirmeyi paylaşarak Nesâî’nin 

cerh ve ta‘dîl konusundaki ihtiyatlı tutumuna dikkat çekmişlerdir 

(İbn Hacer, 1996, s. 1/10-11). 

Nesâî, sahih hadisin tanımına dair müstakil ve sistematik bir 

açıklama yapmamış; hadis kabulüne ilişkin kriterlerini daha ziyade 

eserindeki uygulamalar yoluyla ortaya koymuştur. Bu sebeple onun 

hadis tespit anlayışı, klasik literatürde, kendisi hakkında yapılan 

değerlendirmeler üzerinden tespit edilmeye çalışılmıştır. Başta İbn 

Mende olmak üzere bazı hadis âlimlerinin Nesâî hakkında 

aktardıkları değerlendirmelere göre, Nesâî bir hadisi, senedinde 

inkıta veya irsal bulunmaması, isnadın zahiren sahih olması ve 

râviler arasında hadis âlimlerinin terkinde ittifak ettikleri bir 

kimsenin yer almaması şartıyla sahih kabul etmiştir. Bu yaklaşım, 

onun sened bütünlüğüne ve râvi güvenilirliğine verdiği önemi açıkça 

göstermektedir (İbn Receb, 1987, s. 1/52); (Canan, 1979, s. 121). 

Öte yandan Nesâî, sünen telif geleneğine uygun olarak 

eserini büyük ölçüde ahkâm hadisleri çerçevesinde şekillendirmiştir. 

Bu durum, onun yalnızca isnadı değil, rivayetlerin metin ve fıkhî 

muhtevasını da dikkate aldığını göstermektedir. Nesâî’nin hadis 

tespitinde benimsediği temel ilkeler, eserindeki uygulamalar ve 

muhaddislerin onun hakkında yaptıkları değerlendirmeler 

doğrultusunda şu şekilde özetlenebilir: 

a. Râvileri adalet ve zabt yönünden güvenilir olan, hadis 

otoritelerinin terkinde ittifak etmedikleri kimselerin, muttasıl 

senedle rivayet ettikleri hadislerin kabul edilmesi, 

b. Sünen türünün ahkâm merkezli yapısı gereği, rivayetlerin 

metin ve fıkhî muhtevasının da değerlendirme sürecine dâhil 

edilmesi, 

c. Diğer sünen müelliflerinde olduğu gibi, ağırlıklı olarak 

merfûʿ rivayetlerin tercih edilmesi. 
--26--



Sonuç olarak Nesâî, hadis tespitinde son derece ihtiyatlı ve 

seçici bir yaklaşım benimsemiş; bu yönüyle Sünen’i, sened 

güvenilirliği bakımından sünen literatürü içerisinde müstesna bir 

konum elde etmiştir. Onun yöntemi, hadis usûlünün olgunlaşma 

sürecinde, cerh ve ta‘dîl ilkelerinin titizlikle uygulanmasına dair 

önemli bir örnek teşkil etmektedir. 

6. İbn Mâce’nin Hadis Tespit ve Değerlendirme 

Kriterleri 

Ebû Abdullah Muhammed b. Yezîd el-Kazvînî İbn Mâce (ö. 

273/887), Sünen’i ile Kütüb-i Sitte geleneği içerisinde yer almakla 

birlikte, hadis tespit kriterlerini açık ve sistematik biçimde ortaya 

koymamış müellifler arasında bulunmaktadır. Nitekim erken dönem 

hadis usûlü literatüründe, özellikle Makdisî’nin Şurûṭu’l-

Eʾimmeti’s-Sitte adlı eserinde, İbn Mâce’nin hadis kabul şartlarına 

dair müstakil bir değerlendirmeye yer verilmemesi, onun yönteminin 

büyük ölçüde uygulamaya dayalı olarak anlaşılabileceğini 

göstermektedir (Makdisî, 1984). 

Hadis âlimlerinin Sünen-i İbn Mâce üzerine yaptıkları 

incelemeler, bu eserde yer alan rivayetlerin sıhhat bakımından 

yeknesak bir seviyede olmadığını ortaya koymuştur. Bu durum, İbn 

Mâce’nin eserini telif ederken yalnızca sahih hadisleri bir araya 

getirme amacını taşımadığını açıkça göstermektedir. Bu bağlamda 

yapılan istatistikî değerlendirmeler, Sünen-i İbn Mâce’de yer alan ve 

diğer beş hadis kitabında bulunmayan rivayetlerin sıhhat 

derecelerinin oldukça farklı olduğunu göstermektedir. Söz konusu 

rivayetlerin bir kısmının râvileri güvenilir ve isnadları sahih veya 

hasen seviyesinde iken, önemli bir bölümünün zayıf, çok zayıf, 

münker, metruk hatta mevzûʿ olarak nitelendirilen rivayetlerden 

oluştuğu tespit edilmiştir (Karataş, 2004, s. 326); (Erkaya, 2004, s. 

63); (Mezîd, t.y., ss. 390-392). Bu tablo, Sünen-i İbn Mâce’de yer 

alan hadislerin, isnad ve râvi tenkidi açısından ayrıca incelenmeden 

--27--



delil olarak kullanılmasının ilmî bakımdan problemli olabileceğine 

işaret etmektedir. 

İbn Mâce’nin telif gayesinin, sahih hadisleri ayıklayıp 

müstakil bir külliyat oluşturmak olmadığı; daha ziyade fıkhî ahkâma 

dair rivayetleri bir araya getirmek olduğu anlaşılmaktadır. İbn 

Mâce’nin hadis tespitinde benimsediği temel ilkeler, eserinin yapısı 

ve içerdiği rivayetler dikkate alındığında şu şekilde özetlenebilir: 

a. Sünen türünde telif edilen eserinin, fıkhî konulara göre tasnif 

edilmiş olması ve ağırlıklı olarak ahkâm hadislerini içermesi, 

b. Rivayet seçiminde yalnızca sıhhat kriterini esas almaması; 

sahih, hasen ve zayıf rivayetleri bir arada zikretmesi, 

c. Hadislerin isnad ve metinlerini değerlendirerek kitabına 

almasına rağmen, bu değerlendirmelere dair açık ve 

bağlayıcı kriterler ortaya koymamış olması. 

Sonuç itibarıyla İbn Mâce, hadis tespitinde sahihlik merkezli 

katı bir yaklaşım benimsememiş; bunun yerine ahkâm hadislerini 

mümkün olduğunca geniş bir çerçevede derlemeyi amaçlamıştır. Bu 

özellik, Sünen-i İbn Mâce’yi hadis literatürü içerisinde hem önemli 

hem de dikkatle ele alınması gereken bir eser hâline getirmiş; 

içindeki rivayetlerin delil değeri, hadis usûlü prensipleri 

doğrultusunda ayrıca değerlendirilmesini zorunlu kılmıştır. 

7. Mâlik b. Enes’in Hadis Tespit ve Değerlendirme 

Kriterleri 

Hicrî II. asrın önde gelen muhaddis ve fakihlerinden biri olan 

Mâlik b. Enes (ö. 179/795), hadis ilminin teşekkül sürecinde hem 

rivayet hem de dirayet boyutunu birlikte ele alan seçkin âlimler 

arasında yer almaktadır. Kaynaklarda yüz bin civarında hadisi 

ezberlediği ifade edilmekle birlikte, son derece titiz bir hadis 

anlayışına sahip olması sebebiyle bunların yalnızca sınırlı bir 

kısmını rivayet etmiştir. Onun bu seçiciliği, hadislerin kabulü ve 

değerlendirilmesinde benimsediği katı ölçütlerin doğal bir 

--28--



sonucudur (Özel, 2003, s. 508). Hadislerin ilk sistematik tasnif 

örneklerinden biri kabul edilen el-Muvaṭṭaʾ, Mâlik b. Enes’in hadis 

anlayışını ve metodolojik yaklaşımını yansıtan temel eseridir. 

Rivayete göre Mâlik, on bin civarındaki rivayet arasından seçerek 

el-Muvaṭṭaʾ’a yaklaşık bin yedi yüz civarında hadis almıştır (Çakan, 

1985, s. 42). Bu yönüyle el-Muvaṭṭaʾ, Buhârî ve Müslim’in 

Ṣaḥîḥ’leriyle birlikte hadis literatürünün en üst tabakasında 

değerlendirilen eserler arasında kabul edilmiştir (Çakan, 1985, s. 

43). Nitekim Mâlik, hadis otoriteleri tarafından “hâfız”, “hüccet”, 

“imam” ve “emîrü’l-mü’minîn fi’l-hadîs” gibi unvanlarla anılmıştır 

(Özel, 2003, s. 508). 

İmam Mâlik’i çağdaşı birçok muhaddisten ayıran en önemli 

yönlerden biri, hadis metnini de tenkide tabi tutmasıdır. Bu 

bağlamda o, özellikle haber-i vâhidin kabulünde Medînelilerin 

amelini temel bir ölçüt olarak kabul etmiştir. Ona göre Medîne, Hz. 

Peygamber’in yaşadığı, sünnetin fiilî olarak tatbik edildiği bir 

merkezdir ve burada yerleşik hâle gelen uygulamalar, sünnetin canlı 

bir devamı niteliğindedir (Bâcî, 1332, s. 1/319). Mâlik’in bu 

yaklaşımı, kendi ifadelerinde de açıkça görülmektedir. Nitekim o, 

“Bana göre en sevimli hadisler, insanların üzerinde ittifak ettiği 

hadislerdir” (Bâcî, 1332, s. 1/189); (Zerkeşî, 1419/1998, s. 1/494-

495) diyerek, yaygın uygulamaya dayanan rivayetlere öncelik 

verdiğini ifade etmiştir. Bir başka değerlendirmesinde ise Medîne’yi 

nübüvvetle şekillenmiş bir amel merkezi olarak nitelendirmiş; diğer 

şehirlerdeki uygulamaların ise daha çok siyasî ve idarî otoritelerin 

yönlendirmesiyle oluştuğuna işaret etmiştir (Bâcî, 1332, s. 1/319). 

Bu çerçevede Mâlik’e göre, kat‘î bir delille desteklenmeyen 

zannî haberler, Kur’an, mütevâtir sünnet veya Medîne amelinin 

temsil ettiği kat‘î esaslara aykırı olması durumunda kabul edilemez. 

Zira Medînelilerin ameli, onun nazarında Hz. Peygamber’in 

sünnetinin pratikte süreklilik kazanmış bir tezahürüdür.(Şâtıbî, 

1997, s. 3/206) 

--29--



İmam Mâlik’in hadisleri kabul ederken benimsediği ölçütler 

şu başlıklar altında toplanabilir: 

a. Ravinin âdil, zâbıt ve güvenilir (sika) olması, 

b. Rivayet ettiği hadisin mana ve hükmünü kavrayabilecek ilmî 

yeterliliğe sahip bulunması, 

c. Rivayetin Kur’an, sahih sünnet ve Medîne uygulaması gibi 

kat‘î delillere aykırı olmaması, 

d. Hadisin, muhaddisler arasında kabul görmüş ve uygulamaya 

konu olmuş rivayetlerden olması, 

e. Zannî haberlerin, kat‘î bir aslın karşısında yer 

almaması.(Şâtıbî, 1997, s. 3/206) 

İmam Mâlik, daha sonraki muhaddislerde görüldüğü şekliyle 

teknik anlamda “sahih hadis” terimini kullanmamıştır. Bunun 

yerine, hadislerin değerini ifade ederken “bizce”, “bizim 

yanımızda”, “bizim uygulamamız” gibi ifadeler tercih etmiştir. Bu 

kullanım, onun hadisleri yalnızca teorik ölçütlerle değil, aynı 

zamanda Medîne merkezli amel ve fıkhî pratiğe dayalı bir çerçevede 

değerlendirdiğini göstermektedir. 

8. Ahmed b. Hanbel’in Hadis Tespit ve Değerlendirme 

Kriterleri 

Hicrî II. asrın önde gelen muhaddis ve fakihlerinden biri olan 

Ahmed b. Hanbel (ö. 241/855), ilmî faaliyetlerini büyük ölçüde 

hadis merkezli bir anlayış üzerine inşa etmiş ve hayatını Hz. 

Peygamber’den nakledilen rivayetler doğrultusunda 

şekillendirmiştir. Kaynaklarda Ahmed b. Hanbel’in bir milyon 

hadisi ezberlediği ifade edilmektedir (Zehebî, 1985, s. 11/187). 

Ahmed b. Hanbel’in ilmî yaklaşımında sünnet, yalnızca Kur’ân’ın 

yanında ikincil bir kaynak değil; aynı zamanda Kur’ân’ın 

anlaşılması ve yorumlanmasında vazgeçilmez bir açıklayıcı unsur 

konumundadır ( İbn Abdilber, 1994, s. 2/1194). 

--30--



Ahmed b. Hanbel’in en meşhur eseri olan el-Müsned, bu 

geniş hadis birikimi içerisinden yapılan bir seçkinin ürünüdür. 

Eserin, 750 bin rivayet arasından belirli ölçütlere göre seçilen 

hadislerden oluştuğu kabul edilmektedir (Çakan, 1985, s. 31). 

Ahmed b. Hanbel bu eserde, kendi ilmî kanaatine göre sahih veya 

delil olmaya elverişli gördüğü rivayetleri bir araya getirmiştir. 

Bununla birlikte el-Müsned’de zayıf kabul edilen bazı rivayetlerin 

yer alması, Ahmed b. Hanbel’in hadis kabulünde benimsediği 

kriterlerle doğrudan ilişkilidir. O, hadis uydurduğu veya yalancılıkla 

itham edildiği bilinen râvilerden rivayet almayı kesin bir şekilde 

reddetmiş; buna karşılık doğruluğu ve dindarlığıyla tanınan, ancak 

zabt yönünden en üst seviyede olmayan bazı râvilerin hadislerini 

ihtiyat kaydıyla kabul edilebilir görmüştür. Bu yaklaşım, onun hadis 

değerlendirmesinde cerh-taʿdîl ilkelerini esas almakla birlikte, 

pratikte daha geniş bir rivayet havuzuna imkân tanıdığını 

göstermektedir (Karaman, 1989, ss. 75-80). 

Ahmed b. Hanbel, hadisleri genel olarak sahih ve sakîm; 

maʿrûf ve münker şeklinde ikili tasniflere tâbi tutmuştur (İbn Ebû 

Hâtim, 1952, s. 1/14). Onun “hadisi sahih” ifadesini kullanırken 

çoğu zaman, rivayeti nakleden râvinin sika oluşuna vurgu yaptığı 

anlaşılmaktadır (Yahyâ b. Maîn, t.y., s. 1/196). Bu durum, Ahmed b. 

Hanbel’in sahihlik kavramını sonraki muhaddislerin teknik 

tanımlarından daha ziyade râvi merkezli bir güvenilirlik anlayışı 

üzerinden ele aldığını göstermektedir. 

Mürsel hadisler konusunda da Ahmed b. Hanbel’in nispeten 

müsamahalı bir yaklaşım benimsediği görülmektedir. Ona göre 

mürsel rivayet, özellikle başka delillerle desteklenmesi veya Ehl-i 

Hadîs uygulamasıyla uyumlu olması hâlinde hüccet olma niteliğini 

tamamen kaybetmez (Ebû Dâvud, 1394, s. 24); (Nevevî, 1985, s. 

1/35); (Ebû Saîd b. Halîl Alâî, 1986, s. 1/33). Bu yaklaşım, onun 

hadisleri yalnızca isnadın zahirî bütünlüğü üzerinden değil, rivayetin 

--31--



genel kabulü ve amel boyutu çerçevesinde de değerlendirdiğini 

ortaya koymaktadır. 

Ahmed b. Hanbel’in hadis tespit ve değerlendirme kriterleri 

ağırlıklı olarak sened ve râvi merkezlidir. Bu bağlamda onun 

benimsediği temel ilkeler şu şekilde özetlenebilir: 

a. Rivayeti nakleden râvilerin adalet ve zabt vasıflarını taşıması 

esastır (Âmidî, t.y., s. 2/109). Ayrıca râvinin meçhûlü’l-hâl 

olmaması ve dinî bütünlüğünün bilinmesi şarttır (Âmidî, t.y., 

s. 2/78). 

b. Yalancılığı sabit olmayan, dindarlığı ve dürüstlüğüyle 

tanınan mestûr râvilerin rivayetleri, daha güçlü rivayetlere 

aykırı olmamak kaydıyla ihtiyaten kabul edilebilir 

görülmüştür (Çakan, 1985, s. 32). Bu tür rivayetler, özellikle 

sahih rivayetlere muhalefet etmediği sürece Ahmed b. 

Hanbel’in hadis anlayışında tamamen dışlanmamıştır. 

Sonuç olarak Ahmed b. Hanbel, hadis tespitinde katı bir 

isnad formalizmine sapmadan; râvi güvenilirliği, rivayetin bilinirliği 

ve amel edilebilirliği gibi unsurları birlikte değerlendiren bir yöntem 

benimsemiştir. Bu yaklaşım, onun hem muhaddis hem de fakih 

kimliğinin hadis değerlendirme kriterlerine yansıdığını 

göstermektedir. 

9. Dârimî’nin Hadis Tespit ve Değerlendirme Kriterleri 

Hicrî III. asrın önde gelen muhaddislerinden biri olan Ebû 

Muhammed Abdullah b. Abdurrahman ed-Dârimî (ö. 255/869), 

hadis ilminin rivayet ve tenkit alanlarında otorite kabul edilen 

isimler arasında yer almaktadır (İbn Receb, 1987, s. 1/497). Hadis 

ilmine dair birikimini geliştirmek amacıyla Hicaz, Mısır, Şam, Irak, 

Kûfe ve Horasan gibi dönemin başlıca ilim merkezlerine ilmî 

seyahatlerde bulunmuş; Nadr b. Şümeyl, Yezîd b. Hârûn, Hâlid b. 

Mahled, Muhammed b. Selâm el-Bîkendî ve Affân b. Müslim gibi 

önde gelen muhaddislerden hadis tahsil etmiştir. Daha sonra 

--32--



Bağdat’a yerleşerek burada hadis rivayet etmiş ve ilim halkaları 

oluşturmuştur. Dârimî’nin ilmî şahsiyeti, yetiştirdiği talebeler 

üzerinden de açıkça görülmektedir. Buhârî, Müslim, Ebû Dâvûd, 

Tirmizî ve Nesâî gibi Kütüb-i Sitte müelliflerinin yanı sıra Ebû Zür‘a 

er-Râzî, Ebû Hâtim er-Râzî ve Bakī b. Mahled gibi hadis tenkidinde 

söz sahibi âlimler onun öğrencileri arasında yer almıştır. Cerh ve 

ta‘dîl alanındaki yetkinliği sebebiyle Dârimî’nin değerlendirmeleri 

hadis âlimleri nezdinde dikkate alınmış; Ahmed b. Hanbel ve Ebû 

Hâtim er-Râzî, onun hadis tenkidi konusundaki otoritesine özellikle 

vurgu yapmışlardır. Nitekim Tirmizî, es-Sünen’inde yer verdiği bazı 

cerh ve ta‘dîl bilgilerini Dârimî’den naklettiğini bizzat ifade etmiştir 

(Aydınlı, 1993, s. 494). 

Dârimî’nin günümüze ulaşan en meşhur eseri, literatürde 

yaygın olarak Sünenü’d-Dârimî adıyla bilinse de, müellif tarafından 

el-Müsned olarak isimlendirilmiştir. Eser, tertip itibarıyla sünen 

türüne yaklaşmakla birlikte, muhteva açısından yalnızca merfû‘ 

rivayetlerle sınırlı kalmaması ve sahâbe ile tâbiîn sözlerine de yer 

vermesi sebebiyle müsned–sünen arası geçiş niteliği taşıyan bir 

çalışma olarak değerlendirilmektedir. Dârimî, eserinin 

mukaddimesinde hadisleri seçerken benimsediği metodolojiye veya 

sıhhat şartlarına dair açık bir beyan ortaya koymamıştır. Bu durum, 

onun hadis kabulüne dair ölçütlerini doğrudan metin içinden tespit 

etmeyi gerekli kılmaktadır. Nitekim hadis imamlarının şartlarını ele 

alan klasik çalışmalarda, Dârimî’nin eserine ve özel şartlarına 

müstakil olarak yer verilmemesi de bu belirsizliğin bir yansımasıdır 

(Kuşça, 2025, s. 81). 

Dârimî’nin eserinde yer alan rivayetler, sıhhat bakımından 

aynı seviyede değildir. Sünen’de büyük oranda sahih ve hasen 

rivayetlere yer verilmekle birlikte, mürsel, münkatı‘, mu‘dal, şâz ve 

münker türünden zayıf rivayetlerin de bulunduğu görülmektedir. 

Bununla beraber, zayıf rivayetlerin sayısı sınırlı olup, eserin genel 

karakterini belirleyecek düzeyde değildir. Ayrıca, bazı mevzû‘ hadis 

--33--



literatürlerinde uydurma olduğu ileri sürülen az sayıdaki rivayet de 

eserde yer almakta, ancak bunlar istisnaî bir mahiyet taşımaktadır 

(Kuşça, 2025, s. 295). 

Sünen’deki hadisler, genel olarak üç grupta 

değerlendirilebilir: Birincisi, Buhârî ve Müslim’in Ṣaḥîḥ’lerinde de 

yer alan sahih rivayetlerdir. İkincisi, sahîh li-gayrihî, hasen ve hasen 

li-gayrihî derecesinde olup Sünen-i Erbaʿa ve diğer hadis 

mecmualarında tahrîc edilen rivayetlerdir. Üçüncüsü ise, sayıca az 

olmakla birlikte zayıf kabul edilen rivayetlerdir (Kuşça, 2025, s. 85). 

Dârimî, hadis rivayetinde erken dönem Ehl-i Hadîs 

geleneğine bağlı, ihtiyatlı ve rivayet merkezli bir metot 

benimsemiştir. Onun hadisleri kabul ederken esas aldığı kriterler, 

eserindeki uygulamalar ve cerh–ta‘dîl konusundaki 

değerlendirmeleri ışığında şu şekilde özetlenebilir: 

a. Hadislerin, adalet ve zabt vasıflarını haiz sika raviler 

aracılığıyla rivayet edilmiş olması (Dârimî, 

2000“Mukaddime” 38, (No: 428)), 

b. Rivayet ehlinin ehl-i sünnet çizgisinde bulunması ve 

bid‘atine çağıran kimselerin rivayetlerinden kaçınılması 

(Dârimî, 2000“Mukaddime”, 38 (No: 430)), 

c. Hadis rivayetinde güvenilirlikleriyle tanınmış râvilerin 

rivayetlerine öncelik verilmesi, 

d. Rivayetlerin, muhaddisler arasında bilinen ve dolaşımda olan 

hadislerle uyumlu olması. 

Bu kriterler, Dârimî’nin hadis tespitinde teknik bir “sahih 

hadis tanımı” ortaya koymaktan ziyade, erken dönem 

muhaddislerinin fiilî uygulamalarına dayalı bir güvenilirlik 

anlayışını benimsediğini göstermektedir. Bu yönüyle onun 

yaklaşımı, hadis ilminin sistematikleşme sürecinde rivayet merkezli 

metodolojinin önemli örneklerinden birini teşkil etmektedir. 

 

--34--



Sonuç 

Bu çalışmada, Sünnî hadis geleneğinde otorite kabul edilen 

ve modern literatürde “Kütüb-i Tisʿa” olarak adlandırılan dokuz 

temel hadis eserinin müelliflerinin, hadis tespit ve değerlendirme 

süreçlerinde benimsedikleri ilmî kriterler hadis usûlü 

perspektifinden ele alınmıştır. İnceleme, söz konusu müelliflerin 

rivayetleri eserlerine alırken takip ettikleri yöntemlerin tek tip ve 

yeknesak olmadığını; aksine hadis ilminin teşekkül ve olgunlaşma 

sürecini yansıtan çok katmanlı ve tarihsel olarak gelişen bir 

metodolojik çeşitlilik barındırdığını ortaya koymuştur. 

Araştırma bulguları, hadis kabulünde bütün müellifler 

tarafından müştereken gözetilen temel unsurların, râvinin adalet ve 

zabt vasıfları ile isnadın bütünlüğü olduğunu göstermektedir. 

Bununla birlikte bu müşterek çerçeve içerisinde, isnadın ittisali, 

an‘aneli rivayetlerin değerlendirilmesi, mürsel haberlerin delil 

değeri, râvi tenkidinde ihtiyat derecesi ve metnin fıkhî işlevinin 

dikkate alınma düzeyi gibi hususlarda müellifler arasında belirgin 

farklılıklar bulunduğu tespit edilmiştir. Bu durum, klasik hadis 

literatüründe “sahih hadis” kavramının tek bir teknik tanıma 

indirgenemeyeceğini; aksine muhaddislerin uygulamaları üzerinden 

şekillenen dinamik bir anlayışı ifade ettiğini göstermektedir. 

Buhârî ve Müslim’in Ṣaḥîḥ’leri, sahih hadislerin müstakil 

eserlerde cem edilmesi yönünde hadis tarihinde bir dönüm noktası 

teşkil etmiştir. Buhârî’nin fiilî görüşmeyi şart koşan katı isnad 

anlayışı ve metinle fıkhî istinbat arasındaki güçlü ilişkiyi bab 

başlıkları üzerinden yansıtması, onun sahih hadis tespitinde isnad ve 

metni birlikte değerlendiren bütüncül bir yöntem benimsediğini 

ortaya koymaktadır. Müslim ise isnadın ittisali konusunda 

muʿâsaratı yeterli görerek daha kapsayıcı bir yaklaşım geliştirmiş; 

rivayet varyantlarını bir arada sunmak suretiyle metin bütünlüğüne 

özel önem vermiştir. Bu iki müellifin yöntemleri, sahih hadis 

anlayışının erken dönemde dahi mutlak bir birliktelik arz etmediğini, 
--35--



ancak yüksek bir ilmî titizlik ortak paydasında buluştuğunu 

göstermektedir. 

Sünen müellifleri olan Tirmizî, Ebû Dâvûd, Nesâî ve İbn 

Mâce’nin hadis tespit kriterleri ise sahih hadisleri ayıklamaktan 

ziyade, fıkhî istidlalde kullanılabilecek rivayetleri bir araya getirme 

hedefi etrafında şekillenmiştir. Tirmizî’nin hasen hadis kavramını 

teknik bir terim hâline getirmesi ve rivayetlerin sıhhat durumlarını 

açıkça belirtmesi, hadis usûlünün kavramsallaşma sürecine önemli 

katkılar sağlamıştır. Ebû Dâvûd’un zayıf ve mürsel rivayetleri, 

durumlarını beyan etmek kaydıyla eserine alması; Nesâî’nin ise 

sünen geleneği içerisinde en sıkı râvi ve isnad kriterlerini 

uygulaması, sünen literatürünün kendi içinde dahi homojen bir yapı 

arz etmediğini ortaya koymaktadır. İbn Mâce’nin Sünen’i ise, 

rivayetlerin sıhhat bakımından geniş bir yelpazede yer alması 

sebebiyle, hadis usûlü açısından ihtiyatlı bir değerlendirmeyi 

zorunlu kılan bir karaktere sahiptir. 

Mâlik b. Enes, Ahmed b. Hanbel ve Dârimî’nin yaklaşımları, 

hadis ilminin yalnızca isnad merkezli bir disiplin olmadığını; amel, 

fıkhî pratik ve rivayet geleneğiyle iç içe geliştiğini açıkça 

göstermektedir. Mâlik’in Medîne amelini kat‘î bir ölçüt olarak kabul 

etmesi, haber-i vâhidin değerlendirilmesinde metin ve uygulama 

merkezli bir perspektif sunmuştur. Ahmed b. Hanbel’in sahihlik 

anlayışının râvi güvenilirliği ve amel edilebilirlik ekseninde 

şekillenmesi; Dârimî’nin ise erken dönem Ehl-i Hadîs geleneğine 

bağlı ihtiyatlı fakat kapsayıcı bir rivayet anlayışı benimsemesi, hadis 

kabul kriterlerinin tarihsel bağlamdan bağımsız düşünülemeyeceğini 

ortaya koymaktadır. 

Sonuç olarak Kütüb-i Tisʿa müelliflerinin hadis tespit ve 

değerlendirme kriterleri, klasik hadis usûlünde daha sonra sistematik 

hâle getirilen sahihlik tanımlarının, erken dönemde fiilî uygulamalar 

üzerinden şekillendiğini göstermektedir. Bu durum, hadis ilminin 

normatif kurallarının, soyut teorik inşalardan ziyade muhaddislerin 
--36--



pratik rivayet faaliyetleriyle teşekkül ettiğini ortaya koymaktadır. 

Dolayısıyla sahih hadis anlayışının, müelliflerin metodolojik 

tercihleri, ilmî öncelikleri ve yaşadıkları sosyo-ilmî çevre dikkate 

alınmaksızın değerlendirilmesi, hadis ilminin tarihsel gerçekliğiyle 

bağdaşmamaktadır. Bu çalışma, Kütüb-i Tisʿa özelinde ortaya 

konulan tespitler aracılığıyla, sahih hadis tanımının tarihsel ve 

metodolojik boyutlarının daha sağlıklı biçimde anlaşılmasına katkı 

sunmayı amaçlamaktadır. 

--37--



Kaynakça 

Âmidî, E.-Ḥasen ʿAlî b. E. ʿAlî S. es-Saʿlebî el-. (t.y.). El-

İḥkâm fî Uṣûli’l-Aḥkâm (1-4). el-Mektebu’l-İslâmî. 

Aydınlı, A. (1993). Dârimî, Abdullah b. Abdurrahman. İçinde 

Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (C. 8, ss. 494-495). TDV 

Yayınları. 

Bâcî, E.-V. S. b. H. (1332). Muntekâ Serhu Muvatta’ı Mâlik 

(1-7). Matbaatu’s-Saâde. 

Canan, İ. (1979). Kütüb-i Sitte İmamlarının Şartları Ankara. 

Atatürk Üniversitesi İslâmî İlimler Fakültesi Dergisi, 3, 103-126. 

Çakan, İ. L. (1985). Hadis Edebiyatı. Marmara İlahiyat 

Fakültesi Yayınları,. 

Dârimî, E. M. A. b. A. (2000). Sünen (1-4). Dâru’l-Muğni. 

Ebû Dâvud, S. b. el-Eş’as es-Sicistanî. (1394). Risâletu Ebî 

Dâvud ilâ Ehl-i Mekke fî Vasfi Sünenih. 

Ebû Saîd b. Halîl Alâî. (1986). Câmiu’t-tahsîl fî ahkâmi’l-

merâsîl (Hamdi Abdülmecid es-Selefî, Ed.). Âlemu’l-kutub. 

Erkaya, M. (2004). İbn Mâce’nin Hadis Kültüründeki Yeri 

[Yayınlanmamış Doktora Tezi]. Ankara Üniversitesi SBE. 

Hâkim, E. A. M. b. A. en-Nîsâbûrî. (tsz.). El-Medhal ilâ 

Kitâbi’l-İklîl (1-1). Dâru’d-Da’ve,. 

Hâkim en-Nîsâbûrî, E. A. M. b. A. en-Nîsâbûrî. (1977). 

Ma‘rifetu ulûmi’l-hadîs. Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye. 

Hazimî. (1984). Şurut-i Eimme-i Hamse. Dâru’l-Kütübü’l-

İlmiye. 

İbn Abdilber, E. Ö. Y. B. A. E.-N. E.-K. (1994). 

Câmiu’lBeyâni’l-İlm ve Fadlihî ve mâ Yenbagî fî Rivâyetihî ve 

Hamlihî (1-2). Dâru’l-İbnu’l-Cevzî. 
--38--



İbn Abdilber, E. Ö. Y. b. A. en-Nemerî el-Kurtubî. (1976). Et-

Temhîd li mâ fi’l-Muvatta mine’l-Meânî ve’l-Esânîd. 

İbn Ebû Hâtim. (1952). El-Cerh ve’t-Ta’dîl (C. 9). Dâru 

İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî. 

İbn Hacer, E.-F. A. b. A. el-Askalânî. (1996). Fethu’l-Bârî 

Şerhu Sahîhi’l-Buhârî, (1-13). Dâru’l-Fikir. 

İbn Receb, A. b. A. b. R. el-Hanbelî. (1987). Şerhu İleli’t-

Tirmizî. Mektebetü’l-Menâr. 

İbnu’s-Salâh. (1986). Mukaddimetu İbnu’s-Salâh (Nureddin 

Itr, Ed.). Dâru’l-Fikir. 

İbnu’s-Salâh, O. b. A. (1408). Siyanetu’l-Sahîh-i Müslim. 

Dâru’l-Garbi İslâmî. 

İmamoğlu, L. (2000). Ebû Dâvud ve Süneni [Yüksek Lisans 

Tezi]. Atatürk Üniv. SBE. 

Kâfi, E. B. (2000). Menhecu’l-İmâmi’l-Buhârî fî Tashîhi’l-

Ehâdîsi ve Ta’lîlihâ. Dâru İbn Hazm. 

Karaman, H. (1989). Ahmed b. Hanbel (Fıkıh İlmindeki 

Yeri). İçinde Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (C. 2, ss. 80-

82). TDV Yayınları. 

Karataş, M. (2004). Hadis Rivayet Tarihi. Ensar Yayınları. 

Kuşça, A. (2025). Sünen-i Dârimî’nin Kaynakları ve Tasnif  

Metodu [Doktora Tezi]. Dicle Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü. 

Makdisî. (1984). Şurûtu’l- Eimmeti’s-Sitte. Dâru’l-Kütübü’l-

İlmiye. 

Mezîd, A. A. (t.y.). Minhâcu’l-Muhaddisîn fî’l-Karni’l-

Evveli’l-Hicrî ve Hattâ Asrinâ’l-Hâdir. 

--39--



Müslim, E.-H. M. İ.-H. el-Kuseyrî. (tsz). El-Câmiu’s-Sahîh 

(1-5). Dâru İhyai’t-Türâsi’l-Arabî. 

Nevevî. (1985). Et-Takrîb ve’t-teysîr lî ma’rifeti süneni’l-

beşîri’n-nezîr fî usûlü’l-hadis (M. O. el-Haşt, Ed.). Dâru’l-Kitâbu’l-

Arabî. 

Özcan, K. (2014). Müslim’e Yöneltilen Eleştiriler [Doktora 

Tezi]. Dokuz Eylül Üniversitesi SBE. 

Özel, A. (2003). Mâlik b. Enes. İçinde Türkiye Diyanet Vakfı 

İslâm Ansiklopedisi (C. 27, ss. 506-513). TDV Yayınları. 

Özşenel, M. (1999). Sünnet ve Hadisi Değerlendirme ve 

Anlamada Ehl-i Rey-Ehl-i Hadis Yaklaşımları ve İmam Şeybânî 

[Doktora Tezi]. Marmara Üniveristesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Sevgili, H. (2015). İmâm Buhârî’nin Fıkıh Anlayışı, 

[Yayınlanmamış Doktora Tezi]. Dicle Üniversitesi SBE. 

Şâtıbî, E. İ. İ. (1997). El-Muvâfakât. Dâru İbn Affân. 

Tirmizî. (t.y.). , El-İlelu’s-Sağîr. Dâru İhyâu’t-Türâsü’l-

Arabî. 

Tirmizî, E. İ. M. b. İ. b. S. (1975). Sünen-i Tirmizî (1-5). 

Şirketü Mektebetu ve Matbaatu’l-Albâbî. 

Uğur, M. (1992). Ansiklopedik Hadis Terimleri Sözlüğü 

(TDV İslâm Araştırmaları Merkezi). Türkiye Diyanet Vakfı. 

http://ktp.isam.org.tr/ktp/recordview.php?idno=9911&ele=%3D&w

Kitaplar=Hadis+Terimleri&wYazarlar=M%C3%BCcteba+U%C4%

9Fur 

Yahyâ b. Maîn. (t.y.). Suâlâtu İbn Cuneyd li Ebî Zekeriyâ 

Yahyâ b. Maîn. Mektebetü’d-Dâr. 

Zehebî, E. A. Ş. M. b. A. (1985). Siyeru A’lâmi’n-Nübelâ (1-

25). Müessesetü’r-Risâle. 

--40--



Zerkeşî, E. ʿAbdullâh M. b. ʿAbdullâh b. B. eş-Şâfiʿî ez-. 

(1419/1998). En-Nuket ʿalâ Muḳaddimeti İbni’s-Ṣalâḥ (1-3). 

Eḍvâu’s-Selef. 

 

 

 

--41--



 

 

 

 

HADİSLERİN YENİDEN SIHHAT 

DEĞERLENDİRİLMESİNE OLAN İHTİYAC1 

 

 

MEHMET EMİN ÇİFTÇİ2 

Giriş 

Hz. Peygamber döneminden itibaren Müslümanlar, İslâm 

dininin Kur’ân’dan sonra ikinci temel kaynağını teşkil eden 

hadislerin tespiti, muhafazası ve sonraki nesillere güvenilir biçimde 

aktarılması hususunda büyük bir hassasiyet göstermişlerdir. Sahâbe 

nesli, Hz. Peygamber’in söz ve fiillerini doğrudan öğrenebilmek için 

büyük bir dikkat ve titizlikle onu dinlemiş; günlük meşgaleleri 

sebebiyle sürekli yanında bulunamayanlar ise hadisleri kaçırmamak 

amacıyla aralarında nöbetleşe bir sistem geliştirmişlerdir(Buhârî, 

14223 “İlim”. 27). Bu durum, sahâbenin hadis birikiminin bir 

kısmının doğrudan işitilen, bir kısmının ise diğer sahâbîler 

aracılığıyla öğrenilen rivayetlerden oluşmasına yol açmıştır. 

Nitekim bazı sahâbîler, rivayet ettikleri hadislerin tamamını 

Hz. Peygamber’den bizzat işitmediklerini, bir kısmını başka 

 
1 Bu kitap bölümü 11-12, 2022 tarihinde düzenlenen 3. Internatıonl Cappadocıa 

Scıentıfıc Research Congress kongresinde sunulan “Günümüzde Hadislerin 

Yeniden Sıhhat Değerlendirilmesine Olan İhtiyac” başlıklı tebliğden 

oluşturulmuştur. 
2 Dr. Öğrt. Üyesi, Harran Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, Temel İslam Bilimleri 

Hadis Anabilim Dalı, Orcid: 0000-0001-9331-7450  

BÖLÜM 3

--42--



sahâbîlerden naklettiklerini açıkça ifade etmişlerdir (Ahmed İbn 

Hanbel, 2001, s. 30/450). Sahâbînin Hz. Peygamber’den doğrudan 

işittiği haberler, kendileri açısından sıhhati tartışmasız kabul edilen 

rivayetler olarak değerlendirilirken; başkaları vasıtasıyla intikal eden 

haberler ise araştırma ve teyide ihtiyaç duyan rivayetler olarak 

görülmüştür. Bu sebeple sahâbîler, Resûlullah hayatta iken 

arkadaşlarından duydukları bazı haberleri ona arz ederek 

doğruluğunu teyit etme yoluna gitmişlerdir (Buhârî, 14223 “İlim”, 

6); (Müslim, tsz15 “Hac”, 19,  ). 

Hz. Peygamber’in vefatından sonra hadis rivayeti süreci aynı 

titizlikle devam etmiş; özellikle farklı bölgelerde İslâm’ın 

yayılmasıyla birlikte rivayetlerin kontrolü ve tashihi daha sistematik 

bir mahiyet kazanmıştır. Zira kişinin bizzat işittiği bir haberi 

sorgulama ihtiyacı duymaması tabiî olmakla birlikte, başkası 

aracılığıyla ulaşılan bilgilerin araştırılması zorunlu görülmüştür. 

Hadislerin dinî hükümlerin kaynağı olması, bu araştırmayı sadece 

ilmî bir gereklilik değil, aynı zamanda dinî bir sorumluluk hâline 

getirmiştir. Zamanla Hz. Peygamber ile rivayeti nakledenler 

arasındaki ravi sayısının artması, rivayetin hadis olarak kabul 

edilebilmesi için hem ravinin hem de haberin daha ayrıntılı biçimde 

tetkik edilmesini gerekli kılmıştır. Özellikle Hz. Osman’ın şehâdeti 

sonrasında yaşanan siyasî ve toplumsal gelişmeler, rivayetlerin 

sorgulanması ihtiyacını daha da belirgin hâle getirmiştir. 

Bu bağlamda hadis âlimleri, erken dönemlerden itibaren 

hadislerin sıhhatini belirleyebilmek için birtakım kriterler 

geliştirmişlerdir. Her dönemin âlimleri, kendi ilmî birikimleri ve 

yöntemleri doğrultusunda rivayetleri değerlendirmiş; yaptıkları 

içtihatlar neticesinde bir rivayetin Hz. Peygamber’e aidiyeti 

konusunda kanaat ortaya koymuşlardır. Bu tür değerlendirmeler 

sonucunda hadis olarak kabul edilen rivayetler, mahiyetleri itibarıyla 

içtihada dayalı bir hükmün ürünü olmuştur. Hadis külliyatlarının 

teşekkülü de bu ilmî içtihat sürecinin bir sonucu olarak 

--43--



gerçekleşmiştir. Bununla birlikte, sonraki dönemlerde de ihtilaflı 

rivayetler üzerinde sıhhat tespitine yönelik çalışmalar kesintisiz 

biçimde sürdürülmüştür. 

Bu çalışma, hadislerin sıhhatinin günümüzde yeniden 

değerlendirilmesine duyulan ihtiyacı ele almayı amaçlamaktadır. Bu 

çerçevede öncelikle ilk dönemlerden itibaren gerçekleştirilen hadis 

tashih faaliyetleri ana hatlarıyla incelenecek; farklı dönemlerde 

âlimlerin bu konudaki yaklaşımları ve uygulamaları örnekler 

üzerinden ortaya konulacaktır. Ayrıca günümüz şartlarında bazı 

hadislerin yeniden sıhhat değerlendirmesine tabi tutulmasının 

gerekliliği, somut bir hadis örneği üzerinden ele alınarak 

tartışılacaktır. 

1.Her Dönemde Hadislerin Sıhhat Çalışmalarına Olan 

İhtiyaç 

Hadis rivayeti süreci, Hz. Peygamber hayatta iken başlamış; 

bu dönemde yanlış anlaşılma veya eksik nakil ihtimali bulunan bazı 

haberler doğrudan Resûlullah tarafından tashih edilmiştir. Vahyin 

muhatabı olan Hz. Peygamber’in hayatta olması, rivayetlerin 

doğruluğunu teyit etme imkânını fiilen mümkün kılmıştır. Ancak 

Resûlullah’ın vefatından sonra bu imkân ortadan kalkmış; bu durum 

sahâbe neslini, duydukları rivayetleri çeşitli ölçütlere arz ederek 

değerlendirmeye sevk etmiştir. Sahâbîler, kendilerine ulaşan 

haberleri Kur’ân’a (Beyhakî, 2003, s. 99), sahih sünnet’e (Müslim, 

tsz“Salât”, 51.) ve aklî ilkelere (Tirmizî, 1975“Tahâre”, 58.) arz 

ederek rivayetlerin doğruluğunu araştırma yoluna gitmişlerdir. 

Özellikle Hz. Osman’ın şehâdetiyle başlayan siyasî ve 

toplumsal karışıklıklar, Müslüman toplumda güven ortamını 

zedelemiş; bu süreç, rivayeti aktaran ravi ile rivayetin muhtevasının 

daha yakından incelenmesini zorunlu hâle getirmiştir. Fitne 

döneminden sonra rivayetlerin sorgulanması, hadislerin sıhhatini 

korumaya yönelik sistemli bir ilmî refleks olarak ortaya çıkmıştır 

--44--



(Bağcı, 2012, s. 76). Nitekim hicrî birinci yüzyılın sonlarına doğru 

Ömer b. Abdülazîz’in ilmin kaybolma endişesiyle hadislerin yazılı 

hâle getirilmesini istemesi, bu hassasiyetin kurumsal bir boyut 

kazandığını göstermektedir (Dârimî, 2000, s. 1/431“Mukaddime”). 

İlk tedvin faaliyetlerinde muhaddisler, hadisleri merfû, 

mevkûf veya maktû‘ gibi kategorilere ayırmadan; ayrıca sahih–zayıf 

ayrımı yapmaksızın bir araya getirmişlerdir (İbn ʿAbdülber en-

Nemerî, 1415/1994, s. 2/1176). Ancak hicrî ikinci yüzyılda başlayan 

tasnif süreciyle birlikte rivayetler, sened ve metin merkezli birtakım 

kriterler çerçevesinde değerlendirilmeye başlanmıştır. Bu dönemde 

hadislerin kabulü konusunda farklı ilmî yaklaşımlar geliştirilmiş; 

örneğin İmam Mâlik, haber-i vâhidin hüccet olabilmesi için Medine 

ehlinin amelîne aykırı olmamasını şart koşmuştur (Bâcî, 1332, ss. 

16-17). Bu tür yaklaşımlar, hadis tashih çalışmalarının erken 

dönemlerden itibaren süreklilik arz ettiğini göstermektedir. 

Hadis ilminin zirve dönemi olarak kabul edilen hicrî üçüncü 

yüzyılda ise başta Kütüb-i Sitte müellifleri olmak üzere muhaddisler, 

yüz binlerce rivayeti titiz bir elemeden geçirerek sahih oldukları 

kanaatine vardıkları hadislerden müteşekkil eserler telif etmişlerdir. 

Bununla birlikte, hadislerin sıhhatine dair verilen hükümler 

muhaddislerin içtihatlarına dayandığından, bir âlimin sahih kabul 

ettiği bir rivayetin başka bir âlim tarafından zayıf görülmesi tabiî bir 

durum olarak değerlendirilmelidir. Zira içtihada dayalı hükümlerde 

mutlak bir birliktelik beklenemez. Ancak aynı rivayet hakkında 

farklı dönemlerde birbirinden oldukça farklı hükümler verilmiş 

olması, hadislerin sıhhatine yönelik çalışmaların sona ermediğini, 

bilakis devam etmesi gerektiğini göstermiştir. 

Hicrî dördüncü asırdan itibaren hadis usûlü alanında müstakil 

eserlerin kaleme alınması, sıhhat tespitine yönelik çabaların yeni bir 

safhaya geçtiğini göstermektedir. Râmehurmüzî, Hatîb el-Bağdâdî 

ve Hâkim en-Nîsâbûrî gibi âlimler tarafından telif edilen usûl 

eserleri; rivayet adabı, ravi vasıfları, senedin yapısı ve haberin kabul 
--45--



şartları gibi konuları ayrıntılı biçimde ele almıştır (Râmehurmuzî, 

1984); (Hâkim en-Nîsâbûrî, 1977). Bu çalışmaların temel amacı, 

rivayetlerde karşılaşılan problemlere ilmî çözümler üretmek olup, 

dolaylı olarak hadislerin sıhhat tespitine duyulan ihtiyacın devam 

ettiğini ortaya koymaktadır. 

Öte yandan Kütüb-i Sitte’nin telifinden sonra hadis rivayeti 

sona ermemiş; aksine yeni hadis mecmuaları oluşturulmuştur. Hicrî 

dördüncü ve beşinci yüzyıllarda İbn Huzeyme (İbn Huzeyme, tsz), 

İbn Hibbân (İbn Hibbân, 1988), Taberânî (Taberânî, 1994) ve Hâkim 

en-Nîsâbûrî(Hâkim en-Nîsâbûrî, 1990) gibi muhaddisler, önceki 

kaynaklarda yer almayan rivayetleri de tahriç ederek hadis 

literatürünü zenginleştirmişlerdir. Özellikle Hâkim’in, Buhârî ve 

Müslim’in şartlarına uyduğu hâlde eserlerine almadıkları rivayetleri 

bir araya getirme çabası, sıhhat kriterlerinin yeniden ele alındığını 

göstermektedir. Bunun yanı sıra İbn Ebû Hâtim ve Ukaylî gibi 

muhaddislerin zayıf râvîler ve illetli hadisler üzerine yaptıkları 

çalışmalar (İbn Ebî Ḥâtim, 1427/2006); (Ukaylî, 1984), hadislerin 

tenkit ve tashih sürecinin canlılığını koruduğunu açıkça ortaya 

koymaktadır. 

Daha sonraki dönemlerde telif edilen mevzûat eserleri de bu 

sürekliliğin bir başka göstergesidir. İbnü’l-Cevzî, Süyûtî, Ali el-Kârî 

ve Aclûnî gibi âlimlerin, sahih hadis kaynaklarının oluşmasından 

sonra mevzû rivayetleri tespit etmeye yönelik eserler kaleme 

almaları (İbnu’l- Cevzî, 1966); (Suyûtî, 1996); (Aliyu’l-Kârî, t.y.); 

(Aclûnî, 2000), problemli görülen hadislerin her dönemde yeniden 

incelendiğini göstermektedir. Bu eserler, hadis literatürünün mutlak 

biçimde kapalı bir alan olmadığını, bilakis sürekli denetime açık 

tutulduğunu ortaya koymaktadır. 

Nitekim farklı dönemlerde yaşamış âlimlerin aynı rivayet 

hakkında verdikleri hükümler arasındaki farklılıklar, hadislerin 

yeniden değerlendirilmesine duyulan ihtiyacı açıkça ortaya 

koymaktadır. “Arapları üç şeyden dolayı seviniz” rivayeti hakkında 
--46--



Ukaylî’nin münker (İbnu’l- Cevzî, 1966, s. 2/42), İbnü’l-Cevzî’nin 

uydurma (İbnu’l- Cevzî, 1966, s. 4/21), İbn Teymiyye’nin hasen 

(Munâvî, 1356/1937, s. 1/178) ve Ali el-Kârî’nin sahih (Aliyu’l-

Kârî, t.y., s. 277) hükmünü vermesi, sıhhat değerlendirmelerinin 

doğrudan içtihatla ilişkili olduğunu göstermektedir. Bu örnek, 

hadislerin sıhhatine dair hükümlerin tarihsel süreçte değişebildiğini 

ve her dönemde yeniden ele alınabildiğini açıkça ortaya 

koymaktadır. 

Bu durum, muhaddislerin önceki âlimlerden tamamen 

bağımsız hareket ettiklerini değil; aksine onların birikiminden 

istifade etmekle birlikte, kendi ilmî donanımları ve delil 

değerlendirmeleri doğrultusunda kanaat oluşturduklarını 

göstermektedir. Dolayısıyla hadis ilmi, mutlak taklidin değil, ilmî 

süreklilik içinde yenilenen bir içtihat faaliyetinin ürünüdür. 

Geçmişte olduğu gibi günümüzde de hadislerin sıhhatine dair 

çalışmaların sürdürülmesi gerektiği birçok araştırmacı tarafından 

dile getirilmiştir. Modern dönemde yapılan değerlendirmelerde, 

erken dönem muhaddislerinin sened tenkidi konusunda son derece 

titiz davrandıkları; ancak bazı rivayetlerin özellikle metin açısından 

yeniden ele alınmasına ihtiyaç bulunduğu vurgulanmaktadır. Musa 

Cârullah (Mehmet Görmez, 2002, s. 100), Fazlur Rahman (Fazlur 

Rahman, 2012, s. 122), Muhammed Gazâli (Gazali, 2016, s. 257), 

Hayrettin Karaman (Karaman, 2014, s. 82), Yûsuf Ziya Yörükan 

(Bilgin, 2015, s. 20), Mücteba Uğur (Uğur, t.y., ss. 94-95), M. Hayri 

Kırbaşoğlu (Kırbaşoğlu, 2002, s. 184) H. Musa Bağcı(Bağcı, 2012, 

s. 308) ve Salih Karacabey’e (Karacabey, t.y., s. 254) gibi birçok 

araştırmacı, hadislerle ilgili problemlerin çözümünde metodolojik 

yenilenmenin gerekliliğine işaret etmiştir. Muhammed Gazzâlî’nin, 

en muteber hadis kaynaklarında dahi tartışmaya açık rivayetlerin 

bulunduğunu ifade ederek metin tenkidine ağırlık verilmesi 

gerektiğini savunması da bu yaklaşımın önemli bir örneğidir. Bu 

çerçevede, günümüzde bazı hadislerin yeniden sıhhat 

--47--



değerlendirmesine tabi tutulmasının ilmî bir zorunluluk olduğu 

anlaşılmaktadır. 

2. Bazı Problemli Haberlerin Yeniden Değerlendirilmeye 

Olan İhtiyaç 

Hadis literatüründe, aynı konuya dair olmakla birlikte ilk 

bakışta birbiriyle uyumsuz, hatta zıt gibi görünen rivayetlere 

rastlanmaktadır. Bu tür rivayetler kimi zaman muhaddisler 

tarafından farklı bâblar altında nakledilmiş ve her biri için sahih 

hükmü verilmiştir. Ancak rivayetlerin bağlamları ve değerlendirme 

ölçütleri dikkate alınmadığında, bu durum hadisler arasında gerçek 

bir çelişki bulunduğu izlenimini doğurabilmektedir. Oysa çoğu 

zaman mesele, rivayetlerin değerlendirilmesinde izlenen 

yöntemlerin ve tercih edilen kriterlerin farklılığından 

kaynaklanmaktadır.  

Hadislerin sıhhatine ilişkin değerlendirmelerin içtihadi bir 

mahiyet taşıması, muhaddislerin vardıkları sonuçların mutlak 

doğruluk olarak görülmemesi gerektiğini de beraberinde 

getirmektedir. Zira içtihat, delillere dayanmakla birlikte beşerî bir 

faaliyet olup, hatadan tamamen arınmış değildir. Bu sebeple 

âlimlerin hadisler hakkında verdikleri hükümlerin tamamının 

tartışmasız kabul edilmesi, bazı ilmî ve metodolojik problemlerin 

ortaya çıkmasına yol açabilmektedir. Nitekim hadis literatüründe, 

farklı dönemlerde yaşamış âlimlerin aynı rivayet hakkında 

birbirinden oldukça farklı hükümler vermiş olmaları, bu gerçeği açık 

biçimde ortaya koymaktadır. 

Bu çerçevede, problemli görülen bazı rivayetlerin yeniden 

ele alınması; sened ve metin tenkidi başta olmak üzere, rivayetin 

tarihsel bağlamı, anlam çerçevesi ve dinin temel ilkeleriyle uyumu 

açısından tekrar değerlendirilmesi ilmî bir zorunluluk olarak 

görünmektedir. Bu bölümde, hadis literatüründe tartışma konusu 

olmuş rivayetlerin tamamını ele almak yerine, meseleyi 

--48--



somutlaştırmak amacıyla yalnızca tek bir örnek hadis üzerinde 

durulacaktır. 

2.1. Uğursuzlukla İlgili Haberler 

Hz. Peygamber’in tebliğle görevlendirildiği toplumda 

uğursuzluk inancının yaygın olduğu bilinmektedir. Kur’ân-ı Kerîm 

ve Hz. Peygamber’in sahih sünneti, bu tür batıl inanışların İslâmî 

düşünce sisteminde herhangi bir meşruiyetinin bulunmadığını açık 

biçimde ortaya koymuştur. Nitekim Kur’ân, uğursuzluk telakkisinin 

hakikate dayalı bir karşılığı olmadığını ifade etmiş (A'râf 7/131); Hz. 

Peygamber de birçok beyanında İslâm’da uğursuzluğun 

bulunmadığını vurgulamıştır (Buhârî, 1422“Tıb”, 43 (No: 5756)). 

Buna rağmen hadis kaynaklarında yer alan ve “Uğursuzluk ancak üç 

şeydedir: kadın, ev ve at” (Buhârî, 1422 Cihâd", 47, “Tıb”.) 

anlamına gelen rivayetler, meseleye dair ciddi bir problem alanı 

oluşturmuştur. Zira Kur’ân ve sahih sünnetin genel ilkeleriyle açıkça 

çelişiyor gibi görünen bu rivayetlerin, muhaddisler tarafından sahih 

kabul edilerek muteber hadis kaynaklarında yer alması, rivayetlerin 

nasıl anlaşılması gerektiği hususunda önemli tartışmalara yol 

açmıştır. Özellikle lafız farklılıklarıyla gelen çok sayıda rivayetin bir 

kısmında uğursuzluğun kesin olarak reddedildiği, bir kısmında ise 

“şayet uğursuzluk olsaydı” şeklinde şartlı ifadelerin kullanıldığı, 

bazı rivayetlerde ise uğursuzluğun fiilen var olduğu izleniminin 

doğduğu görülmektedir. 

Bu rivayetlerin erken dönem hadis kaynaklarında farklı 

bağlamlar ve bâblar altında yer alması, meselenin sadece sened 

sıhhatiyle açıklanamayacağını, metinlerin anlam çerçevesinin ayrıca 

ele alınması gerektiğini göstermektedir. Ma‘mer b. Râşid (ö. 

153/770) Cami’inin   بَابُ الشُّؤْم başlığında “Bir kadın Hz. Peygamber’e 

gelerek: “Ya Resûlullah biz bir evde kalıyoruz. Biz çokken helak 

olduk, aramız iyiyken ahlakımız bozuldu, malımız çokken 

fakirleştik” dedi. Bunun üzerine Hz. Peygamber: “Oradan taşının, 

durumu değiştirin” dedi. ‘Bunu nasıl yaparız’ deyince O: “Ya onu 
--49--



satınız ya da hibe ediniz” buyurdu (Mamer B. Raşid, 1403, s. 10/411 

(No: 19525)) rivayetini vermiştir. Bu rivayetin akabinde İbn 

Ömer’in “Uğursuzluk üç şeydedir. At, kadın ve evdedir” hadisini 

vermiştir. Ma’mer bu hadisin açıklamasını ise şöyle yapmıştır: 

“Kadının uğursuzluğu doğurmamasıdır. Atın uğursuzluğu onunla 

cihada gidilmemesidir. Evin uğursuzluğu kötü komşudur (Mamer B. 

Raşid, 1403, s. 10/411 (No: 19527)). Ebû Yûsuf’ (ö. 182/798) 

Âsâr’ında Alkame b. Mersed tarikiyle Hz. Peygamber’in: “Şayet 

uğursuzluk bir şeyde olsaydı bu ev, kadın ve atta olurdu. Evin 

uğursuzluğu dar ve kötü komşularının olmasıdır. Kadının 

uğursuzluğu ahlakının kötü olması ve kısır olması, atın uğursuzluğu 

ise huysuz olmasıdır” (Ebû Yûsuf, t.y., s. 1/199) haberini tahriç 

etmiştir. Ebû Dâvûd et-Tayâlisî’nin (ö. 204/819) tahriç ettiği hadis 

ise şöyledir: Hz. Aişe’ye Ebû Hüreyre’nin rivayet ettiği “Uğursuzluk 

üç şeydedir. Ev, kadın ve attadır” haberi aktarılınca O: “Ebû Hüreyre 

ezberleyememiştir. Çünkü o girince Resûlullah Allah Yahudileri 

kahretsin onlar uğursuzluk ev, kadın ve at olmak üzere üç şeydedir 

diyorlar. Ebû Hüreyre hadisin öncesini değil de sonrasın işitmiştir” 

(et-Tayâlisî, 1999, s. 3/124 (No: 1641)) demiştir. et-Tayalisi bu 

rivayeti verdiği halde aynı eserde İbn Ömer’in: Resûlullah 

“Uğursuzluk ev, kadın ve attandır” (et-Tayâlisî, 1999, s. 3/124 (No: 

1930)) rivayetini de tahriç etmiştir. Ahmed b. Hanbel (ö. 241/855) 

ise Hz. Aişe’nin Ebû Hüreyre’nin uğursuzluk üç şeydedir haberini 

duyunca: “Furkan’ın indirildiği Muhammed’e yemin ederim ki asla 

böyle bir şey söylememiştir. O (s.a.s) ehli cahiliyenin bu görüşte 

olduklarını ifade etmek için bunları söylemiştir” (Ahmed İbn 

Hanbel, 2001, s. 43/158 (No: 26034)) haberini tahriç etmiştir. 

Kütüb-i sitte müelliflerinden Buhârî (ö. 256/870) 

uğursuzlukla ilgili olarak Kitabu Cihâd ve Siyer’in    ْن م  يذُكَْرُ  مَا  بَابُ 

 başlığı altın İbn Ömer’in Hz. Peygamber’in: “Uğursuzluk شُؤْم  الفَرَس

at, kadın ve evdedir” (Buhârî, 1422“Cihâd ve Siyer”, 47 (No: 2858).) 

rivayetini vermiştir. Daha sonra Sehl b. Sa’d es-Sa’îdî’nin Hz. 

--50--



Peygamber: “Şayet uğursuzluk olsaydı kadın, at ve evde olurdu” 

(Buhârî, 1422“Cihâd ve Siyer”, 47 (No: 2859).) rivayetini vermiştir. 

Buhârî Kitabu Nikâh’ın    َنْ شُؤْم  المَرْأة  başlığında ise önce  بَابُ مَا يتَُّقَى م 

kadın ve evlatların düşman oldukları lafızlarının geçtiği ayeti 

vermiştir.  ْا لكَُم كُمْ عَدوًُّ كُمْ وَأوَْلاَد  نْ أزَْوَاج   !Ey iman edenler“ وَقوَْل ه  تعََالَى: }إ نَّ م 

Eşlerinizden ve çocuklarınızdan size düşman olanlar da vardır...” 

(Teğâbun 64/14). Buhârî daha sonra Abdullah b. Ömer’in iki 

rivayetini tahriç etmiştir. İlki “uğursuzluk kadın, ev ve attadır” 

(Buhârî, 1422“Nikâh”, 18 (No: 5093).) rivayetidir. İkinci rivayet ise 

Resûlullah’ın yanında uğursuzluktan konuşulmuştur. Hz. 

Peygamber de “Şayet uğursuzluk olsaydı evde, kadında ve atta 

olurdu” demiştir (Buhârî, 1422“Nikâh”, 18 (No: 5094).) şeklindedir. 

Buhârî’ye göre bütün bu rivayetler sahihtir. Çünkü o eserine sadece 

sahih hadisleri aldığını ifade etmiştir. Ancak metinlerden 

uğursuzluğun olup olmadığı meselesi ortada kalmış gibi 

görünmektedir. Muhtemelen Buhârî’ye göre bu haberlerin 

senedlerinin sıhhat durumları eşit seviyede olduğundan metinleri 

hususunda bir tercihte bulunamamıştır. Dolayısıyla hepsini uygun 

başlıklar altında vermeye çalışmıştır. Bu durumu diğer muhaddisler 

için de söylemek mümkündür. Müslim’de (ö. 261/875) uğursuzlukla 

ilgili haberler şöyle geçmektedir: İbn Ömer’in uğursuzluk üç 

şeydedir “Adva, Tire yoktur muhakkak uğursuzluk üç 

şeydedir”(Müslim, tsz“Selâm”, 116 (No: 2225)), “Şayet uğursuzluk 

olsaydı hak olan üç şeyde olmasıdır” (Müslim, tsz“Selâm”, 117 (No: 

2225).) ve İbn Ömer’in “Şayet uğursuzluk olsaydı kadın, at ve evde 

olurdu” (Müslim, tsz“Selâm”, 118 (No: 2225)) rivayetleri 

bulunmaktadır. Kütüb-i sitte’nin diğer müellifleri de benzer şekilde 

konuyla ilgili muhtelif rivayetleri değişik bab başlıklarında tahriç 

etmişlerdir (İbn Mâce, tsz“Nikâh”, 55 (No: 1994);"Nikâh", 55 (No: 

1995)); (Ebû Dâvud, tsz“Tıb”, 24 (No: 3922); “Edeb”, 38 (No: 2824)  

); (Tirmizî, 1975“Edeb”, 38 (No: 2824)); (Nesâî, 1986“Hayl”, 4 (No: 

3568-70)) Nesâî (ö. 303/915).  

--51--



Yukarıdaki hadis kaynaklarında uğursuzluk konusunda 

yoktur, şayet olsaydı ve uğursuzluk üç şeydedir haberleri aynı 

derecede verilmiştir. Dolayısıyla uğursuzluk var mı yok mu? 

meselesinin tashihine ihtiyaç vardır. Bu rivayetin muhtelif 

dönemlerde farklı değerlendirildiği görülmektedir. Bazıları 

uğursuzluğun bu üç şeyde olduğu haberlerini sahih değerlendirip 

izahatlar yapmaya çalışmışlardır. Bunun net görülebilmesi için 

kronolojik olarak bazı âlimlerin görüşleri verilmeye çalışılmıştır. Bu 

konuda âlimlerin yorumları şöyledir: İbn Kuteybe (ö. 276/889) 

Te’vilü Mühtelif Hadis’inde uğursuzluk kadın, ev ve hayvandadır 

rivayetlerinin ihtilaflı olduğunu söylemiş ve Hz. Aişe’nin eleştirmiş 

olduğu Ebû Hüreyre haberini vermiştir. Hz. Aişe “Ebû Hüreyre 

yanlış öğrenmiştir. Kadın, at ve ev’in uğursuz görülmesi cahiliyeye 

aittir” (İbn  Kuteybe, 1999, s. 1/170) demiştir. Dolasıyla Hz. 

Peygamber’in konu hakkında görüşü sorulması üzerine cahiliyede 

uğursuzluğun bu üç şeyde olduğu haberini bazıları onun görüşü 

olarak rivayet etmişlerdir. Tehâvî (ö. 321/933) ise konu ile ilgili 

rivayetleri verdikten sonra Hz. Aişe’nin haberini doğru kabul etmiş 

ve “Hz. Aişe’nin Hz. Peygamber’e daha yakın olması onun 

rivayetleri daha iyi korumuş olduğunu gösterir” (Tahâvî, t.y., s. 

2/250-251) demiştir. 

Klasik dönem şârihleri ve muhaddisleri, söz konusu 

rivayetleri uzlaştırma ve anlamlandırma çabası içine girmişlerdir. 

İbn Battal (ö. 449/1057) bu üç şeyin insan hayatında önemli yeri 

bulunduğunu ve insanın bunlarla mutlu veya mutsuz olabileceğini 

söylemiştir. Araplarda da bunlar çok önemli olduğundan onlar 

uğursuzluğu bu üç şeye bağlamışlardır. Müellif bunlardan insanlara 

zarar geleceğini düşünmenin yanlış olduğunu ifade etmiştir (İbn 

Battâl, 2003, s. 7/188). Beğavî (ö. 516/1122) bu hadisin sıhhatinde 

ittifak olduğunu söylemiştir. Bu âlim hadiste zikredilen üç şeyin 

uğursuzluğun asıl sebebinin olmadığı ve değiştirilebilir olması 

yönünde görüş beyan etmiştir (Ebû Muḥammed el-Beğavî, 

--52--



1403/1983, s. 9/13). Ma’zerî (ö. 536/1141) ise Mâlik’in uğursuzluk 

haberini zahire göre yorumlamış olduğunu ifade etmiştir. Hâlbuki 

Allah’ın takdiri dışında bir şey olamaz. Herhangi bir olumsuzluğun 

meydana gelmesinde bu üç şeyin dahli yoktur. Müellif “Ta’un’da 

bölgeyi terk etmeyi yasaklayan Hz. Peygamber’dir” diyerek 

uğursuzluğun olmadığı yönünde görüşünü ifade etmiştir (Mâzerî, 

1988-1991, s. 3/179). Ḳâḍî ʿİyâḍ’a (ö. 544/1149) göre de Mâlik 

haberi zahire göre yorumlamıştır. Yüce Allah’ın takdiri ile meydana 

gelen rahatsızlık evde olunca sebebi eve bağlarlar. Dolayısıyla 

“Şayet uğursuzluk olsaydı” rivayetleri mecazidir. Yani 

olumsuzluklar daha çok bu üç şeyde hissedilir. Yoksa bunlar sebep 

olamazlar. Hz. Peygamber’in bazılarının oturduğu evden rahatsız 

olmaları üzerine orayı satmalarını istemiş (Ḳâḍî ʿİyâḍ, 1419/1998, s. 

7/148) olması bunu göstermektedir. Şayet uğursuzluk olsaydı 

başkalarının da oraya girmemesi gerekirdi. Dolayısıyla üç şeyde 

uğursuzluk gerçek anlamda değil mutluluk veya mutsuzluk 

bunlardan olduğu anlamındadır (Ḳâḍî ʿİyâḍ, 1419/1998, s. 7/151). 

Nevevî (ö. 676/1277) uğursuzlukla ilgili haberleri “Uğursuzluk 

yoktur olsaydı bunlarda olurdu” şeklinde anlamanın gerekliliği 

görüşündedir (Nevevî, 1392, s. 14/220). et-Tîbî (ö. 743/1343) bu 

haberleri “Uğursuzluk yoktur ancak istisna olarak üç şeyde vardır” 

şeklinde anlamanın mümkün olduğu görüşündedir (et-Tîbî, 1997, s. 

9/2948). el-Kirmânî (ö. 786/1384) ise uğursuzluğun bu üç şeyin 

kendilerinde değil de Allah’ın dilemesiyle meydana gelebileceğini 

söylemiştir (Şemsuddîn el-Kirmânî, t.y., s. 19/74).  

Tehâvî, İbn Battâl, Beğavî, Mâzerî, Kâdî İyâd, ve Nevevî gibi 

âlimler bu rivayetleri birlikte değerlendirerek yorumlamaya 

çalışmışlardır. Ancak şarihlerin de değerlendirmeleri farklı olmuştur. 

Uğursuzluk hakkındaki rivayetler için muhtelif yorumların olması 

bir zenginlik olarak görülmekle beraber hangisinin doğru olduğuna 

dair tercih meselesi problem teşkil etmektedir. Her dönem âlimleri 

yeniden hadislerin değerlendirme ve yorumlama ihtiyacını 

--53--



hissetmişlerdir. Bazıları uğursuzluğun üç şeyde olduğuna yönelik 

yorumda bulunmuşken başkaları ise uğursuzluğun olmadığını ancak 

uğursuzluk sayılan üç şeyin insanın özellikle erkeğin hayatında çok 

önemli olduğunu ifade ederek bunların insanı mutlu veya mutsuz 

edeceğini ifade etmişlerdir.  

Kur’ân-ı Kerîm ve hadis uğursuzluğun olmadığını ifade 

etmişken bazı haberlerin üç şeyi uğursuz sayması Hz. Âişe’nin de 

ifade ettiği gibi olsa olsa rivayet yanlış ezberlenmiştir. Dolayısıyla 

öncelikle konuyla ilgili hadislerin sağlıklı bir şekilde anlaşılması için 

Kur’ân-ı Kerîm ve sünnet bağlamında bütüncül olarak ele alınmasını 

gerekli kılmaktadır. Rivayetler bu çerçevede tetkik ve tenkid 

edilmediği takdirde hadislerden alınması gereken mesaj yanlış 

anlaşılmış olur (Çiftçi, 2021, s. 152). İbrahim Sağlam’ın konu ile 

ilgili makale çalışmasında uğursuzluk ile ilgili rivayetlerin sened ve 

metin değerlendirmesini yapmış ve uğursuzluk inancının kabul 

edilemeyeceği, rivayette zikredilen şeylerden uğur veya uğursuzluk 

beklentisinin İslâm anlayışıyla uyuşmadığı sonucunu çıkarmıştır 

(Sağlam, 2017, s. 104). Bu ve benzer çalışmalar günümüzde yeniden 

bazı hadislerin tashih çalışmasına olan ihtiyacını göstermektedir. 

Son dönemlerde yapılan çalışmaların yüzde yüz isabetlidir demek de 

mümkün değildir. Belki daha sonraki dönemlerde hadislerin tashih 

çalışmalarını kolaylaştıracak imkânlarla daha sağlıklı neticeler 

alınabilecektir. Örneğin bilimin gelişmesiyle Hz. Peygamber’e ait 

ses tespiti yapıldığı takdirde daha faklı neticelerin ortaya çıkacağı 

muhakkaktır. Ancak şimdiye kadar ulaşılan neticeler dönemin 

imkânları ölçüsünde olmuştur.  

Yukardaki açıklamalardan anlaşılacağı üzere tarihi süreç 

içerisinde hadislerin sıhhat tespiti tamamen çözülmüştür demek 

mümkün görünmemektedir. Hala devam eden hadislerin sıhhat 

meselesini çözmeye katkı sağlayacak yeni çalışmaların yapılmasına 

ihtiyaç duyulmaktadır. İlk dönemlerde örneğin Buhârî diğer 

muhaddislerin çalışmalarına ulaşma ve tek tek tetkik etme imkânına 

--54--



sahip değildi. Daha sonraki dönem âlimleri bu açıdan daha şanslı 

olmuşlardır. Günümüzde ise imkânlar daha da artmıştır. Dolayısıyla 

bütün eserleri mukayese etme, rivayetleri birlikte değerlendirme 

imkânı olmuştur. Hatta rical eserlerine, ya da hadis kaynaklarındaki 

hemen hemen bütün hadislerin sened ve metinlerine bilgisayar 

ortamında bir tuş ile ulaşılabilmektedir. Bu durum daha önceleri 

farkında olunmayan bazı problemli rivayetlerin görülmesine katkı 

sağlamıştır. Hemen hemen her kesin kolay bir şekilde ulaşabildiği bu 

haberler üzerinden hadislere şüphe düşürmek isteyenlere de 

bulunmaktadır. Buna karşılık hadisleri kayıtsız şartsız kabullenen, 

sahihliğine bakmaksızın her rivayeti körü körüne kabul edenler de 

bulunmaktadır (Israr Ahmed Han, 2013, ss. 12-13). Dolayısıyla 

günümüzde görülen bazı meselelerin objektif olarak yeniden 

tetkikinin yapılmasına ihtiyaç duyulmaktadır (Hatiboğlu, t.y., s. 

207). 

Sonuç olarak, klasik dönemde büyük emeklerle oluşturulan 

hadis mirasının bütünüyle çözümlendiğini ve tartışmaların sona 

erdiğini söylemek mümkün görünmemektedir. Günümüzde 

teknolojik imkânların artması, hadis külliyatının tamamına kısa 

sürede ulaşılabilmesi ve rivayetlerin karşılaştırmalı olarak 

incelenebilmesi, hem yeni imkânlar hem de yeni sorumluluklar 

doğurmuştur. Bu bağlamda, hadislerin sıhhatine dair meselelerin 

ideolojik savunma veya toptan reddiye anlayışıyla değil; ilmî, 

dengeli ve bütüncül bir yöntemle yeniden ele alınması zaruret arz 

etmektedir. 

Sonuç 

Hz. Peygamber döneminden günümüze kadar geçen süreçte, 

hadislerin tespiti ve sıhhatinin belirlenmesine yönelik çalışmalar her 

dönemde kesintisiz biçimde sürdürülmüştür. Bu süreklilik, 

hadislerin İslâm düşüncesindeki merkezi konumunu ve evrensel 

niteliğini açıkça ortaya koymaktadır. Zira Müslümanlar, dinin ikinci 

temel kaynağı olan hadislere hem itikadî hem de amelî meselelerde 
--55--



daima müracaat etmiş; karşılaşılan ihtilaflı veya problemli 

rivayetleri imkânlar dâhilinde açıklığa kavuşturma gayreti içinde 

olmuşlardır. Çözümü mümkün olmayan rivayetler konusunda ise 

ilmî ihtiyatı esas alarak tevakkuf yolunu tercih etmiş ve meseleyi 

sonraki nesillerin ilmî birikimine havale etmişlerdir. 

Hadis ilmi sahasında yürütülen bu yoğun faaliyetler 

neticesinde, rivayetlere ilişkin problemler zamanla büyük ölçüde 

azaltılmış olmakla birlikte, literatürde hâlen tartışmalı bazı 

rivayetlerin bulunduğu da bir gerçektir. Bu noktada, söz konusu 

rivayetlerin yeniden ele alınması ve ilmî ölçütler çerçevesinde 

değerlendirilmesi sorumluluğu, büyük ölçüde günümüz 

araştırmacılarına düşmektedir. Nitekim çağdaş dönemde ilmî 

imkânların ve yöntemlerin çeşitlenmesi, hadislerin daha kapsamlı ve 

sağlıklı biçimde incelenmesine elverişli bir zemin hazırlamıştır. 

Günümüzde sosyoloji, sosyal psikoloji, folklor, filoloji, 

demografi, meteoroloji, astronomi ve etnografya gibi farklı 

disiplinlerin sunduğu verilerden istifade edilmesi, hadislerin 

özellikle metin boyutunun daha derinlikli bir şekilde analiz 

edilmesine imkân tanımaktadır. Bu bağlamda, rivayetlerin sıhhatinin 

belirlenmesinde ilk dönemlerde ağırlıklı olarak öne çıkan ravi ve 

sened merkezli kriterlerle yetinilmeyip, Hz. Peygamber’in dindeki 

konumuna ve peygamber tasavvuruna uygunluk gibi daha bütüncül 

ölçütlerin de dikkate alınması gerekmektedir. 

Dolayısıyla problemli görülen bazı hadislerin, klasik hadis 

usûlünün temel ilkeleri korunarak, ancak çağdaş ilmî veriler ışığında 

yeniden değerlendirilmesi kaçınılmaz görünmektedir. Günümüzün 

dinî, sosyal ve fikrî ihtiyaçlarına sahih bir şekilde cevap verebilecek 

rivayetlerin tespiti, hem ilmî bir gereklilik hem de ilmî sorumluluğun 

bir gereği olarak karşımızda durmaktadır. 

 

--56--



Kaynakça 

Aclûnî, E.-F. İ. b. M. el-Aclûnî. (2000). Keşfü’l-Hafâ ve 

Müzîlü’l-İlbâs Ammeştehera mine’l-Ehâdîs alâ Elsineti’n-Nâs (thk. 

Abdülhamîd b. Ahmed, Ed.; C. 1). el-Mektebetü’l-Âsriyye. 

Ahmed İbn Hanbel, A. b.Muhammed. (2001). Müsned. 

Müessesetü’r-Risâle. 

Aliyu’l-Kârî, N. A. b. M. (t.y.). El-Esrâru’l-Merfuâtu fî’l-

Ahbâri’l-Mevdûâ (C. 1). 

Bâcî, E.-V. S. b. H. (1332). Muntekâ Serhu Muvatta’ı Mâlik 

(1-7). Matbaatu’s-Saâde. 

Bağcı, H. M. (t.y.). Hadis Çalışmalarının Gerileme 

Dönemlerinde Hadiste İçtihad Kapısının Kapatılması Sorunu”, TDV 

Yayınları/324, Ss. 541-576. 

Bağcı, H. M. (2012). Hadis Tarihi ve Metodolojisi (1. bs). 

Ankara Okulu Yayınları. 

Beyhakî, E. B. A. b. H. (2003). Es-Sünenu’l-Kübrâ ((thk. 

Muhammed Abdulkadir Ata, Ed.; C. 10). Dâru’l-Kutubi’l-İlmiye. 

Bilgin, R. (2015). Son Dönem Hadis Çalışmaları ve Talat 

Koçyiğit (1927-2011)’ İn Hadisçiliği [Yüksek Lisans Tezi]. 

Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi SBE. 

Buhârî, E. A. M. b. İ. (1422). Sahîhu’l-Buhârî. Dâru Tûku’n-

Necât. 

Çiftçi, M. E. (2021). Hz. Peygamber’in Tıb ile İlgili 

Rivayetlerin Değerlendirilmesi (Buhârî’nin Kitâbü’-t-Tıb 

Özelinde),. İçinde İslâm’da Sağlık ve Koruyucu Hekimlik, (ss. 147-

160). Ağrı İbrahim Çeçen Üniversitesi Yayınları. 

Dârimî, E. M. A. b. A. (2000). Sünen (1-4). Dâru’l-Muğni. 

--57--



Ebû Dâvud, S. b. el-Aşaş. (tsz). Sünen (1-4). el-Mektebetu’l-

Asriy. 

Ebû Muḥammed el-Beğavî,  el-Ḥuseyn b. M. b. M. b. el-

Ferrâʾ. (1403/1983). Şerḥu’s-Sunne (1-15). el-Mektebi’l-İslâmî. 

Ebû Yûsuf. (t.y.). Âsâr (Ebû’l-Vefâ, Ed.). Dâru’l-Kütübü’l-

İlmiye. 

et-Tîbî, E. M. Ş. (1997). El-Kâşif ʿan ḥaḳāʾiḳi’s-sünen 

(Şerḥu/Ḥâşiyetü Mişkâti’l-Meṣâbîḥ). 

Et-Tayâlisî, S. b. D. (1999). Müsned (1-4). Dâri Hicr. 

Fazlur Rahman. (2012). İslâm (Mehmet Dağ-Mehmet Aydın, 

Çev.). Ankara Okulu Yayınları. 

Gazali, M. (2016). Nebevi Sünnet (A. Özek, Çev.). Ekin 

Yayınları. 

Hâkim en-Nîsâbûrî, E. A. M. b. A. en-Nîsâbûrî. (1977). 

Ma‘rifetu ulûmi’l-hadîs. Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye. 

Hâkim en-Nîsâbûrî, E. A. M. b. A. en-Nîsâbûrî. (1990). El-

Müstedrek ale’s-Sahîhayn (1-4). Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye. 

Hatiboğlu, İ. (t.y.). Çağdaşlaşma Dönemi Metodolojik Hadis 

Tenkidi Yöntemlerinin Mahiyeti. Diyanet Vakfı Yayınları. 

Israr Ahmed Han. (2013). Hadis Kriterlerinin Yeniden 

Tanımlanması (İ. Kapaklıkaya, Çev.). Mahya Yayınları. 

İbn  Kuteybe, E. M. A. b. M. ed-Dineverî. (1999). Te’vîlü 

Muhtelifi’l-Hadîs (1-1). el-Mektebetü’l-İslâmî. 

İbn Battâl, E.-H. (2003). Şerhu Sahîhi’l-Buhârî (1-10). 

Dâru’n-Naşr. 

İbn Ebî Ḥâtim, E. M. ʿAbdurraḥman b. M. er-Râzî. 

(1427/2006). El-ʿİlel (1-7). Meṭâbiʿu’l-Ḥamîḍî. 

--58--



İbn Hibbân. (1988). Sahîh, (el-İhsân fî takrîbi Sahîhi İbn 

Hibbân, İbn Balaban tertibi) (1-17). Müessesetü’r-Risâle. 

İbn Huzeyme, E. B. M. b. İ. b. H. (tsz). Sahîh (1-4). 

Mektebetü’l-İslâmî. 

İbn Kesir, E.-F. İ. b. Ö. b. K. el-Karşi el-Basrî ed-Dimeşki. 

(tsz). İhtisaru ulûmil hadîs (A. M. Muhakik, Şâkir, Ed.). Dâru’l-

Kütüb’ül İlmiye. 

İbn Mâce, E. A. M. b. Y. el-Kazvînî. (tsz). Es-Sünen (1-2). 

Dâru’l-Kutubi’l-Arabî. 

İbn ʿAbdülber en-Nemerî, E. Ö. C. Y. b. ʿAbdillâh b. M. 

(1415/1994). Câmiʿu Beyâni’l-ʿİlm ve Faḍlih (1-2). Dâru İbni’l-

Cevzî. 

İbnu’l- Cevzî, E.-F. A. (1966). El-Mevzûât (1-2). 

Mektebetü’s-Selefiye. 

İbnu’s-Salâh. (1986). Mukaddimetu İbnu’s-Salâh (Nureddin 

Itr, Ed.). Dâru’l-Fikir. 

Ḳâḍî ʿİyâḍ, E.-F. ʿIyâḍ b. M. el-Yaḥṣubî el-. (1419/1998). 

İkmâlu’l-Muʿlim bi Fevâʾidi’l-Muslim (1-8). y.y. 

Karacabey, S. (t.y.). Hadislerin Metin Tenkidinde Fiilı 

Sünnete Müracaatın Önemi Bağlamında Kadınların ve Çocukların 

Camiye Gitmeleri İle İlgili Hadislerin Değerlendirilmesi. Uludağ 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, 9, 257. 

Karaman, H. (2014). , Hadis Usûlü. Ensar Neşriyat. 

Kırbaşoğlu, M. H. (2002). Alternatif Hadis Metodolojisi. 

(TDV İslâm Araştırmaları Merkezi). Kitabiyat. 

http://ktp.isam.org.tr/ktp/recordview.php?idno=7504&ele=%3D&w

Kitaplar=alternatif&wYazarlar=K%C4%B1rba%C5%9Fo%C4%9F

lu 

--59--



Mamer B. Raşid,. (1403). El-Câmi’ (thk. Habîburrahman 

A’zamî, Ed.; C. 10). el-Meclisu’l- İlmiye. 

Mâzerî, E. ʿAbdullâh M. b. ʿAlî eṣ-Ṣıkillî el-. (1988-1991). 

El-Muʿlim bi Kavâʾidi Muslim (1-3). y.y. 

Mehmet Görmez. (2002). Musa Carullah’ın Sünnet Anlayışı. 

İçinde I. Uluslararası Musa Carullah Bigiyef Sempozyumu, 6 -7 

Kasım 1999. TDV Yayınları. 

Munâvî, Z. M. ʿAbdirraûf b. T.-ʿÂrifîn el-Ḥaddâdî el-. 

(1356/1937). Feyḍu’l-Ḳadîr fî Şerḥi’l-Câmiʿi’ṣ-Ṣağîr (1-6). el-

Mektebetu’t-Ticâriyyetu’l-Kubrâ. 

Müslim, E.-H. M. İ.-H. el-Kuseyrî. (tsz). El-Câmiu’s-Sahîh 

(1-5). Dâru İhyai’t-Türâsi’l-Arabî. 

Nesâî, A. A. b. Ş. (1986). Sünen (1-8). Mektebetü’l-

Matbuati’l-İslamîye. 

Nevevî, E. Z. M. Y. b. Ş. en-Nevevî. (1392). el-Minhâc Şerhu 

Sahîh-i Miislim b. El-Haccâc (1-18). Dâru İhyai’t-Türâsi’l-Arabî. 

Râmehurmuzî, E. M. el-H. b. A. (1984). El-Muhaddisü’l-

Fâsıl beyne’r-Râvî ve’l-Vâ’î (thk. Muhammed Acâc el-Hatîb, Ed.). 

Dâru’l-Fikir. 

Sağlam, İ. (2017). Uğursuzluk Üç Şeydedir…’ Rivayetinin 

İsnad ve Metin  Yönünden Tahlili,. Kırıkkale İslami İlimler Fakültesi 

Dergisi, (KİİFAD), 3. 

Suyûtî, A. b. E. B. (1996). El-Leâli’l-Masnû’a fi’l-Ehâdîsi’l-

Mevdûa (1-2). Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye. 

Şemsuddîn el-Kirmânî, M. b. Y. b. ʿAlî b. S. (t.y.). El-

Kevâkibu’d-Derârî fî Şerḥi Ṣaḥîḥi’l-Buḫârî (2. bs, 1-25). y.y. 

Taberânî, E.-K. S. b. A. (1994). El-Mu’cemü’l-Kebîr (1-25). 

Mektebetü İbn Teymiye. 

--60--



Tahâvî. (t.y.). Şerhu Müşkili’l-Âsâr. Müessesetu’r-Risâle. 

Tirmizî, E. İ. M. b. İ. b. S. (1975). Sünen-i Tirmizî (1-5). 

Şirketü Mektebetu ve Matbaatu’l-Albâbî. 

Uğur, M. (t.y.). lll. Hadisleri Değerlendirme Ölçüleri. 

Diyanet Dergisi, 15. 

Ukaylî, E. C. M. b. A. b. M. (1984). Ed-Duafâu’l-Kebîr (Thk. 

Abdulmu’tî Emîn Kal’acî, Ed.; C. 3). Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye. 

 

 

 

 

 

      

 

--61--




