


BİDGE Yayınları

Toplumsal Yapı, Kimlik ve Güç İlişkileri: Kuramsal Ve 
Uygulamalı Yaklaşımlar

Editör: MERYEM BULUT

ISBN: 978-625-372-904-2

1. Baskı 
Sayfa Düzeni: Gözde YÜCEL
Yayınlama Tarihi: 2025-12-25
BİDGE Yayınları

Bu eserin bütün hakları saklıdır. Kaynak gösterilerek tanıtım için 
yapılacak kısa alıntılar dışında yayıncının ve editörün yazılı izni 
olmaksızın hiçbir yolla çoğaltılamaz.

Sertifika No: 71374
Yayın hakları © BİDGE Yayınları
www.bidgeyayinlari.com.tr - bidgeyayinlari@gmail.com
Krc Bilişim Ticaret ve Organizasyon Ltd. Şti. 
Güzeltepe Mahallesi Abidin Daver Sokak Sefer Apartmanı No: 7/9 Çankaya / 
Ankara



 



İÇİNDEKİLER

ÇOCUK SUÇLULUĞU KONUSUNDA HAZIRLANMIŞ
LİSANSÜSTÜ TEZLER ÜZERİNE BİR DEĞERLENDİRME .. 1

FERHAT ALTUNTAŞ, ERCAN GEÇGİN

İKİBİNLİ YILLARA KADAR DOĞU TÜRKİSTAN
SORUNU .................................................................................... 25

CEVAT ÖZYURT

ÇOKKÜLTÜRLÜLÜKTEN ULUS-DEVLETE: KİMLİK,
SİYASET VE VATANDAŞLIK DENKLEMİ ........................... 35

İKBAL VURUCU

KÖYDEN KENTE GÖÇ OLGUSU BAĞLAMINDA
KARAMAN KENT KÜLTÜRÜ ÜZERİNE BİR
DEĞERLENDİRME ................................................................... 57

MUSTAFA ÖZDEMİR

PARAPSİKOLOJİK OLAYLAR VE DİN: KONYA ÖRNEĞİ .. 71
MEHMET EMRULLAH DURAN

ANDROPHOBIA IN TURKISH WOMEN ................................ 89
ÖZNUR YEMEZ

ORTADOĞU VE KUZEY AFRİKA’DA TOPLUMSAL
CİNSİYET, EMEK VE KALKINMA ÜZERİNE FEMİNİST
BİR ANALİZ .............................................................................. 98

YELİZ KENDİR-GÖK

E. GOFFMAN VE H. BECKER’IN FİKİRLERİ
BAĞLAMINDA DAMGA VE DAMGA TEORİSİ ................. 118

COŞKUN SAĞLIK

KADINA YÖNELİK ŞİDDET: KAVRAMLAR VE
KURAMSAL YAKLAŞIMLAR .............................................. 137

EMİNE AKÇELİK



İÇİNDEKİLER

ERKEKLİĞİN RİTÜELLER YOLUYLA İNŞASI:
TÜRKİYE ÖRNEĞİNDE SÜNNETTEN DÜĞÜNE
ERKEKLİK DENEYİMLERİ ................................................... 162

HATİCE GÜL BÜLBÜL, SERGENDER SEZER

DEDELIK IN ALEVISM: SYMBOLIC REPRESENTATION
OF AUTHORITARIAN POWER AND RITUAL
PRACTICES ............................................................................. 199

MERYEM BULUT, ZEYNEL KARACAGİL, SEHER ÇATALOĞLU, MİNE
ÖZTEKİN ALPAYDIN, MELİSA HAZAL BÖZ

TÜRK EDEBİYATININ ABİDE ŞAHSİYETLERİ ................ 219
HASAN YAZICI

ÇOCUKLARIN SUÇA SÜRÜKLENMESİNDE AİLENİN
ETKİSİ ...................................................................................... 253

SERGENDER SEZER, ÖNER ÇELİKKALELİ

Yeni Bir Dünyanın Eşiğinde: Post-seküler Dönemde Kutsalın
Dolaşımı ve Spiritüelliğin Yükselişi ......................................... 280

GÜLENAY PINARBAŞI



ÇOCUK SUÇLULUĞU KONUSUNDA 

HAZIRLANMIŞ LİSANSÜSTÜ TEZLER ÜZERİNE 

BİR DEĞERLENDİRME 

 Ferhat ALTUNTAŞ1 

 Ercan GEÇGİN2 

Giriş 

Türkiye’de çocuk suçluluğu ya da suça sürüklenen çocuk 

olgusu önemli bir problem olarak karşımıza çıkmaktadır. Söz gelimi, 

Türkiye İstatistik Kurumu (TÜİK) tarafından 01 Ağustos 2025 

tarihinde yayınlanan verilerde, güvenlik birimlerine intikal eden 

vakalarla ilgili olarak çocukların karıştığı olay sayısı 2024 senesinde 

bir önceki seneye göre % 9,8 oranında artış yaşandığı ve 612.651 

olayın gerçekleştiği tespit edilmiştir (TÜİK, 2025). Bu sayıya hem 

                                                 
 08-09 Mayıs 2025 tarihlerinde, İstanbul Beykent Üniversitesi tarafından 

İstanbul’da düzenlenen ‘Sosyoloji ve Antropoloji Kongresi: Kent Kültür ve 

Bellek’ adlı bilimsel etkinlikte, aynı başlıkla sunulan ve özet olarak yayınlanmış 

bildirinin gözden geçirilmiş ve genişletilmiş halidir. 
1 Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Sosyoloji Ana 

Bilim Dalı Yüksek Lisans Öğrencisi. ORCID: 0000-0002-9727-0140 

 ferhat.altunt@gmail.com 
2 Prof. Dr., Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi, İnsan ve Toplum Bilimleri 

Fakültesi, Sosyoloji Bölümü, Niğde/Türkiye, 0000-0001-9896-119X, 

ercangecgin@ohu.edu.tr 

BÖLÜM 1

--1--



mağdur olanlar (279.620) hem suça sürüklenenler (202.785) dâhil 

edilmiştir. Dolayısıyla çocuğun mağduriyeti ve çocuk suçluluğu ya 

da suça sürüklenmesi gibi hususlar üzerinde önemle durulması 

gereken toplumsal sorunlar arasındadır. Bu çalışma, bu konuyla ilgili 

Türkiye’de hazırlanmış lisansüstü tezlerin incelenmesine dayalıdır 

ve tezlerin özellikle metodolojik boyutlarıyla ilgili 

değerlendirmelere odaklıdır. Genel amaç, çocuk suçluluğu ya da 

suça sürüklenen çocuk olgusuyla ilgili sosyal bilimler alanındaki 

ilgiyi ve yönelimi tezlerle sınırlı şekilde ortaya koymaktır.  

Çalışma kapsamında, Yükseköğretim Kurulu Başkanlığı 

(YÖK) Ulusal Tez Merkezi internet sitesi 

(https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/) üzerinden ‘suça 

sürüklenen çocuklar’ ve ‘çocuk suçluluğu’ anahtar kavramları 

kullanılarak taramalar yapılmıştır. Özellikle saha araştırmasına 

dayalı tezler seçilerek hangi metodolojik yönelimle 

gerçekleştirildikleri üzerinde durulmuş ve bununla bağlantılı olarak 

kısmen de teorik açıdan nasıl açıklamalar ortaya koyduklarına 

bakılmaya çalışılmıştır. Bunların yanı sıra yıl, üniversite, anabilim 

dalı gibi yönler açısından da tezlerle ilgili geniş bir fotoğraf 

sunulmak istenmiştir. Bu minvalde, ‘çocuk suçluluğu’ anahtar 

kelimesi altında 83 yüksek lisans tezi ve yine aynı anahtar kelime 

ekseninde 7 doktora tezi incelenmiş; ‘suça sürüklenen çocuk’ 

anahtar kelimesiyle yapılan taramada 76 yüksek lisans tezi ve 7 

doktora tezi tespit edilip incelenerek genel değerlendirmeler 

yapılmıştır.   

Suçluluğun nedenlerini ve arka planını keşfetmeye ve 

açıklamaya yönelik birden fazla bilimsel disiplinin yaklaşım 

gösterdiğini söyleyebiliriz. İçli (2021:399) bu konuda yapılan 

çalışmaların üç ana başlıkta toplanabildiğini işaret ederek bunların 

biyolojik, psikolojik ve sosyolojik yaklaşımlar olduğunu 

belirtmiştir. Buna göre biyolojik yaklaşımlar endokrin yetmezliği 

vb. gibi biyolojik parametrelerin suça etkisini incelerken, psikolojik 

--2--

https://tez.yok.gov.tr/UlusalTezMerkezi/


yaklaşım patolojik psikoloji temelli bakış sergilemektedir. 

Sosyolojik yaklaşımlar ise bu yaklaşımda sosyal yapı etkinliğini 

göstermektedir (İçli,2021:399). Bu çalışmada, tezlerle ilgili genel bir 

fotoğraf ortaya konulmakla birlikte ağırlık merkezinin sosyolojik 

yönelime sahip tezlerin olduğu yorum ve değerlendirmelere yer 

verilmek istenmiştir. Genel olarak tezlere bakıldığında çocuk eksenli 

suç temasında, 1993 yılından 2002 yılına kadar bazı konularda 

tezlerin yazıldığı görülmekle birlikte 2002’den sonra konuyla ilgili 

çalışmaların düzenli bir artış gösterdiğini ifade edebiliriz. Burada 

dikkat çeken bir başka husus ise İçli’nin üçlü tasnifinin de dışına 

araştırmaların ortaya çıkmasıdır. Nitekim tarihten istatistiğe, 

hukuktan sosyal hizmetlere ve tıbba kadar çeşitli varyantları ile konu 

hakkında çalışmalar yapılmıştır. Keza çocuk suçluluğu alanlarında 

belirgin bir artış gerçekleşmiştir. Öte taraftan nicel artışa karşın saha 

temelli tezlerin sayısı, genele oranla yine de sınırlı kalmıştır.  

Çalışmada öncelikle nasıl bir yöntemle tezlerin ele alındığına 

değinilecek, ardından konuyla ilgili yüksek lisans tezleri ve 

devamında doktora tezlerine yakından bakılacaktır.  

Yöntem  

Bu çalışma, nitel araştırma desenlerinden sistematik literatür 

taraması yönteminden yararlanılarak yapılmıştır. Nitel araştırma, 

varsayımlarla ve bireyler veya grupların bir sosyal sorununa 

atfettikleri anlamlara değinen ve araştırma probleminin 

incelenmesini içeren yorumlayıcı/kuramsal çerçeveleri içeren bir 

desendir (Creswell,2025:45). Sistematik literatür taraması ise 

doğrudan saha araştırmasına, birincil kaynaklara dayanmayan ama 

konuyla ilgili yazılı metinlerinden yakından incelenmesine yönelik 

nitel sayılabilecek desenlerden biridir.   Her geçen gün akademik 

çalışmaların sayısının arttığı, içeriklerinin genişletildiği ve 

değiştirildiği düşünüldüğünde bu çalışmaların incelenmesi ve 

sonuçların sistematik, şeffaf ve yeniden üretilebilecek şekilde 

--3--



sentezlenerek ortaya konması önemli hale gelmiştir (Torraco’dan 

akt. Yıldız, 2022,369). Sistematik literatür taraması bu sürecin nasıl 

gerçekleştirilmesi gerektiğini ortaya koyan araştırma metodolojisini 

tanımlamaktadır. Bu metodolojinin uygulanmasında belirli bir 

soruna cevap oluşturmak amacıyla, belirlenmiş kriterler dâhilinde 

ilişki kurulabilen tüm çalışmaların sistematik bir şekilde incelenmesi 

söz konusudur (Kraus, Breier ve Dasi-Rodriquez’den akt. Yıldız, 

2022:369). Tamamen sistematik olmasa da belirli tematik (çocuk 

suçluluğu) konusunda hazırlanmış tezler üzerine bir literatür 

taraması olan bu çalışma, özellikle saha temelli tezlerin hangi 

metodolojilerle, hangi teorik çerçevelerle ve bunları ne derece işe 

koşabildikleriyle sınırlı yorum ve değerlendirmelere dayanmaktadır. 

Bu kapsamda Ulusal Tez Merkezi’nde, çocuk suçluluğuyla ilgili 

yayınlanmış 170’ten fazla tez incelenmiş, bilhassa saha 

araştırmasıyla yapılan tezlere yakından bakılmıştır. Tezlerle ilgili 

son veri taraması 02 Aralık 2025 tarihinde gerçekleştirilmiş olup bu 

tarihten sonrakiler analize dahil edilmemiştir.  

Alanlara ve Üniversitelere Göre Yüksek Lisans Tezleri  

‘Suça sürüklenen çocuklar’ anahtar kavramı ile yapılan 

aramada 76 yüksek lisans tezinin hazırlandığı tespit edilmiştir. Alan 

bakımından bunların çoğunluğunun (28 tez) hukuk ve hukukla 

bağlantılı ana bilim dallarında hazırlandığı görülmüştür. Psikoloji 

(10 tez) ve sosyal hizmet (6 tez) de öne çıkan disiplinler olmuşlardır. 

Sosyoloji alanında ise 2 tezin hazırlandığı görülmüştür. Diğer alanlar 

eğitim bilimlerindeki ana bilim dalları, aile danışmanlıkları, kamu 

yönetimi, uluslararası ilişkiler, gazetecilik, adli tıp, ekonomi, 

hemşirelik, çalışma ekonomisi, din, kriminalistik, bağımlılık 

danışmanlığı ve rehabilitasyondur. Konuyla ilgili ilk tez 2006 

yılında, ‘Türk Ceza Hukuku'nda Suça Sürüklenen Çocuk Hakkında 

Güvenlik Tedbirleri’ başlığıyla, Doğan Kubilay Turan tarafından 

Başkent Üniversitesi, Kamu Hukuku Ana Bilim Dalında verilmiştir.  

--4--



‘Çocuk suçluluğu’ kavramı üzerinden Ulusal Tez Merkezi’ne 

baktığımızda ise toplam 80’den fazla yüksek lisans tezinin olduğu 

görülmüştür. Ana bilim dalları açısından sosyoloji (20 tez), kamu 

yönetiminde (15 tez)  ve adli tıp (9 tez) daha fazla tez hazırlanmıştır. 

Bunların yanı sıra sosyal hizmet, kamu hukuku, suç araştırmaları, 

çocuk gelişimi, disiplinlerarası adli bilimler, kadın çalışmaları, 

ekonometri, çocuk sağlığı ve işletme gibi farklı ana bilim dallarında 

da tezlerin hazırlandığı tespit edilmiştir. İlk tez, 1989 tarihinde, 

‘Çocuk Suçluluğu Polis ve Basın’ başlığıyla Recep Tayfun 

tarafından İstanbul Üniversitesi’nde, Gazetecilik ve Halkla İlişkiler 

Ana Bilim Dalında verilmiştir.  

‘Suça sürüklenen çocuklar’ konusunda yapılan yüksek lisans 

çalışmalarında 8 tez ile Dokuz Eylül Üniversitesi ilk sırayı 

almaktadır. İstanbul Üniversitesi ve Selçuk Üniversitesi 4’er tez ile 

onu takip etmektedirler. İstanbul Kültür Üniversitesi ve Süleyman 

Demirel, Bursa Uludağ ve Yalova Üniversiteleri ise 3’er tezle ve 

diğer üniversiteler 2 ve 1 tez ile bunları takip etmektedirler. 

‘Çocuk suçluluğu’ konusunda yapılan tezlerin dağılımı, ‘suça 

sürüklenen çocuklar’ kavramına göre daha dengeli dağılım 

göstermektedir. Buna göre İstanbul Üniversitesi 9 tez ile konu 

hakkında en çok tezi üretirken, Polis Akademisi 7, Gazi Üniversitesi 

6, Ankara Üniversitesi 5, Marmara Üniversitesi 4, Kırıkkale 

Üniversitesi 4, Fırat Üniversitesi 3, Ondokuz Mayıs Üniversitesi 3, 

İnönü Üniversitesi 2, Hacettepe Üniversitesi 2, Dumlupınar 

Üniversitesi 2, Yüzüncü Yıl Üniversitesi 2, Selçuk Üniversitesi 2, 

Karadeniz Teknik Üniversitesi 2, Sakarya Üniversitesi 2, Sağlık 

Bilimleri Üniversitesi 2, Trakya Üniversitesi 2, Süleyman Demirel 

Üniversitesi 2, diğer üniversiteler 1’er tez üretmişlerdir. Ulusal Tez 

Merkezi’nde Çocuk suçluluğu başlığı altında toplamda 32 

üniversitenin yüksek lisans tezi yayınlanmıştır. 

 

--5--



Yıllara Göre Yüksek Lisans Tezlerinin Dağılımı 

Yıllara göre bakıldığında zaman içerisinde sayının arttığı 

görülmektedir. ‘Suça sürüklenen çocuklar’ konusunda, 2006 yılında 

1, 2010’da 1, 2011’de 1, 2012’de 3, 2013’te 3, 2014’te 3, 2015’te 2, 

2017’de 6, 2018’de 1, 2019’da 15, 2020’de 2, 2021’de 9, 2022’de 

10, 2023’te 10 ve 2024’te 10 tez yazılmıştır. Çok istikrarlı olmasa 

bile ve bazı yıllarda düşüş olsa da 2017’den sonra tez sayısında artış 

olduğunu, 2022’den sonra bu konuda en az 10 tezin hazırlandığını 

söyleyebiliriz. Alan çeşitliliğini de göz önüne aldığımızda konuya 

ilginin her geçen gün arttığını görmekteyiz.  

Çocuk suçluluğu konusunda ise 1993, 1994, 1995, 1996 

yıllarında birer tez, 2002’de 2, 2003’te 5, 2005 ve 2006’da 2’şer, 

2007’de 3, 2008’de 4, 2009’ta 5, 2010’da 8, 2011-12’de 4’er, 2013-

14’te 2’şer, 2015-16’da 1’er, 2017’de 2, 2018’te 4, 2019’ta 6, 

2020’de 2, 2021’de 4, 2022’de 3, 2023’te 4 ve 2024’te 1 tez 

hazırlanmıştır. Bu kavramla hazırlanan tezlerin göreli olarak 2019 

yılında arttığını ancak daha sonra sayının düştüğünü görmekteyiz.  

‘Çocuk suçluluğu’ kavramına nazaran ‘suça sürüklenen 

çocuk’ kavramının daha fazla popüler hale gelmesi dikkat çekicidir. 

Kuşkusuzu bunda, çocukların toplumsal koşulların ve sosyal 

çevrenin etkisi altında suça sürüklenmekte olduğuna yönelik 

yaklaşımın ve anlayışın daha egemen olmaya başlaması etkilidir. 

Bizim ana başlıkta ‘çocuk suçluluğu’ kavramını tercih etmemizin 

nedeni ise sadece çocukların değil, çeşitli eşitsizliklerden, 

adaletsizlik, cezasızlık ve diğer toplumsal koşullardan dolayı çocuk 

olmayanların da suça sürüklenebildiği gerçeğidir. Esas olarak ‘suça 

sürüklenen çocuk’ kavrama itirazımız olmamakla birlikte genel 

sosyoloji literatürünün ‘çocuk suçluluğu’ kavramını daha fazla 

içermekte olduğu gerçeği de tercih gerekçeleri arasındadır. Nitekim 

‘çocuk suçluluğu’ kavramını ağırlıklı olarak sosyoloji alanındaki 

tezlerde kullanıldığını görmekteyiz.  

--6--



Bazı Tezlere Yakından Bakış 

Tezlerin metodolojisiyle ilgili bazı tespitleri paylaşmak 

yerinde olacaktır. Sosyoloji alanındakiler sonraki başlıklarda 

ayrıntılı ele alınacağı için öncelikle diğer alanlardan bahsedilecektir. 

Buna göre, hukuk ve kamu yönetimi ve hukuk alanında yapılan 

tezler genellikle kıyaslamalı hukuk tartışmaları üzerine kurulmuştur. 

Bir kısmı Avrupa Birliği ile kıyaslamalı çalışmalar olarak 

görülmektedir. Bazıları nitel ve literatür/belge taraması üzerine inşa 

edilmiştir. Yaptığımız incelemelerde kurumsal çerçeve çalışmalarda 

ayrıntılı yer almamaktadır. Çalışmalar genellikle suça sürüklenen 

veya suçlu çocukların CMUK’ye göre durumları Avrupa İnsan 

Hakları Mahkemesi ile karşılaştırılarak Türkiye için çözüm önerileri 

getirilmeye yöneliktir. Bu durum Kamu Yönetimi ve Hukuk 

çalışmaları için de benzer sonuçları barındırmaktadır. 

Psikoloji alanındaki çalışmalar yöntem açısından genel 

olarak ikiye ayrılmaktadır. Nicel yöntemle ve ölçek uygulamaların 

yapıldığı çalışmaların yanı sıra karma yöntemle yapılanlara da 

rastlanılmıştır. Bu başlık altında tek bir nitel saha çalışmasına 

rastlamaktayız. Kuramsal çerçeve, ayrıntılı şekilde çalışmalarda 

görülmemektedir. 

 Adli tıp ve hukuk alanında yapılan çalışmalarda nitel 

yöntemde çalışılmış; retrospektif tarama, belge taraması ile durum 

betimlemesi yapılmıştır. Çocukların suça sürüklenme nedenleri, 

ebeveyn ile ilişkileri ve akran zorbalığının bu konuda etkileri masaya 

yatırılmıştır. 

Psikiyatrik çalışmalarda ise kişisel bilgi formları yüz yüze 

yapılmış kontrol grupları üzerinden tez konusuyla ilgili nitel ve 

karma araştırma desenleri kullanılmıştır. Tezlerde derinlemesine 

görüşmeler ve mülakat tekniği uygulandığı gibi ölçek uygulamaları 

ile de sayısal analizle desteklenen karma araştırma metodu 

uygulanmıştır.  

--7--



Sosyal hizmetlerde bu konu başlığı altında suça 

sürüklenen/suçlu çocukların rehabilitasyonu/topluma geri 

kazandırılması üzerine görüşler tartışılırken aynı zamanda bu 

çocukların aidiyet duygusu örnek il düzeyinde araştırılmıştır. 

‘Çocuk suçluluğu’ başlığında tezlerin geneline bakıldığında, 

saha temelli çalışmaların sayısının oldukça düşük olduğu 

söylenebilir. Psikoloji alanında yapılan çalışmalar, ağırlıklı nicel 

olmakla birlikte karma çalışmalara da rastlanmaktadır. 

Ankara, Gaziantep ve Bursa gibi yerlerde saha çalışması 

görülmekle birlikte ıslahevi çalışmaları da dikkat çekmektedir. Nitel 

yöntemle çalışıldığı gibi karma yöntemle de çalışan yüksek lisans 

tezleri görülmektedir.  

Özet olarak yüksek lisans tezleri arasında saha yönelimli 

yapılan çalışmalar toplam çalışmaların küçük bir kısmını 

oluşturmaktadır.  

Yüksek Lisans Tezleriyle İlgili Bazı Değerlendirmeler 

‘Suça sürüklenen çocuklar’ anahtar kelimesiyle hazırlanmış 

ve özellikle saha temelli bazı yüksek lisans tezlerine yakından 

bakabiliriz.  

 Karagülle (2024) sosyoloji alanında Karabük ilinde suça 

sürüklenen çocukların demografik yapısının incelenmesini konu 

alan çalışmasında adli rapor incelemesini temel alarak özellikle 

2020-2023 arasını geriye dönük olarak incelemiş ve 93 çocuktan 

kişisel bilgi formları ile veri toplanmıştır. Veriler SPSS’de analiz 

edilmiştir. Çalışmaya göre çocukların ailelerinden fazla 

arkadaşlarıyla görüştükleri, parçalanmış ve şiddete uğramış 

çocukların mükerrer suçlu oldukları ortaya çıkarılmıştır. 

Psikoloji alanında, Uygun (2024) suça sürüklenen çocukların 

okul algıları ile okula yabancılaşma düzeylerini incelemiştir. 190 

adli sisteme dahil olmuş çocuklarla yüz yüze görüşmeler yapılmış, 

--8--



çocukların okula bakışları cinsiyet, aile suç geçmişi ve arkadaş suç 

geçmişi üzerinden kıyaslamalarda bulunulmuştur. Çocukların okul 

algılarıyla cinsiyet ve aile suç geçmişi arasında farklılık ortaya 

koymadığı ama arkadaş suç geçmişi ile bir bağlantısı olduğu ortaya 

konulmuştur.  

Börekçi (2012) kamu yönetimi ve sosyoloji alanlarında 

yaptığı çalışmasında, mükerrer çocuk suçluluğunda suç işlemenin 

sosyolojik nedenlerini aile ve akran etkisi üzerinden incelemeye 

çalışmış, bunun için Ceza ve Tevkifevleri ve Çocuk evleri ile 

görüşmüş, bunun dışında TÜİK verilerinden istifade ederek 

mükerrer suçlu profilini ortaya koymaya çalışmıştır. 

Turan (2012) sosyoloji alanında yaptığı çalışmasında, 

Kocaeli örneğinde çocuk suçluluğuna neden olan faktörleri bizatihi 

konu ile ilgili bürokratik kısımların bakış açısından anlamak için 

konuyla ilgili kurumların müdür ve yöneticileri ile mülakatlar 

gerçekleştirmiştir. Konunun çözümünde kurumlar arası 

koordinasyon zafiyetlerine değinmiş, bunun arttırılabilmesi için 

neler yapılabileceğine dair öneriler geliştirmiştir.  

Alpaslan’ın (2023) göç ve cinsiyet bağlamında çocuk 

suçluluğunu Gaziantep örneğinde incelediği saha çalışmasında, 

çocuk suçluluğunu göç ve cinsiyet ekseninde sosyolojik olarak 

detaylı bir biçimde ele almıştır. Bu amaçla on beş çocuk ve üç sosyal 

hizmet görevlisiyle görüşmeler yapıp bunu fenomenolojik analiz 

yöntemiyle incelemiş ve ilişkileri analiz ederek konuyla ilişkili kod 

ve temaları ortaya koymuştur. Çocukların rehabilite edilmeleri 

maksadıyla yapılması gerekenleri ve suça karışmayı önlemek 

amacıyla alınması gereken ön tedbirlerin ne olabileceği de çözüm 

önerilerinde yer almıştır. 

Aslandoğan’ın (2022) hukuk alanında yaptığı çalışmasında 

çocuk suçluluğunda toplum temelli müdahalelerin işlevselliği 

tartışmaya açılmıştır. Nitel araştırma yöntemi kapsamında 

--9--



fenomenolojik desen ile yapılan araştırmada, çocuklara yönelik 

müdahale konusunda uzman 10 uzman ile yarı yapılandırılmış 

soruların sorulduğu derinlemesine görüşmeler yapılmıştır. Müdahale 

programlarının çocuk suçluluğu konusundaki etkisinin ikincil 

olduğu sonucuna varılmıştır. 

Demirel, (2022) yaptığı araştırmada çocuk suçluluğunu 

önlemede manevi rehberliğin etkileri konusunda çalışmıştır. 

Çalışmada nitel yöntem kullanılmıştır. Isparta merkez ve ilçelerine 

bağlı olarak çalışan 30 Psikolojik Rehberlik ve Danışmanlık 

öğretmeni ile yarı-yapılandırılmış soruların sorulduğu mülakatlarda 

öğretmenlerin karşılaştıkları suçlar, mesleğin zorlukları yaptıkları 

müdahaleler ve manevi rehberliğe bakışları 3 tematik üzerinden 

incelenmiş, katılımcıların manevi rehberliğe olumlu baktıkları 

sonucuna varılmıştır. 

Çevik’in (2022) çalışması, avukatların perspektifinden 

yapılmış çocuk suçluluğu alanında ilk olma özelliği gösteren bir 

çalışma olarak kayda değerdir. Araştırmada 25 çocuk ve avukatla 

görüşmeler yapılmış elde edilen verilere göre suç işlemede yaş 

aralığının 12-15 yaş grupları olduğu görülmüş, ailenin sosyo-

demografik özellikleri ile yine ailenin suç geçmişi olmasının çocuk 

suçluluğunda mükerrer suç oluşumunda etkileri ortaya konulmuştur. 

Yardımcı’nın (2020) yaptığı çalışmada, 11-18 yaş aralığında 

çocuğu bulunan 30 anne ve baba ile görüşmeler yapılmıştır. Elâzığ 

ili özelinde ve mahalle örnekleminde çocuk suçluluğu sosyoloji 

alanında incelenmiştir. Araştırmanın temelinde çocukların suçsuz 

oldukları; akran ve çevre etkisiyle, daha doğrusu sosyal ekolojiye 

dayalı faktörlerin suçluluğa neden olduğu ortaya konulmuştur. Bir 

başka suç konusunda ekolojik etkiyi inceleyen eser Taşkın’ın (2019) 

çalışmasıdır. Isparta Denetimli Serbestlik Kurumu’nda bulunan 

çocuklarla yapılan mülakatlarla akran etkisini incelemeye alınmış, 

bu çocukların akran gruplarını nasıl seçtikleri, görüşme sıklıkları, 

--10--



yönlendirmelere maruz kalma, bağımlılık ve daha önce suç işleme 

gibi olgular üzerinden suç-akran etkisi analiz edilmiştir.  

Cömert’in (2018) Bitlis Denetimli Serbestlikte suç kaydı 

bulunan 61 çocukla yüz yüze görüştüğü çalışmasında, Bitlis’te 

mükerrer çocuk suçluluğunu incelemiştir. Elde ettiği veriler ışığında 

ailenin sosyo-ekonomik yapısı, ailede suçlu olup olmadığı, 

ebeveynlerin eğitim durumu ve çocuğa karşı tutumları, arkadaş 

çevresinin zararlı madde kullanım durumları gibi faktörlerin 

suçluluk konusunda risk faktörleri olarak öne çıktığı ortaya 

konulmuştur. 

Demiray’ın (2018) Samsun ili Canik ilçesinde, 40 kişi ile 

derinlemesine görüşmeler yaptığı araştırmasında, çocukların suçu 

bilerek işlemedikleri, bunda özentinin etkili olduğu ve medyanın suç 

korkusunu arttırdığı, kentin aldığı göçün uyumu zorlaştırdığı ve kent 

kültürüne uyum sağlayamamalarının etkili olduğu sonucuna 

ulaşılmıştır. 

Yüksek Lisans Tezleri Hakkında Kısa Bir Değerlendirme  

Başlığında ‘çocuk suçluluğu’nun yer aldığı, Ulusal Tez 

Merkezi’nde yer alan saha temelli tezlerin sayısı, ‘suça sürüklenen 

çocuklar’ anahtar kelimesini tercih eden tezlerdeki sayıya göre 

nispeten daha fazladır. Saha temelli tezlerin sayısının azlığı dikkat 

çekicidir. Saha çalışmalarında dikkat çeken diğer husus il/ilçe 

temelli çalışmaların ağırlıkta olması, bunu yaparken Denetimli 

Serbestlik gibi kurumlar vasıtasıyla yüz yüze görüşmelerin 

genellikle tercih edilmesidir.  

Hukuk ve kamu yönetimi, eğitim gibi bazı alanlarda 

belge/dosya taraması üzerinden ilgili kurumların dosyalarının 

incelenmesi ve TÜİK verilerinden hareketle, yani dolaylı verilerle 

analizlerin yapılması da göze çarpan yönlerden biridir.   

--11--



Büyükşehirlerde il/ilçe bazında, bazen de kurum temelli saha 

çalışmalarının nispeten daha fazla olması da dikkat çekicidir. Ancak 

doğal ortamda yapılan saha temelli çalışmalar çok azdır. Çocuk 

suçluluğu konusuna bakışın ve bu alanda politika yönelimine katkı 

sunabilecek çalışmaların gerek mikro düzeyde, gerekse de makro 

düzeyde daha fazla sahaya dönük yapılmasının gerekliliğini daha net 

bir hale getirmektedir. 

Tezlerdeki bir başka göze çarpan sorun ise yapılan 

çalışmaların metodolojik olarak tasnifi meselesidir. Araştırmanın 

özet kısmında verilen metodolojik açıklamalarıyla çalışmaların 

içeriği incelendiğinde birçoğunda desen-yöntem/desen-teknik gibi 

konularda özetin içeriği tam anlamıyla yansıtmadığı görülmektedir.  

Doktora Tezleri Üzerine Bir Değerlendirme 

YÖK Tez Merkezi sitesinde ‘çocuk suçluluğu’ anahtar 

kelimesiyle yapılan taramada 7, ‘suça sürüklenen çocuk’ anahtar 

kelimesiyle yapılan taramada ise 7 doktora tezine rastlanmıştır. 

Toplamdaki 14 tezden Güvenlik Stratejileri ve Yönetimi Ana Bilim 

Dalında 1, Sosyoloji alanında 4, Siyaset Bilimi ve Kamu Yönetimi 

ana bilim dalında 1, Eğitim Bilimlerinde 2, Sosyal Hizmet alanında 

2, Adli tıp alanında 2, Felsefe ve Din Bilimleri 1 ve Çocuk Gelişimi 

alanında 1 tez hazırlanmıştır. Üniversite bazında, 5 tez ile en fazla 

tez İstanbul Üniversitesi’nde verilmiştir. Hacettepe Üniversitesi, 

Atatürk Üniversitesi, Ankara Üniversitesi, Gazi Üniversitesi, Yalova 

Üniversitesi, Dokuz Eylül Üniversitesi, Selçuk Üniversitesi ve Polis 

Akademisi bünyesinde 1’er tez hazırlanmıştır. ‘Çocuk Suçluluğu’ 

ifadesine nazaran ‘suça sürüklenen çocuk’ ifadesinin yer aldığı 

tezlerde üniversite çeşitliliği daha fazladır. Özellikle Sosyal 

Hizmetler alanında bu ifade daha fazla tercih edilmiştir. Sosyoloji 

alanında ise iki ifadeye de rastlanmıştır.  

İlk doktora tezi 1994’te Ömer Özkan tarafından ‘Hukuki ve 

Sosyolojik Açıdan Ülkemizde Çocuk ve Çocuk Suçluluğu’ 

--12--



başlığıyla  İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Sosyal 

Yapı - Sosyal Değişme Ana Bilim Dalında hazırlanmıştır. Son 

çalışma ise Melek Kırtıl (2024) tarafından sosyoloji alanında, 

İstanbul Üniversitesi’nde görülmektedir.  

Birincil kaynaklara ulaşarak gerçekleştirilen saha 

araştırmasına dayalı tezlere baktığımızda Bilir (2009), Avcı (2009), 

Ergündüz (2010), Kamer (2015),  Dursun (2019), Arıkan (2021) ve 

Kırtıl (2024) tarafından hazırlananlar nicel yönteme, Berber (2015) 

ve Karataş (2016) hazırlanan tez ise nitel yönteme dayalıdır. Sağlam 

(2015) tarafından hazırlanan doktora tezi ise karma yönteme göre 

tamamlanmıştır. Diğer tezler doğrudan sosyal saha verisine dayalı 

değildir, ikincil kaynaklarla hazırlanmışlardır. .   

Nicel araştırmaya dayalı olarak Erzurum İl Emniyet 

Müdürlüğü Çocuk Şube’ye getirilen 18 yaş altı çocuklar üzerinde 

(1399 kişi) araştırma yapan Avcı (2009), doğum yeri ile son ikamet 

yeri arasındaki farklılaşmanın, öğrenim durumunun, çalışma 

durumunun, aile, akraba ve yakın arkadaş çevresinin, madde 

kullanımının suça etkisinin olduğunu tespit etmiştir. Buna karşın 

anne-baba yoksunluğu veya üvey anne-babaya sahip olma ile 

yaşanılan ortamın suça yönelmede doğrudan etkisi olmadığı 

bulunmuştur (2009:176). Yine 2009 yılında Bilir tarafından 

İstanbul’un Büyükçekmece ilçesindeki liselerde görev yapan 

yönetici ve öğretmenlerin çocuk suçluluğunu önlemedeki rollerini 

ortaya koymaya yönelik doktora tezinden bahsedilebilir. Bilir’in 

(2009) tezi doğrudan çocuklara yönelik değildir ancak çocuk 

suçluluğunun önlenmesinde eğitim ortamlarının etkisini ortaya 

koyması bakımından dikkate değer saha çalışmasıdır. Nicel 

yöntemle (tarama türünde) gerçekleştirilen araştırmada, okul 

kaynaklı alınabilen önlemlerin çocuk suçluluğunun ortaya 

çıkmasında önleyici olduğu tespitine yer verilmiştir (Bilir, 

2009:168). 

--13--



Ergündüz (2010), İstanbul Çocuk Mahkemelerinde 2006-

2007 tarihleri arasında değişik suçlardan hüküm giyen 12-18 

yaşındaki 100 çocukla ve kontrol grubu olarak da suça bulaşmamış 

aynı yaş grubundan aynı sayıda çocuk üzerinde nicel yönteme dayalı 

araştırmada bulunmuştur. Öğrenim düzeyinin düşük olduğu suça 

yönelmiş çocukların ebeveynlerinin gelirlerinin de düşük olduğu, 

ailelerinin göçle İstanbul’a geldiği, düşük okul başarılarının yanı sıra 

evden ve okuldan kaçma davranışları gösterdikleri tespit edilmiştir 

(Ergündüz, 2010:203). 

Sosyoloji anabilim dalında, nicel yönteme dayalı tarama 

modeliyle Kamer’in (2015) ceza infaz kurumları, çocuk eğitimevleri 

ve denetimli serbestlik müdürlüklerinde (Türkiye genelinde) yer 

alan 628 çocuğa uygulamış olduğu araştırmada bu kurumların suça 

sürüklenen çocukların toplumsallaşmadaki rolü açığa çıkartılmak 

istenmiştir. Çoğunluğunun erkek olduğu suça sürüklenen 

çocuklardan ceza infaz ve çocuk eğitimevlerinde bulunanların % 

22.3’nün adam öldürme suçundan hükümlü veya tutuklu, denetim 

serbestliktekilerde ise % 82,6 ile uyuşturucu ve uyarıcı madde 

kullanmak suçundan yer aldıkları tespit edilmiştir. Ayrıca ceza infaz 

kurumlarında ve çocuk eğitimevlerindeki çocukların büyük kısmının 

suç işlemeden önce kendine zarar verdiği de ortaya konulmuştur. 

Mükerrer suçluluk oranın denetimli serbestlik altındakilere göre 

yüksek olduğu da tespit edilen bulgulardandır (Kamer, 2015:265-

268). 

Arıkan’ın (2021) nicel yöntemle İzmir ilindeki çocuk 

mahkemeleri tarafından adli tedbir uygulanan suça sürüklenmiş 

çocuklar üzerine gerçekleştirmiş olduğu görgül araştırmasında, 

cinsel tutum ve duygusal düzey benlik uyumunda erkeklerin kızlara 

göre benlik uyumlarının daha olumlu düzeyde olduğuna yer 

vermiştir. Keza Ege Bölgesinden bir ilden göç eden çocukların Ege 

Bölgesi dışından göç edenlere göre, ebeveyn yoksunluğu olmayan 

çocukların, ebeveyn yoksunluğu yaşayan çocuklara göre benlik 

--14--



uyumlarının daha olumlu düzeyde olduğu ortaya konulmuştur 

(Arıkan, 2021:309-311).  

Bağlanma ve aile aidiyeti gibi boyutlar, çocuk suçluluğunu 

açıklamada sıkça üzerinde durulan konulardan biri olmuştur. Bu 

açıdan Marmara Bölgesinden (Kocaeli, Bursa, Tekirdağ ve İstanbul) 

Çocuk Destek Merkezlerinde korunma ve bakım altında olup suça 

sürüklenmiş çocukların bağlanma düzeylerini ve aile aidiyetlerini 

yakından inceleyen Dursun’un (2019) nicel yöntem kapsamındaki 

ilişkisel araştırma deseniyle gerçekleştiği çalışmasında kritik 

sonuçlar elde edilmiştir. Suça sürüklenmiş olan çocukların eğitim 

cinsiyetleri, eğitim seviyeleri, aileleriyle birlikte yaşayıp yaşadıkları, 

göç durumları, okuldaki disiplin halleri, sosyal aktivite durumları, 

ebeveynlerinden şiddet görmeleri ve onlarla olan ilişkileri, 

kardeşleriyle ve arkadaşlarıyla olan iletişim biçimleri gibi faktörlerin 

bağlanma düzeylerini ve aile aidiyetini etkilediği ortaya 

konulmuştur. Keza düşük sosyo-ekonomik düzeyin, düşük eğitim 

seviyesinin, okul terk etme oranının, psikiyatrik rahatsızlıklarının, 

çok kardeş sahibi olmanın, parçalanmış ebeveyn sayısının 

fazlalığının, çocukta ve ailede madde kullanım sayısının fazla 

olmasının, ebeveynlerin düşük sosyo-ekonomiye ve eğitime sahip 

olmasının ve arkadaş çevresinin de suça sürüklenmede etkili olduğu 

ortaya konulmuştur.   

Dikkat çekici güncel çalışmalardan biri Kırtıl’ın (2024) 

İstanbul örneğinde nicel veriler temelinde sosyal düzensizlik teorisi 

ile çocuk suçluluğu arasındaki ilişkiye eğilen doktora tezidir. 

Çalışmada yapısal eşitlik modellemesi (YEM) kullanılmıştır. Sosyal 

kontrol teorisi ile sosyal öğrenme teorilerini bütünleştirerek ele alan 

sosyal düzensizlik teorisinin argümanlarının test edildiği çalışmada, 

makro ve mikro boyutlar birlikte ele alınmış, yapısal koşulların yanı 

sıra aile ve akranla ilgili faktörlerin de çocuk suçluluğunda etkili 

olduğu, mahalledeki sosyal düzensizliğin çocuk suçluluğunda etkili 

olduğu belirtilmiş, mahalle bağlamının ergen davranışının 

--15--



şekillenmesindeki rolüne vurgu yapılmıştır (Kırtıl, 2024:284). 

Ayrıca ebeveyn kontrolünün sosyal düzensizliğin olası olumsuz 

etkilerini azaltmada kritik rol oynadığına, sosyal düzensizliğe maruz 

kalan ergenlerin sapma davranışında bulunan akranlarıyla daha fazla 

ilişki ve bağ kurma eğiliminde olduğu ve bu durumun da suça 

katılmayı etkilediği de belirtilmiştir (2024:287).  

Doğrudan saha verilerine (nitel yönteme dayalı) ve bunun 

yanı sıra doküman incelemesini de dikkate alarak araştırma yapan 

Berber’in (2015) İstanbul Üniversitesi’nde, Siyaset Bilimi ve Kamu 

Yönetimi Ana Bilim Dalı’nda hazırlamış olduğu doktora tezi de 

dikkate değerdir. İstanbul örneğinde çocuk suçluluğuyla mücadele 

politikalarındaki tarafları araştıran Berber (2015:156), Türkiye’de 

çocuk suçluluğuyla mücadelede pasif bir duruşun sergilendiği, suç 

öncesinde veya suçun gerçekleşmesinden önce yeterli düzeyde 

tedbirlerin alınmadığı sonucuna varmıştır. Keza suça sürüklenen 

çocuğa bakışın yetişkin bireylere yönelik tutumdan pek farklı 

olmadığı, çocuk suçluluğunun toplumsal bir sorundan ziyade hukuki 

bir sorun olarak algılanma eğilimin baskın olduğu, dolayıyla da 

cezalandırmaya indirgenen bir yaklaşımın söz konusu olduğu da 

belirtilmiştir.  

Sosyal hizmet alanında doktora tezi hazırlayan Karataş 

(2016) nitel yönteme dayalı araştırma yapmış, çocukların yanı sıra 

alanda deneyimli personelle de görüşmeler gerçekleştirmiş ve 

doküman incelemesi de yapmıştır. Bu doğrultuda adalet sistemini 

deneyimlemiş 20 çocukla (Ankara ve İstanbul’daki cezaevlerinde 

bulunan tutuklu ve hükümlü) derinlemesine görüşme 

gerçekleştirilmiş, 40 dava dosyası ayrıntılı incelenmiştir. 

Araştırmada, çocukların genel olarak aile ve sosyal çevreden 

kaynaklı nedenlerle suça yöneldikleri tespit edilmiştir. Suça 

sürüklenme konusunda etkili faktörler şöyle sınıflandırılmıştır: 

aileden kaynaklı, çocuktan kaynaklı, akran grubu ve sosyal çevre 

etkisi, sosyal politika ve sistem etkisi. Çocuktan (bireysel) kaynaklı 

--16--



faktörlerde psikolojik sorunlar, uyum ve davranış bozukluğu, bilinç 

ve farkındalık düzeyindeki düşüklükler ifade edilmiştir. Ailede, 

ebeveynlerin kapasitelerinin yetersizliği, sosyo-ekonomik 

yetersizlikler, parçalı aile yapısı ve ailedeki olumsuz rol modellerin 

olması belirtilmiştir.  Akran ve sosyal çevrede ise yakın çevrenin, 

okul ortamının, madde kullanım yaygınlığının ve kurum bakımının 

etkisi dile getirilmiştir. Son olarak sosyal politika alanında, 

yoksulluk, göç, işsizlik ve kente uyum sorunları, suç-mekân 

ilişkileri, toplumsal değerlerde aşınma, suçlu olarak damgalanma 

gibi hususlar işaret edilmiştir. Bunların yanı sıra çocuk adalet 

sistemindeki uygulamalardaki sorunlara da vurgular yapılmıştır. 

Cezaevindeki sorunlar, sosyal inceleme ile psiko-sosyal müdahale 

durumlarına ilişkin sorunlar, koruyucu tedbirlere dair uygulamalara 

dair sorunlar gibi birtakım sorunlardan bahsedilmiştir (Karataş, 

2016:318). Ayrıca çocuk adalet sistemindeki uygulamaların refah 

yaklaşımından ziyade cezalandırma yaklaşımını benimsediğinden 

bahsedilerek adli kolluk, soruşturma, kovuşturma, ceza infaz 

aşamalarında çocuk haklarına ve psiko-sosyal gelişim dinamiklerine 

çok fazla uygun davranılmadığı dile getirilmiştir.   

Karma yönteme dayalı tezden bahsetmek de yararlı olacaktır. 

Çocuk gelişimi anabilim dalındaki doktora tezinde Sağlam (2015) 

karma yöntemle (hem nicel hem nitel), Ankara’daki 1. 2. ve 3. Çocuk 

Mahkemeleri’nde yargılanan 13-17 yaş arasındaki çocuklarda destek 

eğitim programının etkisini incelemiştir. Araştırma neticesinde, suça 

sürüklenmiş çocukların yargılama sürecinin uzunluğundan, gittikleri 

kamu kurumlarının yapısından şikâyetçi oldukları, yargılama 

sürecinde birtakım kaygı ve korkular yaşadıkları tespit edilmiştir. 

Yargılamanın adli sicillerine olan etkisini de dikkate aldıkları, bu 

konuda endişe yaşadıkları, yargılamada profesyonel destek 

almayanların aile ve akran ilişkilerinde olumsuz değişimler 

yaşadıkları, okul başarısında düşükler yaşadıkları da ortaya konuşan 

bulgulardandır. Ayrıca destek eğitim programlarına dâhil edilen 

--17--



çocuklarda kendini daha rahat ifade edebilme, farkındalıklarında 

artış ve kendini rahat hissetme gibi olumlu yönde değişimlerin 

yaşandığı da belirtilmiştir (Sağlam, 2015:155).  

Doğrudan saha verisine dayanmamakla birlikte, çocukların 

mükerrer suçluluğuna neden olan risk faktörlerini ortaya koymak, 

suçlu davranışı alışkanlık haline getiren kronikleşmiş suçluluk 

durumunu anlamaya katkı anlamında Tunceroğlu’nun (2015) 2010-

2011 yıllarında İstanbul Emniyet Müdürlüğü Çocuk birimlerine 

getirilen suçlularla ilgili veriler temelinde ortaya koyduğu çalışma 

dikkate değerdir. Araştırma neticesinde, mükerrer suçta ailede suçlu 

kişilerin varlığının, parçalanmış aile yapısının, aile içindeki sorunlu 

ilişkilerin, aile içi şiddetin, ailenin sosyo-ekonomik durumunun, 

eğitim düzeyinin etkili olduğu görülmüştür. Genel olarak dört 

kategoride mükerrer suça etki eden faktörler tespit edilmiştir. Bunlar, 

ailevi faktörlerin yanı sıra çevre faktörler (sosyal çevrede suç işleyen 

çocukların olması vb.), bireysel faktörler (davranışsal sorunlar, 

düşük okul başarısı, sosyo-ekonomik zayıflık vd.) ve çocuğun suç 

hayatına dair faktörlerdir (erken yaştaki suçluluk, erken yaşta 

cezaevi deneyimi, ilk suçların mala karşı suçların olması vb.).  

Sonuç 

Genel bir değerlendirme yapacak olursak, yüksek lisans 

tezlerinde bölüm çeşitliliğinin daha geniş olduğunu söyleyebiliriz. 

Bunda elbette ki doktoraya göre yüksek lisans program sayılarının 

daha fazla olmasının etkisi yüksektir. Hem yüksek lisans hem 

doktora için son zamanlarda bölüm/alan bazlı çeşitlenmenin 

olduğunu, keza yöntem açısından da bir zenginleşmenin ortaya 

çıktığı söylenebilir. Tez sayılarına bakıldığında son zamanlarda bir 

artışın olduğu da görülmektedir. Çocuk suçluluğunun ya da suça 

sürüklenen çocuk olgusunun varlığını devam ettiriyor olması da bu 

yöndeki çalışmaların yapılmasına toplumsal ve bilimsel gerekçe 

sunmaktadır.  

--18--



Tezlerin bulgularında öne çıkanlara baktığımızda, çocuk 

suçluluğunda hem fiziksel hem de toplumsal ekolojinin büyük rol 

oynadığını, gelir düzeyi düşük ailelerin çocuklarında suça yönelme 

eğilimin daha ağır bastığını, suça sürüklenen çocukların okulda 

başarısız oldukları ve aile ile okuldan uzak durma eğiliminde 

olduklarını söyleyebiliriz. Mekânsal ve sosyal düzensizliğin yüksek 

olduğu ortamlarda çocukların suça sürüklenme ihtimalinin de 

yüksek olduğunu ortaya koyan çalışmalarda, yapısal unsurların yanı 

sıra ailenin çocukla olan zayıf bağı ve düşük kontrol sisteminin de 

etkilerine vurguların yapıldığını da dile getirmemiz gerekir.   

Yöntem açısından bakacak olursak, özellikle yüksek lisans 

tezlerinde nicel yönteme dayalı saha araştırmalarının ağırlıkta 

olduğunu, ancak nitel saha yöntemlerine dayalı tezlerin de son 

zamanlarda hazırlandığını söyleyebiliriz. Bunun dışında karma 

desene dayalı tezler de bulunmaktadır. Ancak genel olarak ağırlığın 

nicel yönteme dayalı araştırmalarda olduğunu da not etmemiz 

gerekmektedir. Nite yönteme dayalı tezlerin az olmasından dolayı 

toplumsal bağlamları yakından ve daha ayrıntılı görebilmek 

açısından literatürde-en azından doktora düzeyinde- bir zayıflığın 

olduğu söylenebilir. Çocuk suçluluğunu üreten koşulların ve 

bağlamlarım açığa çıkartılması, makro ve mikro düzeylerin birlikte 

ele alınarak analiz edilmesi hususunda daha fazla çalışmaya ve özel 

olarak da nitel araştırmalara ihtiyaç vardır. Özellikle kent etnografisi 

ekseninde çocuk suçluluğunun yakından çalışılmasının ve farklı 

toplumsal katmanlarla ve farklı boyutlarla analiz edilmesinin gerekli 

olduğu dile getirilebilir. Dolayısıyla yerellere özgü durumu gözler 

önüne seren daha fazla nitel yöntemle hazırlanmış tezlere ihtiyaç 

bulunmaktadır. Suçun üretildiği veya öğrenildiği doğal ortamlarda 

araştırma yaparak elde edilen bilgilerin her ne kadar 

genelleştirilebilir olmasa da toplumsal bağlamı ve arka planı 

yakından görebilmek adına son derece kıymetli görülebilir.

--19--



Kaynakça 

Alpaslan, Ü. B. (2023). Göç ve Cinsiyet Bağlamında Çocuk 

Suçluluğu: Gaziantep Örneği. Yüksek Lisans Tezi. Gaziantep 

Üniversitesi, Göç Enstitüsü, Kadın Çalışmaları Ana Bilim Dalı. 

Arıkan, M. F. (2021). Suça Sürüklenen Çocukların Benlik Uyum 

Düzeylerinin ve Psikolojik Semptomlarının İncelenmesi. Yüksek 

Lisans Tezi, Dokuz Eylül Üniversitesi, Eğitim Bilimleri Enstitüsü 

Rehberlik ve Psikolojik Danışmanlık Ana Bilim Dalı, İzmir. 

Aslandoğan, A. (2022). Çocuk Suçluluğunda Toplum Temelli 

Müdahalelerin İşlevselliğinin Gelişimsel Açısından İncelenmesi. 

Yüksek Lisans Tezi. Sağlık Bilimleri Üniversitesi, Hamidiye Sağlık 

Bilimleri Enstitüsü, Çocuk Gelişimi Ana Bilim Dalı. 

Avcı, M. (2009). Çocuk Suçluluğunun Toplumsal Nedenleri 

(Erzurum ili örneği). Yayınlanmamış Doktora Tezi. Atatürk 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Sosyoloji Ana Bilim Dalı, 

Erzurum. 

Berber, N. (2015). Türkiye'de Çocuk Suçluluğu ile Mücadele 

Politikası Analizi: İstanbul Örneği. Yayınlanmamış Doktora 

Tezi.İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Siyaset Bilimi 

ve Kamu Yönetimi Ana Bilim Dalı, İstanbul. 

Bilir, S. (2009). Liselerde Çocuk Suçluluğunun Önlenmesine 

Yönelik Okul Kaynaklı Faktörlere İlişkin Okul Yöneticilerinin ve 

Öğretmenlerin Görüşleri. Yayınlanmamış Doktora Tezi. Hacettepe 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü Eğitim Bilimleri Bölümü 

Eğitim Bilimleri Ana Bilim Dalı, Eğitim Yönetimi, Teftişi, Denetimi 

ve Planlaması Bilim Dalı, Ankara. 

Börekçi, E. (2012). Suça Sürüklenen Çocuklarda Suç Geçmişi ile 

Aile ve Akran Etkisinin Mükerrer Suçluluğa Etkisi: Ankara İli 

--20--



Örneği. Yüksek Lisans Tezi. Kara Harp Okulu Komutanlığı, 

Savunma Bilimleri Enstitüsü, Güvenlik Bilimleri Ana Bilim Dalı. 

Cömert, Ö. (2018). Mükerrer Çocuk Suçluluğu: "Bitlis İli Örneği" . 

Yüksek Lisans Tezi. Fırat Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Sosyoloji Ana Bilim Dalı,Elazığ. 

Creswell, J. W. (2025). Nitel Araştırma Yöntemleri Beş Yaklaşıma 

Göre Nitel Araştırma ve Araştırma Deseni. Ankara: Siyasal. 

Çevik, B. (2022). Avukatların Perspektifinden Türkiye'de Çocuk 

Suçluluğu: Nitel Bir Araştırma Örneği. Yüksek Lisans Tezi. İzmir 

Demokrasi Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Sosyoloji Ana 

Bilim Dalı,İzmir. 

Demiray, N. (2018). Çocuk Suçluluğunu Etkileyen Muhtemel 

Faktörler: Suç Korkusu, Kentleşme ve Aile Yapıları(Samsun İlkadım 

ve Canik İlçeleri Örneği. Yüksek Lisans. Ondokuz Mayıs 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü Sosyoloji Ana Bilim 

Dalı,Samsun.  

Demirel, H. (2022). Çocuk Suçluluğunu Önleme ve İyileştirme 

Sürecinde Manevi Rehberlik. Yüksek Lisans Tezi. Süleyman 

Demirel Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü Felsefe ve Din 

Bilimleri Ana Bilim Dalı, Din Eğitimi Bilim Dalı, Isparta. 

Dursun, Y. (2019). Suça Sürüklenen Çocukların Bağlanma Stilleri ve 

Aile Aidiyetleri: Marmara Bölgesi Örneği. Yayınlanmamış Doktora 

Tezi.Yalova Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Sosyal Hizmet 

Ana Bilim Dalı Sosyal Hizmet Bilim Dalı, Yalova. 

Ergündüz, Z. Ş. (2010). Çocuk Suçluluğunda Çocuk İstismarı 

0lgularının Değerlendirilmesi. Yayınlanmamış Doktora Tezi. 

İstanbul Üniversitesi Adli Tıp Enstitüsü, Sosyal Bilimler Ana Bilim 

Dalı, İstanbul. 

İçli, T. (2021). Kriminoloji.11.Baskı. Ankara: Seçkin. 
--21--



Kamer, V. K. (2015). Ceza İnfaz Kurumlarının ve Denetimli 

Serbestlik Müdürlüklerinin Suça Sürüklenen Çocukların 

Toplumsallaşmasındaki Rolü. Yayınlanmamış Doktora Tezi.Gazi 

Üniversitesi  Sosyal Bilimler Enstitüsü Sosyoloji Ana Bilim Dalı, 

Ankara.  

Karagülle, S. (2024). Suça Sürüklenen Çocukların Sosyodemografik 

Özellikleri: Karabük İli Örneği. Yüksek Lisans Tezi.Karabük 

Üniversitesi  Lisansüstü Eğitim Enstitüsü  Sosyoloji Ana Bilim Dalı. 

Karataş, Z. (2016). Çocuk Adalet Sistemi Kapsamında Suça 

Sürüklenen Çocuklara Yönelik Uygulamaların Nitel Analiz. 

Yayınlanmamış Doktora Tezi. Selçuk Üniversitesi Sağlık Bilimleri 

Enstitüsü Sosyal Hizmet Ana Bilim Dalı, Konya.  

Kırtıl, M. (2024). Mahallede Sosyal Düzensizlik ile Çocuk 

Suçluluğu Arasındaki İlişkiye Aracılık Eden Faktörlerin 

İncelenmesi: Uluslararası Öz Bildirim Çocuk Suçluluğu (ISRD) 

Çalışması Sonuçları. Yayınlanmamış Doktora Tezi. İstanbul 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Sosyoloji Ana Bilim 

Dalı,İstanbul.  

Marshall, G. (2020). Sosyoloji Sözlüğü. Çev. O. Akınhay- D. 

Kömürcü. Ankara: Bilim ve Sanat. 

Özkan, Ö. (2021). Ceza Muhakemesinde Suça Sürüklenen 

Çocukların Yargılanması. Yayınlanmamış Doktora Tezi. Gaziantep 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Kamu Hukuku Ana Bilim 

Dal,  Ceza ve Ceza Muhakemesi Hukuku Bilim Dalı, Gaziantep.  

Sağlam, M. (2015). Yargılama Süreci Devam Eden Suça Sürüklenen 

Çocuklara Yönelik Hazırlanan Destek Eğitim Programının 

Çocukların Duygu ve Düşüncelerine Etkisinin İncelenmesi. 

Yayınlanmamış Doktora Tezi. Ankara Üniversitesi Sağlık Bilimleri 

Enstitüsü, Çocuk Gelişimi Ana Bilim Dalı, Ankara.  

--22--



Taşkın, E. E. (2019). Çocuk Suçluluğunda Akran Etkisi (Isparta 

Denetimli Serbestlik Örneği). Yüksek Lisans Tezi. Süleyman 

Demirel Üniversitesi  Sosyal Bilimler Enstitüsü, Sosyoloji Ana 

Bilim Dalı, Isparta. 

Tayfun, R. (1989). Çocuk Suçluluğu Polis ve Basın. Yayınlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi. İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Gazetecilik ve Halkla İlişkiler Ana Bilim Dalı, İstanbul.  

Tunceroğlu, Z. (2015). Suça Sürüklenen Çocuklarda Mükerrerliğin 

İrdelenmesi. Yayınlanmamış Doktora Tezi. İstanbul Üniversitesi  

Adli Tıp Enstitüsü / Sosyal Bilimler Ana Bilim Dalı, İstanbul.  

Turan, D. K. (2006). Türk Ceza Hukuku`nda Suça Sürüklenen 

Çocuk Hakkında Güvenlik Tedbirleri. Yüksek Lisans Tezi. Başkent 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Kamu Hukuku Ana Bilim 

Dalı,Ankara.  

Türkiye İstatistik Kurumu (TÜİK) (01 Ağustos 2025). "Güvenlik 

Birimine Gelen veya Getirilen Çocuk İstatistikleri, 2024". 

https://data.tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Guvenlik-Birimine-Gelen-

veya-Getirilen-Cocuk-Istatistikleri-2024-53989 (Erişim Tarihi: 

01.12.2025).  

Uygun, S. (2024). Suça Sürüklenen Çocukların Algıladıkları Okul 

Yaşantıları ve Okula Yabancılaşma Düzeyleri Arasındaki İlişkinin 

İncelenmes. Yüksek Lisans Tezi.Bursa Uludağ Üniversitesi / Eğitim 

Bilimleri Enstitüsü, Eğitim Bilimleri Ana Bilim Dalı, Rehberlik ve 

Psikolojik Danışmanlık Bilim Dalı,Bursa.  

Yardımcı, F. (2020). Mahalle Örnekleminde Çocuk Suçluluğu 

Olgusuna Bakmak: Elazığ İli Örneği. Yüksek Lisans Tezi. Çankırı 

Karatekin Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Sosyoloji Ana 

Bilim Dalı,Çankırı.  

--23--



Yıldız, A. (2022, 12 29). Bir Araştıma Metodolojisi Olarak 

Sistematik Literatür Taramasına Genel Bakış. Anadolu Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Dergisi, s. 367-386. 

 

 

--24--



İKİBİNLİ YILLARA KADAR DOĞU TÜRKİSTAN SORUNU  

CEVAT ÖZYURT1 

   

Giriş 

Bu yazıda 2000’li yıllara kadar Doğu Türkistan Sorununun Türkçe literatürdeki yansımaları 

özet halinde sunulmuştur. Yaklaşık yirmi beş yıl önce bir doktora semineri olarak yapılan bu 

çalışmanın literatür taramasında 1990’lı yıllara kadar konuyla ilgili pek yayın yapılmadığının 

tespit edilmesi dikkat çekici bir unsurdur. Sovyetler Birliği’nin dağılmasından sonra Orta Asya 

Türk Dünyasına yönelik ilgi artışı 1990’larda Doğu Türkistan Sorunu’na Türkiye’deki ilgiyi 

de artırmıştır. Bu çalışmayla ortaya konulan Doğu Türkistan Sorunu’nun yirmi beş yıl sonra 

(bugün) nitelik açısından değişmemiş olması, çalışmanın ilk halinde değişiklik yapmadan 

yayınlanmasını anlamlı kılmaktadır. Bu çalışma, güncel çalışmalarla karşılaştırıldığında Doğu 

Türkistan’daki baskı ve soykırımın nicelik açısından şiddetlenerek devam ettiğini görmeye 

katkı sağlama açısından da önemlidir. Yazar, bu çalışmayı Doğu Türkistan Sorunu hakkında 

bilgi ihtiyacını gidermeye ve tarihsel perspektif sağlamaya katkıda bulunacağı umuduyla 

yayınlamaya karar vermiştir.   

  

 

Stratejik Konumu 

Doğu Türkistan 5.000.000 kilometre kare olan Büyük Türkistan’ın doğuda kalan 

kısmıdır. Orta Asya’da 1.800.000 kilometre karelik bir alanı kapsayan Doğu Türkistan 

Kuzeyde Rusya, Kuzeybatıda Kazakistan, Kırgızistan ve Tacikistan, Güneyde Afganistan, 

Pakistan, Hindistan ve Tibet, Doğu’da Çin, Kuzeydoğuda Moğolistan ile ortak sınırlara 

sahiptir.  

Doğu Türkistan Asya’nın tam ortasında yer almasından dolayı tarihte çok önemli bir 

bölge olmuştur. Tarih boyunca Orta Asya’ya kimler hâkim olmuşsa, onların bütün Asya 

kıtasına hâkim olduğu veya Asya’da önemli bir güç olduğu görülmüştür. Cengiz ve Timur’un 

dünyanın en büyük fatihleri arasında yer almalarını Orta Asya’yı merkez edinmiş olmaları 

sağlamıştır (Kurban, 1992: 7). Avrupa ve Batı Asya’yı Doğu Asya’ya bağlayan İpek Yolu’nun 

Doğu Türkistan üzerinden geçiyor olması bölgenin önemini ticari bakımdan da artırmıştır. İpek 

Yolu’nun eski önemini kaybetmesiyle birlikte Doğu Türkistan’a duyulan ilgide bir azalma 

görülmesine rağmen, yüzyıllardır Çinliler ile Ruslar arasındaki şiddetli çatışmanın kaynağında 

şüphesiz Orta Asya’ya hâkim olma istekleri yer almaktadır. Bugün Asya’nın en büyük iki 

devleti olan Rusya’nın ve Çin Halk Cumhuriyeti’nin gücü Orta Asya’da kurmuş oldukları 

hâkimiyetten kaynaklanmaktadır. 1980’li yıllarda SSCB’nin Büyük Türkistan’ın Güney kısmı 

olan Afganistan’ı işgal altında bulundurması Asya’da birinci güç olma konumunu pekiştirmek 

isteğinden kaynaklanmıştır. Nitekim SSCB’nin Afganistan’dan geri çekilmek durumunda 

kalması birinci güç olma konumunu zayıflatmıştır. Bu durumun farkında olan günümüz 

Rusya’sı Bağımsız Devletler Topluluğu adı altında Orta Asya Türk Cumhuriyetleri üzerinde 

yeni bir kontrol mekanizması oluşturmaya çalışmaktadır. 

 

Coğrafî Durum 

 Batıdan doğuya doğru uzanan Tanrı Dağları Doğu Türkistan’ı Güney Doğu Türkistan 

ve Kuzey Doğu Türkistan olarak ikiye bölmektedir. Bu iki bölgenin iklimi birbirinden çok 

farklıdır. Taklamakan Çölü’nün etkisi altındaki Güney Doğu Türkistan sıcak ve kuraktır. 

Kuzey Doğu Türkistan ise kışları karlı ve çok soğuk, yazları yağışlı yayla iklimine sahiptir.  

                                                           
1 Prof, Dr, Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi, Sosyoloji Bölümü, ORCID 

ID: https://orcid.org/0000-0002-1818-6312 

BÖLÜM 2

--25--



 Doğu Türkistan, dünyanın denizlere en uzak bölgesidir. Tanrı Dağları’nın zirvesi olan 

8000 metre yükseklikteki Hantanrı erimez buzullarla kaplı iken, deniz seviyesinden 200 

metreden fazla alçaklığı olan Turfan Ovası’na hiç kar ve yağmur yağmamaktadır. Sıcaklığın 

Hantanrı’da kışın -50 dereceye kadar inmesi ve Turfan’da yazın 50 dereceye kadar çıkması 

Doğu Türkistan’daki iklim farklılıklarının boyutlarını çok iyi göstermektedir.   

 Güney Doğu Türkistan’da yer alan Taklamakan Çölü 600.000. kilometre karelik alanı 

ile Doğu Türkistan’ın üçte birini oluşturmaktadır. Tanrı dağlarından ve Tibetlerden beslenen 

Tarım Irmağı Taklamakan Çölü’nün ortasından akarak çölde bulunan bir göle dökülmektedir. 

Bu ırmağın etrafında Tarım Havzası bulunmaktadır. 

 

Nüfus 

 Tarihçiler ve konu ile ilgilenen diğer bilim adamları Doğu Türkistan’ın günümüzdeki 

nüfusu ile ilgili bilgiler veren güvenilir kaynaklardan yoksundur. Bunun için de günümüzdeki 

nüfus hakkında tahminlerde bulunmaktadırlar. Türk dünyası ile ilgili önemli çalışmaları 

bulunan Mehmet Saray, 1950’li yılların başlarında 8.000.000 olan Doğu Türkistan nüfusunun 

günümüzde (1995) 15.000.000 civarında olabileceğini tahmin etmektedir (Saray, 1995: 

161). S. Gömeç’e göre de bugün Doğu Türkistan’daki Türklerin nüfusu 9-10 milyon 

dolayındadır. Mehmet Saray’ın başka bir yazısında ise Doğu Türkistan Nüfusunun 1997 

yılında 35.000000 civarında olduğu belirtilir. Saray’a göre bu nüfusun %60’ Türklerden %40’ı 

da Çinlilerden meydana gelmektedir (Saray, 1997: 1419). Çinli nüfusun yakın gelecekte 

Türklerin nüfusunu geçeceği endişe edilmektedir. 1949 yılında %6 civarında olan bölgedeki 

Çinli nüfusun 1990’lı yıllarda %40’a ulaşmış olması da bu endişeyi haklı çıkarmaktadır.  

 Çin Halk Cumhuriyeti resmi kaynaklarına göre Doğu Türkistan’daki Türk nüfus 1957 

yılında 3.822.000’dir. 1984 yılında yapılan sayım sonuçlarında ise toplam nüfusun 12.000.000 

olduğu ve bunun yarıdan çoğunun Çinlilerden meydana geldiği açıklanmıştır.  

 Bölgede uygulanmakta olan sıkı doğum kontrolü ve Çin baskısından dolayı Batı 

Türkistan’a yapılan göçler Türk nüfusun azalmasının nedenleridir. Çinli nüfusun artışı ise şu 

yollardan sağlanmaktadır: Toprak reformu adı altında Türklerin verimli topraklarının 

ellerinden alınarak buralara Çinlilerin yerleştirilmesi; Çinlilerin fabrika işçisi, memur ve eğitici 

olarak bölgeye getirilmeleri; güvenlik amacıyla çok sayıda Çinli askerin bölgede 

bulundurulması. Bu uygulamaların sonucunda daha şimdiden Uygurların tarihi şehirlerinden 

olan Urumçi, Aksu ve Kuça’da Çinli nüfusu %80’e ulaşmıştır (Bekin, 1997: 1392). 

 

Ekonomik Durum ve Doğal Kaynaklar 

 Doğu Türkistan’da görülen büyük iklim farklılıkları, ülkedeki ürünlerin de bölgeler 

arasında farklılıklar göstermesine yol açmıştır. Kaşgar’ın narı, Hotan’ın cevizi, Kumul’un 

kavunu, Turfan’ın üzümü ve kavunu, Tarbagatay’ın kımızı, Karaşehir’in atı, Aksu’nun pirinci 

ve Kuçar’ın kuzu derisi ünlüdür (Kurban, 1992: 5). Ülkede en çok yetiştirilen tarım ürünleri 

pamuk, mısır ve buğdaydır. 

 Doğu Türkistan zengin petrol, doğalgaz, kömür, demir, kurşun, fosfor, uranyum, 

volfram, altın ve gümüş yataklarına sahiptir. Bölgedeki petrol rezervlerinin (60.000.000.000 

ton) Irak ve İran’ın toplam petrol rezervlerinden fazla odluğu tespit edilmiştir. Kömür 

rezervinin 50.000.000.000 ton olduğu kabul edilmektedir. Uranyum rezervleri Karadeniz’den 

sonra dünyada ikinci sırayı almaktadır. Doğalgaz rezervi ise ABD’nin toplam rezervinden iki 

kat daha fazladır ve Çin’in 300 yıllık ihtiyacına yetebileceği tahmin edilmektedir (Gömeç, 

1997: 76; Cengiz, 1997: 1396). Doğu Türkistan Doğal kaynaklar açısından dünyanın en zengin 

bölgelerinden biridir. Çin Halk Cumhuriyeti’nin doğal zenginliğinin %85’i bu topraklarda 

bulunmaktadır. Doğu Türkistan dünyanın en zengin ülkelerinden olmasına rağmen halkı en 

fakir ülkedir (Bekin, 1997: 1393-1394). 

--26--



 Doğu Türkistan’ın zengin doğal kaynaklarını işletebilmek için Çinliler bölgede sanayi 

merkezleri kurmuşlardır. Çinlilerin bölgedeki en önemli sanayileri atom, silah, petrol, demir-

çelik, tekstil, kimya, çimento, deri, altın ve kömür alanlarındadır (Alptekin, 1975: 37).  

 Doğu Türkistan Asya’nın tam ortasında bulunduğu için, stratejik açıdan çok önemlidir. 

Çin Halk Cumhuriyeti ağır harp sanayiini bu bölgede kurarak, batıdan gelecek bir tehlike 

karşısında önlem almaya çalışmaktadır (Gömeç, 1997: 67). Doğu Türkistan’ın Lop Nor 

bölgesinde Çinliler Nükleer Araştırma Merkezi ve Nükleer Deneme Alanı kurmuşlardır. 1964 

yılından bu yana Bölgede 44 yeraltı ve yerüstü nükleer deneme gerçekleştirilmiştir. 1984 

yılında gerçekleştirilen ve 6,8 şiddetinde bir yer sarsıntısı meydana getiren bir denemenin 

Hiroşima’ya atılan atom bombasından 6 veya 8 kat daha güçlü olduğu İsveçli uzmanlar 

tarafından ifade edilmiştir (Cengiz, 1997: 1412) Gerçekleştirilmekte olan nükleer denemeler 

hem insanların sağlığını tehdit etmekte hem de tarım alanlarındaki verimliliği düşürmektedir. 

 

Tarih 

 M.Ö. 220 ile M.S. 216 yılları arasında Doğu Türkistan’da Hun İmparatorluğu hâkim 

olmuştur. Yalnız bu süre içinde Çinliler bölgeye saldırılarda bulunmuş ve çeşitli tarihlerde 103 

sene bölgeye hâkim olmuşlardır. 333 sene ise bölge Hun idarecileri tarafından yönetilmiştir.  

 216-552 yılları arasında Doğu Türkistan mahalli hükümdarlar ve küçük çapta 

devletlerin idaresinde kalmıştır. Bu arada Çinliler otuz yıl (360-390) kadar bölgede hâkim 

olabilmişlerdir. 552 yılında Avarları yenen Göktürkler, Türkistan’ın tamamını ele geçirmekle 

kalmayıp Mançurya’dan Karadeniz kıyılarına kadar bir Türk İmparatorluğu kurmuşlardır. 660 

yılında Çinliler Doğu Türkistan’ı tekrar istila ederek 699 yılına kadar ellerinde bulundurdular. 

Bu tarihte kurulan İkinci Göktürk Devleti tarafından Doğu Türkistan geri alındı. 716-744 arası 

bölgenin yönetimi Türkeş Devleti’nin elinde bulunmuştur. 744’de bu devletin yıkılması ile 

birlikte Çinliler tekrar bölgeye hâkim olmuşlardır (Alptekin: 1975: 75-88). 

 İslam ordusunun Doğu Türkistan’a ilk girişi Kuteybe İbni Müslim liderliğinde 714 

yılında ve Abbasiler döneminde olmuştur. Bu tarihten itibaren bölge bir İslam vilayeti haline 

gelir. İslam Kuvvetleri ile Çinliler arasında M.S. 751 yılında yapılan Talas Savaşı’nda Çinliler 

ağır bir yenilgiye uğramış ve Orta Asya’dan tamamen çekilmiştir. Bu tarihten sonra 18. yüzyıla 

kadar yaklaşık 1.000 yıl Çinliler tekrar Orta Asya’ya girememişlerdir. 

 1744 yılında Çin İmparatorluğu’nu eline geçiren Mançu sülalesi 1756 yılında Doğu 

Türkistan topraklarına saldırmaya başlar. 1760 yılında ise Doğu Türkistan’ın tamamını eline 

geçirir. Bu tarihten itibaren Türkler kısa sürelerle bağımsızlıklarını ilan etmiş olmalarına 

rağmen pek başarılı olamamışlardır. Yaklaşık iki buçuk asırdır Doğu Türkistan Çin istilası 

altında bulunmaktadır (Kurban, 1992: 9). 

Doğu Türkistan’ı 1760 yılında istila eden Çinliler (Mançu Hanedanı) bir asırdan fazla 

bu toprakları kendilerine bağlı bulundurmuşlardır. Çin bu dönemde Doğu Türkistan Umumi 

Valiliği’ne bağlı olmak kaydıyla birtakım Türk beylerinden bölgenin idaresinde 

faydalanmıştır. Bu beylere “Hâkim Bey” denilmektedir. Bunlar kendi bölgelerinde bulunan 

Çinli askerlere bakmakla vazifeli idiler. Buna rağmen belirli bir özerkliğe de sahiptiler 

(Alptekin, 1975: 113). 

 Mançu istilasına karşı zaman zaman çeşitli beylerin liderliğinde bağımsızlık 

hareketlerinde bulunan Türkler 1863 yılında başarıya ulaşmışlar ve 1965’de Yakup Bey Doğu 

Türkistan’ın tamamını tek bir devlet idaresinde toplamıştır. Yakup Bey zamanında Doğu 

Türkistan Osmanlı halifesi Abdülaziz’e bağlılığını bildirmiştir. Halife adına hutbe okunmuş ve 

para bastırılmıştır. Halifeden askeri yardım ve himaye talebinde bulunmuşlardır. İstanbul’dan 

Mehmet Atıf Bey müşavir olarak, Doğu Türkistan’ın o zamanki yönetim merkezi olan 

Kaşgar’a gönderilir. Bu zat Kaşgar Tarihi ve Basisi Hayret Ahvali Garibesi adlı bir kitap 

hazırlayarak 1884 yılında İstanbul’da bastırmıştır. Bu eser Doğu Türkistan hakkında 

Türkiye’de basılan ilk eserdir. 

--27--



 Yakup Bey Osmanlı Devleti ile girdiği diplomatik ilişkinin yanı sıra Rusya, Afganistan, 

İngiltere ve İngiliz Hindistan valiliği ile de diplomatik görüşmelere başlamıştır. 1872 yılında 

İngilizlerle ticari bir anlaşma imzalanmıştır. Yakup Bey’in kurduğu Doğu Türkistan Devleti 

yaklaşık 14 yıl ayakta kalır ve 1877 yılında Yakup Bey’in ölümüyle bölge tekrar Rusların da 

teşviki ile Mançu istilasına maruz kalır (Alptekin, 1975: 135). Çinlilerin bu istilası karşısında 

dönemin önemli devletleri tepkisiz kalmayı tercih etmiştir. Osmanlı Devleti ise iç 

karışıklıklardan dolayı ilgisiz kalmıştır (Alptekin, 1975: 141).  

 Mançuların Doğu Türkistan’ı ikinci istilası birincisinden çok farklı olmuştur. Bu 

dönemde bölgeye herhangi bir özerklik tanınmayıp, Doğu Türkistan Çin’in bir eyaleti haline 

getirilmiştir. 1882’de adı değiştirilmiş ve “Yeni Toprak” anlamına gelen “Shin Chiang” veya 

“Sinkiang” denilmeye başlanmıştır. Türk ve Türkistan kelimelerinin kullanılması, gazete ve 

dergi çıkarılması, dışarıdan yayın getirilmesi yasaklanmıştır. Şehirlerin de adları 

değiştirilmiştir. Türkler idari makamlardan uzaklaştırılmıştır. Halk Çince okumaya ve 

Çinlilerle evlenmeye zorlanarak bir asimilasyon politikası izlenmiştir. Bu dönem 1911 yılında 

Mançu Hanedanlığı’nın devrilmesine kadar devam etmiştir. 1911’de Çin’de Cumhuriyet 

kurulur. Doğu Türkistan’da Yang Tseng-Hsin adında bir komutan Çin’den bağımsız olarak bir 

devlet kurarak 1928 yılına kadar burada keyfi bir yönetim uygulamıştır. 1928-1933 yılları 

arasında Doğu Türkistan tekrar Çin’e bağlı bir eyalet durumuna gelir. Bu arada Yang Tseng-

Hsin yönetimine ve Çin yönetimine karşı bağımsızlık mücadeleleri verildi ise de başarıya 

ulaşılamamıştır (Alptekin, 1975: 152-159) .  

 1931 yılında Hoca Niyaz Hacı ve Salih Dorga’nın başında bulunduğu Kumul 

Ayaklanmaları; 1933 de Mehmet Emin Buğra liderliğindeki Hotan Ayaklanması ve Mahmut 

Muhiti liderliğindeki Turfan Ayaklanmasında başarıya ulaşılarak, 12 Kasım 1933’de 

Kaşgar’da Sabit Damolla başkanlığında Şarki Türkistan İslam Cumhuriyeti ismi ile bir Türk 

devleti kurulmuştur. Bu durum Çin’in yanı sıra Sovyetler Birliği’ni de endişelendirmiştir. Bu 

tarihten sonra Doğu Türkistan’a karşı bu iki devlet işbirliğine gitmiş ve bu sefer Rusların istilası 

başlamıştır (Alptekin, 1975: 171). Rusların desteği ile Urumçi’de hükümet başkanlığına 

getirilen Çinli Şın Şi Sey Rusların ve Çinlilerin desteği ile 1934’de Şarki Türkistan İslam 

Cumhuriyeti’ni ortadan kaldırmıştır (Kurban, 1992: 12). İkinci Dünya Savaşı sırasında 

Almanların Sovyet toprakları içlerine doğru ilerlemeleri sonucunda Doğu Türkistanlı 

yöneticiler Milliyetçi Çin ile temasa geçerek Sovyetler Birliği’nin buradaki adamlarını ülke 

dışına çıkararak, komünizme karşı katı bir takip başlatır. Rusların Doğu Türkistan’dan 

çıkarılmalarının ardından Çin bölgeyi tekrar işgal edecektir (Alptekin, 1975: 176-177).  

 Bu dönemde Çinliler bölgede yoğun bir propaganda girişiminde bulunmuşlardır. Bu 

propagandaya göre: 

 -Türkistan halkı ayrı bir millet olmayıp Çin milletinden bir kabiledir,  

-Lisan farkı uzun yıllar ayrı kalmaktan kaynaklanmaktadır, 

 -Türkistan halkının tamamının Çince öğrenmesi ve Çinlilerle yapacağı evlilikler 

kardeşliği kuvvetlendirecektir, 

 -Doğu Türkistan’ın nüfusu az olduğu için Çin’den göçmenlerin getirilmesi ile 

kaynaşma sağlanacaktır.  

 

Doğu Türkistan Cumhuriyeti 

 1944 yılında İli’de Ali Han Töre liderliğinde Türkler Doğu Türkistan’ın kuzeybatısında 

Çinlilere karşı ayaklandı ve İli, Altay ve Targabatay’da başarıya ulaşarak bağımsızlıklarını ilan 

ettiler. Ali Han Töre Cumhurbaşkanı oldu. Bu yeni devletin adı 1946’ya kadar Şarki Türkistan 

İslam Cumhuriyeti’ydi. Bu tarihten sonra da Şarki Türkistan Cumhuriyeti oldu. 

 Bu ayaklanmadan önce Sovyetler ile görüşmeler yapılarak, ayaklanmanın karşısında 

yer almaması teminat altına alınmıştı. Ayaklanma başarıya ulaştıktan sonra Sovyetler daha 

önce varılan anlaşmaya ihanet ederek gelişmelerin önüne geçmek istedi. Çin ve Sovyetler 

--28--



arasında Doğu Türkistan’a karşı diplomatik görüşmeler yapılıyordu. Sovyetler Doğu 

Türkistan’daki gelişmelerin Sovyetler Birliği’ndeki Türklere örnek olmasından endişe 

ediyorlardı. Cumhurbaşkanı Ali Han Töre’ye Milliyetçi Çin’den ayrılmaması telkin ediliyordu. 

Cumhurbaşkanı bu telkinleri dikkate almayınca 1946’da Sovyetler tarafından kaçırıldı. İki 

güçlü devlet karşısında bağımsızlıklarını devam ettirebilmek için Doğu Türkistan Devleti 

yöneticileri Çinlilerle barış görüşmelerine başladı. 1946 yılında bir anlaşma imzalandı. Bu 

anlaşmaya göre Doğu Türkistan’ın Çin’in bir eyaleti olması kabul ediliyordu. Bu eyaletin 

yöneticileri Türklerden ve Çinlilerden meydana gelecekti. Bu karma yönetimin başına önce 

Çinli biri getirildi. Türklerin bu duruma tepki göstermeleri sonucu Mesut Sabri Baykuzu’nun 

Doğu Türkistan Eyalet Reisi ve İsa Yusuf Alptekin’in de Hükümet genel sekreteri olmasını 

Çinliler kabul ettiler (Alptekin, 1975: 195).  

Alptekin’in bir yıl kadar süren bu görevindeki milliyetçi, antiemperyalist ve anti-Sovyet 

tutumu dikkat çeker. Sekreterliğini yaptığı hükümet 1848’de Sovyet aleyhtarı politikaları 

nedeniyle azledilir. 1949’da komünist Çin Halk Cumhuriyeti’nin kurulmasıyla Doğu 

Türkistan’da mücadele imkânının kalmadığını düşünerek İsa Yusuf Alptekin ve arkadaşları 

hicret kararı alarak, Doğu Türkistan’dan ayrılır. Alptekin, 1954 yılında Türkiye’ye gelir ve 

1957 yılında Türk vatandaşlığına kabul edilir. 1965 yılında Doğu Türkistan Göçmenler 

Cemiyeti’nin başkanlığına gelir ve 1995’teki vefatına kadar hem göçmen Uygurların 

sorunlarıyla ilgilenir hem de yer aldığı çeşitli uluslararası platformlarda ve farklı devlet 

başkanlarıyla kurduğu ikili ilişkilerde Doğu Türkistan Davasını ve Doğu Türkistan’da Çin 

Halk Cumhuriyeti tarafından uygulanan baskı ve soykırım politikalarını dünya gündemine 

yansıtmaya çalışır. Alptekin’in Doğu Türkistan davasını anlatmak için uluslararası düzeydeki 

konuşmaları ve yazışmaları Ulutulan Vatan: Doğu Türkistan (Alptekin, 1992) başlığıyla 

kitaplaştırılmıştır. 

 

Çin Halk Cumhuriyeti Döneminde Doğu Türkistan 

 1949 yılında Çin’de yönetim Çin Komünist Partisinin eline geçmiştir. O tarihten 

günümüze kadar Doğu Türkistan, Çin Komünist Partisi tarafından idare edilmektedir. 1955 

yılında Doğu Türkistan Sinkiang Uygur Özerk Bölgesi olarak yeni statüsüne kavuşturuldu. 

Yerel hükümetin başkanları Türklerden seçilmeye başlandı. Fakat bu başkanların yetkileri, 

bölgede görev yapan birçok Çinli bürokratın yetkilerinin altında kalıyordu. Sözgelimi özerk 

yönetim dış ülkelerle ticari ilişkiler dahi kuramazken, bölgedeki Çinli yöneticiler bölgedeki 

malların ihracını yaparken merkezi yönetimden izin almak zorunda değildi. Yerel yöneticiler 

hiç bir siyasi karar alma durumunda da değildi. Bölgedeki Çinlilerden oluşan parti sekreterleri, 

askeri bölge komutanları siyasi karar alma yetkisine sahiptiler. Böylelikle Sinkiang Özerk 

Bölge Hükümeti kukla bir hükümet durumuna geliyordu. (Cengiz, 1997: 1403).  

 Çin Halk Cumhuriyeti’nin Doğu Türkistan’da günümüze kadar uygulamış olduğu 

politikalar şöyle özetlenebilir: 

 Topraklar Uygur Türklerinin elinden alınarak, toprak reformu adı altında Çinlilere 

dağıtılmıştır. 

 1949 sonrasında dört defa alfabe değişikliğine gidilmesi Doğu Türkistan’da milli 

kültüre büyük darbe vurmuştur. On binlerce ciltlik Uygurca eser meydanlarda toplanarak 

yakılmıştır. Türk sporcuların, bilim adamlarının, gazetecilerin yurt dışına çıkışları 

engellenmiştir.  

 Doğu Türkistan’da milli kıyafetlerin giyilmesi yasaklanmıştır.  

 Okullardaki ders kitaplarında Doğu Türkistan’ın kültürü ve tarihi ile ilgili bilgiler 

merkezi hükümetin yorumuna uygun bir biçimde verilmektedir.  

 Bölgedeki özel dini okullar kapatılmıştır. Kur’an öğrenmek isteyenler ve öğretenler 

tutuklanmaktadır.  

--29--



Belli bir dine inanan kişilerin Komünist Partisi’ne girmelerine engel olunmaktadır. Parti 

üyesi olmayan Müslüman-Türklerin, iş bulmaları ve devlet kurumlarında işlerini yürütmeleri 

ise imkânsız hale gelmektedir. Böylelikle inançlı insanlar dolaylı olarak cezalandırılmaktadır. 

Çin Kültür Devrimi yıllarında (1966) rejim İslam’ı ortadan kaldırma niyetini açıkça 

beyan etmiştir. Kızıl Muhafızlar Komitesi Kur’an ve diğer dini kitapları toplatarak yakmış, 

camileri yıkmış ve din adamlarını taciz etmiştir. 

 Doğu Türkistan’da eğitim alanında büyük bir eşitsizlik hüküm sürmektedir. Örneğin 

bölgede yer alan Urumçi Üniversitesi’ndeki öğrencilerin ancak %20’si Türk’tür.  

Çince bilmeyenlerin devlet memuru olma, fabrikalarda iş bulma ve üniversitelere gitme 

hakkı ve imkânı olmadığı için bölge halkı dolaylı olarak Çince öğrenmeye zorlanmış, 

böylelikle de yerel halkın milli dili ikinci plana atılmıştır. 

 Bölgedeki Çinli nüfusun %95’i devletin ücretsiz sağlık hizmetlerinden yararlanırken 

Türkler arasında bu oran %12’lere inmektedir. 

 Çinliler bölgede ayrımcı bir politika uygulamıştır. Fabrikalarda ve devlet işlerinde 

Uygurların ve Kazakların istihdamı engellenmektedir.  

Özerk yönetim organlarında bulunan Çinliler statüleri ne olursa olsun otoriteyi ellerinde 

bulundurmuşlar ve her fırsatta yerli halkı aşağılamışlardır. Alt statüdeki bir Çinlinin üst 

statüdeki bir yerliyi denetlemesi gibi olaylar çok sık gerçekleşmektedir.  

 Doğu Türkistanlıların bir köyden başka bir köye veya ilçeye, şehre göç etmeleri 

yasaklanmış ve izne tabi tutulmuştur. Bu nedenle Doğu Türkistan’da yerlilerin %90’ı köylerde 

yaşamaktadır. Bölgeye getirilen Çinliler ise şehirlere yerleştirilmektedir. Tamamen 

göçmenlerden oluşan birçok yeni şehir ortaya çıkmıştır. Bölgeye yerleştirilen Çinlilerin çoğu 

sabıkalılardan seçilmektedir ve istedikleri zaman geldikleri yere geri dönüş yapamamaktadır. 

 1949’dan itibaren bölgenin ekonomik kaynakları hammadde olarak merkezi Çin’e 

götürülmüştür. 1980 sonrasında ise bu kaynaklar bölgede işlenmeye başlanmış ve zenginlik 

işlenmiş mamul olarak Çin’e taşınmıştır. Çin’e taşınan ürünler halkın elinden her zaman ucuz 

olarak alınmıştır. Bölgeden elde edilen gelirin ancak %10’u bölge için kullanılmıştır. Açıkçası 

bölgenin zengin kaynakları bir sömürgeci zihniyetiyle işlenmektedir.  

 Bölgede nükleer araştırma merkezleri kurulmuş ve yeraltı ve yerüstü nükleer denemeler 

gerçekleştirilmektedir. Bu denemeler bölge halkının sağlığı üzerinde olumsuz sonuçlara yol 

açmaktadır.  

 Çin Halk Kurtuluş Ordusu, “Üretim ve İnşaat Birlikleri” adıyla bölgede 

konuşlandırılmıştır. Çin Halk Cumhuriyeti anayasasında özerk bölgelerin “yerel kamu 

güvenlik güçleri” oluşturmalarını mümkün kılmaktadır. Ne var ki, Sinkiang Uygur Özerk 

Bölgesi’ndeki yerel güvenlik teşkilatında bulunan Çinlilerin sayısı Uygurların ve Kazakların 

sayısından çok daha fazladır. Anayasada tanınan birçok hak gibi bu hakkın kullanılması da 

yine merkezi yönetim tarafından engellenmiştir.  

 Merkezi yönetim Doğu Türkistan halkını 13 millete ayırarak, bunlara ayrı ayrı 

muhtariyetler vermek suretiyle, bölgedeki kültür birliğini parçalamaya çalışmaktadır. Bu 

ayrıma göre Uygurlar, Kazaklar, Kırgızlar, Özbekler, Tatarlar, Sarı Uygurlar birbirinden farklı 

milletlerdir (Hayit, 1995: 335).  

Bölgede Müslüman-Türklerin çoğalmasına engel olmak amacıyla yoğun bir nüfus 

planlaması uygulanmaktadır. Bu planlamanın boyutları “zorunlu kürtaj” uygulamaları ve 

doğan çocukların Çinlileştirilmek amacıyla ailelerinin ellinden alınılmalarına kadar ulaşmıştır.  

 1949-1953 yılları arasında Komünist Parti Hükümeti’nin gerçekleştirdiği toprak 

reformu Doğu Türkistanlıların topraklarını ve özel hayatlarını kaybetmeleriyle sonuçlanmıştır. 

Türklerin ellerindeki büyük topraklar parçalanarak Çinlilere dağıtılmış, ellerinde az miktar 

toprak kalanlar ise kooperatiflere bağlanmaya zorlanmıştır. 1958 yılına kadar köylerde yaşayan 

ailelerin %95’i başlarında Çinli yöneticilerin bulunduğu “Halk Komünleri” adı verilen 

--30--



kooperatiflere katılmıştır. Komün hayatı Türk ve İslam aile anlayışı ile bağdaşmadığı için 

Türkler buralarda kendilerini birer mahkûm gibi hissetmişlerdir (Hayit, 1995: 335).  

 Özel hayata sınırlamalar getiren Halk Komünlerindeki uygulamalardan bir kaç örnek 

vermekle Doğu Türkistan’daki insan hakları ihlalini daha yakından tanımak mümkündür: 

 Doğu Türkistanlı köylüler evini, bağını, bahçesini ve tarlasını kaybederek komünlere 

girmek zorunda bırakılmıştır. Komünist yönetim komünleri, “halk için halk tarafından 

yönetilen, hep beraber çalışan belli bir yerde yaşayan halk toplulukları” olarak 

tanımlamaktadır. Gerçekte ise insanlar komünlere zorla girdirildiği gibi burada da zorla 

çalıştırılmıştır. Komün yönetimi hiç bir önemli konuda üyelerinin görüşüne 

başvurmamaktadır.  

 Komünlerde kadınlar, erkekler, yaşlılar ve çocuklar ayrı ayrı 300-500’er kişilik 

barakalarda yaşamaktadır. Yaşlılar ve zayıflar mutfak ve temizlik işleri ile çocuk bakımından 

sorumludurlar. Bunun dışında kalan kadınlar ve erkekler ise işçi sınıfına ayrılmıştır. Her yüz 

işçinin başında bir Çinli şef bulunmaktadır.  

 Komün işçileri yaz-kış (soğuk-sıcak) demeden günde 18 saat çalıştırılmaktadır. 

Çalışma yerleri ayrı olduğu için eşler birbirini uzun zaman görememektedir. Komünlerdeki 

karı-kocaların ancak on beş günde bir birkaç dakika bir araya gelmelerine izin verilmektedir.  

 Çalışma yerinde ölen kişi, öldüğü yerde yıkanmadan, kefenlenmeden ve tören 

yapılmadan bir çukura atılmaktadır. Kimseye ölüsünü arama izni verilmemektedir. Ölüm 

barakalarda gerçekleşmişse ölü ile meşgul olacak bir kaç kişiye bir kaç saat kadar izin 

verilmektedir. Komün azalarının ölüm anlarında ağlamaları yasaklanmıştır.  

Doğum yapan kadınlara ise ancak üç gün kadar izin verilmekte ve üçüncü günün 

sonunda bebeğin kundağı annesinin kucağından alınarak anne çalışmaya gönderilmektedir.  

Evliliklerde nikâh merasimi yapılmamaktadır. Bazı çiftlere nikâh için az bir süre 

verilmekte, ancak nikâh kıyıldıktan sonra eşler ayrı yerlerdeki işyerlerine dönmek zorundadır. 

Bir araya gelmek için ise cumartesi gününü beklemektedirler (Alptekin, 1975: 240-244).  

  

Ayaklanmalar, Direniş ve Bağımsızlık Hareketleri 

 Komünist idare altındaki Doğu Türkistan halkı Çinlilerle sosyal ve kültürel ilişkilerden 

uzak durmakta ve yıllardır pasif bir direniş içinde bulunmaktadır. İmkân ve fırsat buldukça da 

aktif olarak tepkilerini göstermektedirler (Bekin, 1997: 1395).   

 Doğu Türkistan’ın Çin Komünist yönetimince istila edildiği 1949’dan bugüne kadar 

burada çeşitli ayaklanmalar, direniş ve kurtuluş hareketleri meydana gelmiştir. Bu hareketler 

genellikle dünya kamuoyu tarafından bilinmemekte ve Birleşmiş Milletler’e yansımamaktadır 

(Alptekin, 1975: 71).  

 

 Bir ara Altay valiliği yapmış olan Osman Batur ve Türkistan Maliye bakanlığı yapmış 

olan Canım Han, Doğu Türkistan Umumi valiliği yağmış olan Mesut Sabri ile birlikte Vasıl 

Kadı, Oraz Bey ve Davut Kadı Kızıl Çin ordusuna karşı yapılan direnişin liderliğini 

yapmışlardır. 1949-1954 yılları arasında bu direniş liderlerinden Canım Han, Vasıl Kadı ve 

Osman Batur yakalanarak, sözde “halk mahkemeleri”nde yargılanıp idam edilmiştir.  

 1958 yılında okullarda ve konferanslarda Uygurca yerine Çince konuşma 

zorunluluğunun getirilmesi Doğu Türkistanlı öğrenciler ve aydınlar tarafından protesto 

edilmiştir. Bu protestonun akabinde bölgedeki Uygur yöneticiler tutuklanmış ve öğrenciler 

okullarından atılmıştır (Alptekin, 1975: 280) 1960’larda ise SSCB Doğu Türkistan’daki baskı 

uygulamalarını gündeme getirmeye başlamış ve Uygurlara destek sözü vermiştir. Bu arada 

Doğu Türkistan’daki Çin zulmünden Batı Türkistan’a kaçanlara Sovyetler tarafından 

kolaylıklar sağlanmıştır. Bu durum Sovyetler ve Çin arasında ihtilaf ve çatışmalara yol 

açmıştır. Çinliler bölgedeki gerginliği bahane ederek buradaki askeri gücüne 100.000 asker 

daha ilave etmiştir. 1965-1966 yıllarında insan hakları ve hürriyetlerini korumak amacı ile 

--31--



toplu direnişler meydana gelmiştir. Komünist Lider Mao Zedung tarafından “Kültür 

Devrimi”nin başlatıldığı yıl olan Çin’de 1966 yılı Ramazan ayında 75.000 Doğu Türkistanlı 

şehit edilmiştir. 1970, 1980, 1989 yıllarında da Doğu Türkistan’da ayaklanmalar olmuştur.  

 Sovyetler Birliği’nin dağılmasından sonra bölgedeki ayaklanmalarda bir artış 

gözlemlenmektedir. Orta Asya Türk Cumhuriyetleri’ndeki soydaşlarının bağımsızlıklarını 

kazanmış olmaları Doğu Türkistan Türklerinin yüzyıllardır devam eden bağımsız yaşama 

arzusunu kamçılamıştır. Bugün Doğu Türkistan patlamaya hazır bir barut fıçısı 

görünümündedir. 

 19 Mart 1996’da toplanan Çin Komünist Partisi Merkez Komitesi Daimi Üyeleri “Doğu 

Türkistan’ın Güvenliği” konusunda 10 maddelik bir karar almışlardır. Bu karara göre: 

 Doğu Türkistan Çin’in ayrılmaz bir parçasıdır. Yurt içindeki ve dışındaki bölücüler 

burayı anavatan (Çin)’dan ayırmaya çalışmaktadırlar. Bu bölücülerin bir kısmı devlet, hükümet 

ve parti organlarına yerleşmişlerdir. Bunların görevlerine derhal son verilmelidir. Bölgedeki 

bütün dini faaliyetler devlet kontrolüne alınmalıdır. Dış ülkelerle yapılan bilim adamı, öğretim 

üyesi ve talebe değiş tokuşlarına son verilmelidir. Bölgedeki güvenlik görevlilerinin etkisi 

artırılmalıdır. Türkiye, Kazakistan ve Kırgızistan’a siyasi baskı yapılarak bu ülkelerde 

yuvalanmış bölücülerin yıkıcı faaliyetlerine son verilmelidir. Çin istihbaratının bu ülkelerdeki 

faaliyetlerine hız verilmelidir. Bölücülerin büyük bir güç halinde ortaya çıkması ve Doğu 

Türkistan konusunun uluslararası bir sorun haline gelmesi önlenmeli ve bölücülere karşı 

acımasız bir savaş verilmelidir (Alptekin, 1997: 1386-1387). 

 Bu kararın ardından Çinliler Doğu Türkistan’da 60.000’den fazla Türkü tutuklamış ve 

yüzlercesini idam etmiştir.  

Bu uygulamalara tepki olarak, Nisan ve Mayıs 1996 tarihleri arasında Doğu 

Türkistan’ın çeşitli il ve ilçelerinde 65.000 Türkün katıldığı 45 silahlı ayaklanma patlak vermiş 

ve bu ayaklanmalarda 1000’den fazla insan ölmüştür. 31 il ve ilçede Çin bayrakları gönderden 

indirilerek yerine ay yıldızlı Doğu Türkistan bayrağı çekilmiştir. Öğrenciler okulları boykot 

ederek, işçiler de greve giderek ayaklanmalara katılmışlardır. Çin yönetiminin Doğu 

Türkistanlılara karşı yürüttüğü keyfi tutuklama, işkence ve idam cezaları bu ayaklanmaları 

daha da alevlendirmiştir.  

 Araştırmacılar Doğu Türkistan’daki bu ayaklanmaların topyekûn bir ayaklanmaya 

dönüşmesinin Tibet, İç Moğolistan ve Orta Asya Türk Cumhuriyetlerini etkileyeceğini 

düşünmektedirler. Nitekim 1996’daki Doğu Türkistan ayaklanmalarının ardından Tibet’te ve 

İç Moğolistan’da Çin yönetimi aleyhinde gösteriler olmuştur.  

 5 ve 6 Şubat 1997’de İli’de Çin yönetimine karşı bir ayaklanma başlatılmıştır. Bu 

ayaklanmada 400 Türk hayatını kaybetmiştir. Bunların 146’sı soğuk havada üzerlerine sıkılan 

tazyikli sudan, 90’ı dövülerek ve 160’ı da Çin güvenlik kuvvetlerinin açtığı ateş sonucu 

ölmüştür. Bu ayaklanmadan sonra bölgede sıkıyönetim ilan edilmiş ve saat 16’dan sonra 

sokağa çıkılması yasaklanmıştır (Alptekin, 1997: 1385) 4 Nisan 1997 yılında Gulca’da 

başlayan ayaklanma ülkenin dört bir yanına yayılmıştır (Bekin, 1997: 1395).  

 

Doğu Türkistan Dünya Gündeminde 

 Doğu Türkistan’daki milli hareketler dışarda bulunan Doğu Türkistanlılar tarafından da 

çeşitli biçimlerde desteklenmektedir. La Hey’de bulunan Birleşik Milletlerde Temsil 

Edilmeyen Milletler Teşkilatı (UNPO) başkanlığı yürüttüğü lobi faaliyetleri ile Doğu Türkistan 

sorununu dünya kamuoyuna ulaştırmaya ve destek bulmaya çalışmaktadır.  

 UNPO üyeleri bulundukları ülkelerdeki Çin büyükelçiliklerine sürekli olarak protesto 

mektubu göndermektedir. 25 Haziran 1996’da ABD kongresinden Çinlilerin Doğu 

Türkistan’daki insan hakları ihlallerini kınayan bir kararın çıkmasında UNPO’nun büyük rolü 

olmuştur. Bu teşkilat, Uluslararası Af Örgütü’nün Çin yönetiminin Doğu Türkistan’daki 

baskısını telin eden bir rapor yayınlamasını sağlamıştır.  

--32--



 UNPO’nun yürüttüğü çalışmaların neticesinde; 

 BM Teşkilatı İnsan Hakları Komisyonu 23 Ağustos 1996 tarihinde Çin yönetimini 

Doğu Türkistan Türklerine karşı yürüttüğü ırkı aşağılama siyasetine son vermeye çağıran bir 

karar çıkarmıştır, 

 Uluslararası Af örgütü Genel Sekreteri Piere Sane 29 Ekim 1997’de Çin Devlet Başkanı 

Zemin’e gönderdiği bir mektupla, insanca yaşama hakkı için direnen Doğu Türkistanlılara 

karşı uygulanan ağır cezaları kınamıştır, 

 13 Şubat 1997’de Avrupa Birliği dışişleri bakanları, Çin yönetiminin Doğu 

Türkistan’daki şiddet uygulamalarını kınayarak, sorunların barışçı yollardan çözülmesi 

gerektiğini Çin Dış İşleri Bakanı’na iletmiştir, 

 6 Mart 1997’de merkezi Londra’da bulunan Uluslararası İnsan Hakları Teşkilatı Çin’in 

Doğu Türkistan’daki soykırım siyasetini telin eden bir karar almıştır, 

 24 Mart 1997’de Cenevre’de BM İnsan Hakları Komisyonu’nda UNPO temsilcileri bir 

konuşma yaparak Doğu Türkistan’daki soykırım hakkında detaylı bilgiler vermiştir.  

 Avrupa Parlamentosu’nun Nisan 1997’de Çin’in Doğu Türkistan’daki insan haklarını 

ihlal eden uygulamalarının telin edilmesi sağlanmıştır. 

 UNPO üyeleri 23-25 Nisan 1996’da Washington’da düzenlenen Dünya Parlamenterler 

Birliği Toplantısı’na gözlemci olarak katılarak, toplantıya katılan parlamenterlere Doğu 

Türkistan’daki insan hakları ihlalleri ile ilgili bilgiler vermişlerdir (Alptekin, 1997: 1389-

1390). 

 Uzun zamandır Doğu Türkistan’daki insan hakları ihlallerine ve baskılara karşı sessiz 

kalan dünya devletlerinin ilgisi 1990’lı yıllarda bir ölçüde sağlanmış gibi görünmektedir. 

Birleşmiş Milletler bölgedeki sorunu ilk defa 1990’larda gündemine almıştır. Doğu 

Türkistan’ın geleceğinin belirlenmesinde bu uluslararası ilginin devam edip etmemesi çok 

önemli bir rol oynayacaktır. Ayrıca Çin Halk Cumhuriyeti’ndeki gerçekleşmesi beklenen, 

demokratikleşme hareketleri ve rejim değişikliği gibi uygulamalar Doğu Türkistanlıların 

bağımsızlık emellerinin gerçekleşmesini kolaylaştırabilir.  

 1990’larda Doğu Türkistan’daki ayaklanmaların temel amacı Çinlileri bölgeden 

çıkarabilecek bir güç elde etmekten çok, sorunlarını dünyaya duyurmaktır ve bunu da bir 

ölçüde başarmışlardır.

--33--



 

Kaynakça 

Alptekin, E. (1997). Doğu Türkistan Türklerinin bağımsızlık mücadelesi, Yeni Türkiye Dergisi, 

(16), 1385-1390. 

Alptekin, İ. Y. (1975). Doğu Türkistan davası. 2. baskı, İstanbul: Otağ Yayınları. 

Alptekin, İ. Y. (1992). Ulutulan vatan: Doğu Türkistan. 2. Baskı. İstanbul: Seha Neşriyat. 

Ardel, A. (2963). Doğu Türkistan (Sin Kaing Muhtar Uygur Eyaleti). Türk Kültürü Dergisi, 

(8), 26-33. 

Bekin, M. R. (1997). Doğu Türkistan gerçeği”. Yeni Türkiye Dergisi, (16), 1391-1395. 

Cengiz, İ. (1997) Doğu Türkistan’ın hukuki durumu ve temel sorunları. Yeni Türkiye Dergisi, 

(16), 1396-1414. 

Gömeç, S. (1995). Uygur Türkleri tarihi ve kültürü. Ankara: Atatürk Kültür Merkezi. 

Hayit, B. (1995). Türkistan devletlerinin milli mücadeleleri tarihi. Ankara: Türk Tarih 

Kurumu. 

Kurban, İ. (1992). Şarki Türkistan Cumhuriyeti (1944 - 1949). Ankara: Türk Tarih Kurumu. 

Kurban, İ. (1995). Doğu Türkistan için savaş. Ankara: Türk Tarih Kurumu. 

Saray, M. (1995). Atatürk ve Türk dünyası. Ankara: Türk Tarih Kurumu. 

Saray, M. (1997).  Doğu Türkistan Türklerinin dramı. Yeni Türkiye Dergisi, (16), 1419-1422.  

Türkistan, R. (1997). Doğu Türkistan sorunu. Yeni Türkiye Dergisi, (16), 1415-1418. 

   

 

--34--



ÇOKKÜLTÜRLÜLÜKTEN ULUS-DEVLETE: 

KİMLİK, SİYASET VE VATANDAŞLIK 

DENKLEMİ 

İKBAL VURUCU1 

Giriş 

Küreselleşme süreci ve ivme kazanan göç hareketleri, 

modern ulus-devletlerin kurucu unsuru olan millî kimlik kavramının 

yeniden değerlendirilmesini zorunlu kılmıştır. Bu süreçte, etnik ve 

kültürel farklılıkların tanınmasına dayalı bir politika modeli olan 

"çokkültürcülük", millî kimliğe bir alternatif olarak sunulmaktadır. 

Ancak sosyolojik bir realite olan "çok kültürlülük" ile normatif bir 

siyasî tercih olan "çokkültürcülük" arasındaki kavramsal bulanıklık; 

millî kimliğin işlevini yitirmiş, baskıcı bir yapı olduğu iddialarını 

beslemekte ve Türk kimliğini sıradan bir etnik kategoriye indirgeme 

çabalarına zemin hazırlamaktadır. 

Bu çalışma, çokkültürcülük ile ulus-devlet arasındaki yapısal 

gerilimi modern devletin kuruluşu ve işlevi bağlamında ele 

almaktadır. Ulus-devletlerin homojenleştirici yapılar olduğu 

yönündeki eleştirilerin aksine, bu yapıların toplumsal bütünleşme ve 

 
1 Dr., Pamukkale Üniversitesi, Acıpayam Meslek Yüksekokulu, Mülkiyet Koruma 

ve Güvenlik Bölümü, Orcid: 0000-0001-9680-2320 

BÖLÜM 3

--35--



ortak aidiyet ihtiyacını karşılayan dinamik formlar olduğu 

savunulmaktadır. Nitel araştırma yöntemlerinden literatür taraması 

ve eleştirel söylem analizinin harmanlandığı çalışmada; Benedict 

Anderson, Ernest Gellner ve Anthony D. Smith’in kuramsal 

yaklaşımları temel alınmıştır. Kurucu kimlik olgusunun devletin 

kültürel ve siyasi kimliği üzerindeki rolü, ABD’nin Anglo-Sakson 

yapısı ve Türkiye’nin anayasal vatandaşlık çerçevesi üzerinden 

karşılaştırmalı bir analize tabi tutulmaktadır. 

Yöntemsel olarak tümdengelim yaklaşımını benimseyen bu 

çalışma, genel ulus-devlet kuramlarından hareketle Türkiye’nin son 

on beş yılda karşılaştığı olağandışı göç hareketliliğini bir vaka 

analizi olarak değerlendirmektedir. Bu çerçevede, güncel göç 

tartışmalarında başvurulan "ırkçılık" nitelemeleri, nesnel toplumsal 

kaygıları perdelemedeki işlevleri açısından eleştirel bir süzgeçten 

geçirilmektedir. Çalışma, Türk kimliğinin anayasal çerçevede 

üstlendiği bütünleştirici rolü ve ulus-devletin demografik değişimler 

karşısındaki ontolojik güvenliğini bilimsel bir perspektifle 

tartışmayı hedeflemektedir. 

Türk Kimliği ve Çok kültürlülük Gerilimi 

Kimlik politikaları ve ulus-devlet ontolojisi çerçevesinde, 

Türk kimliğinin evrenselci söylemler (hümanizm ve bilimsellik) 

üzerinden sorunsallaştırılması ve bu sürecin ideolojik altyapısı bu 

metinde ele alınacaktır. Söz konusu söylemler sosyolojik ve siyaset 

bilimi perspektifiyle, ulusal kimliğin istikrarsızlaştırılması 

(deconstruction) ve çok-kültürcülük paradigmasının bir "karşı-

anlatı" olarak inşasını odağa almaktadır. Siyaset bilimi literatüründe 

bu tartışma, modern ulus-devletin üniter yapısı ile post-modern çok-

kültürcülük arasındaki gerilim hattında yer almaktadır. Millî kimliğe 

yöneltilen "baskıcı, tek tip ve otoriter" suçlamalarının, aslında 

modern ulus-devletin homojenleştirici karakterine yönelik post-

modernist bir eleştiridir. Bu noktada "hümanist" ve "bilimsel" 

--36--



gerekçelerin kullanılması, ideolojik bir pozisyonun evrensel değerler 

maskesiyle meşrulaştırılması (legitimation) stratejisi olarak 

okunabilir. Bu strateji, millî kimliği arkaik ve işlevsiz bir yapı olarak 

kodlayarak, yerine çok-kültürcülüğü normatif bir çözüm ve 

"demokratik bir panzehir" olarak konumlandırmaktadır. 

Sosyolojik açıdan ise süreç, bir "üst kimlik" (supra-identity) 

olan Türk kimliğinin, "alt kimlik" (sub-identity) veya sıradan bir 

etnik kategori düzeyine indirgenmesi çabası olarak 

değerlendirilebilir. Bu durum, toplumsal bütünleşmeyi sağlayan ana 

aksın çözülerek, toplumun "etnik bir mozaiğe" dönüştürülmesi 

riskini barındırmaktadır. Türk kimliğinin gönüllü bir aidiyet 

olmaktan çıkarılarak itibarsızlaştırılması süreci, kolektif hafızanın 

ve toplumsal dayanışma ağlarının aşındırılması (erosion of social 

cohesion) girişimidir. Çok-kültürcülük bu bağlamda, farklılıkların 

bir arada yaşamasından ziyade, kurucu kimliğin hegemonik gücünü 

kırmaya yönelik siyasal bir araç olarak işlev görmektedir (Vurucu, 

2011). Türk kimliği üzerindeki tartışmalar sadece akademik bir 

terminoloji meselesi değil, aksine Türkiye'nin siyasî birliği ve 

toplumsal dokusu üzerinde yürütülen derin bir meşruiyet 

mücadelesini yansıtır. Çok-kültürcülük politikalarının bir çözüm 

modeli olarak sunulması, kurucu kimliğin siyasî alandaki kapsayıcı 

etkisini daraltmayı hedefleyen bir "kimliksizleştirme" sürecinin 

parçası olarak analiz edilecektir.  

Çok-kültürlülük tartışmalarının temelinde, "millet" 

kavramının modern ulus devlet yapısı içindeki tanımı ve bu tanımın 

kapsayıcılığı yer almaktadır. Bu tartışmaların kuramsal zeminini 

netleştirmek adına, kavramsal bir ayrım yapmak zorunludur. 

Sosyolojik bir olgu olarak çok kültürlülük, bir toplumda mevcut olan 

etnik, dinî ve kültürel çeşitliliğin fiili varlığını ifade eden betimsel 

bir terimdir. Buna karşılık çok-kültürcülük, söz konusu çeşitliliği 

tanıyan, bu farklılıkları yasal güvencelerle koruyan ve teşvik eden 

normatif bir devlet politikasını temsil eder (Akça, 2013). Akademik 

--37--



ve politik söylemlerde sıklıkla birbirine karıştırılan bu iki terimden 

birincisi toplumsal yapının mevcut durumuna işaret ederken, ikincisi 

bu yapıya dair geliştirilen siyasî ve ideolojik bir tercihi tanımlar. 

Dolayısıyla çok-kültürcülük, toplumsal çeşitliliğin (çok kültürlülük) 

devlet eliyle yönetilme ve kamusal alanda meşrulaştırılma biçimi 

olarak değerlendirilmelidir. 

Çok-kültürcülük, 1970’li yıllarda ilk olarak Kanada’da resmî 

düzeyde ortaya çıkmış, 1990’lı yıllardan itibaren ise hem akademik 

hem de aktüel alanda temel tartışma konularından biri hâline 

gelmiştir (Vatandaş, 2002; Parekh, 2002: 236-243). Kavram, hem 

sosyolojik hem de hukukî-siyasî bir nitelik taşımaktadır. Post-

modern düşüncenin “tekil büyük anlatılara” yönelttiği eleştiriler ve 

küreselleşme söylemlerinin ulus-devletin homojenleştirici yapısını 

sorgulaması, çok-kültürcülüğün meşruiyet kazanmasına zemin 

hazırlamıştır (Hall, 2000). 

Türk kimliği karşısında kendini konumlandıran kişi ve 

gruplar, çoğu zaman “hümanist” veya “bilimsel” gerekçelere 

dayanarak millî kimliklerin baskıcı, tek tip, otoriter ve tarihî işlevini 

yitirmiş yapılar olduğunu iddia etmektedir. Bu yaklaşım, millî 

kimliğin günümüzde geçerliliğini kaybettiği ve toplumsal çeşitliliği 

dışladığı fikrini merkeze alır. Buna karşılık çok-kültürcülük, bu 

tartışmalarda millî kimliğin alternatifi olarak konumlandırılır; 

farklılıkları tanıyan, kapsayıcı ve sorun çözücü bir politika modeli 

olarak olumlanır (Vurucu, 2015: 29-90). Dolayısıyla Türk kimliğini 

sıradan bir etnik kimlik düzeyine indirgemek, itibarsızlaştırmak, 

gönüllü aidiyet olmaktan çıkarmak amacıyla yoğun bir söylemsel ve 

politik çaba yürütülmektedir. 

Bu noktada “millet” kavramının tanımı önemlidir. Ulus-

devlet inşasında millet, yalnızca etnik kökeni ifade eden bir topluluk 

değil; ortak tarih, kültür, değerler ve siyasî birlik üzerinden kurulan 

bir üst kimliktir. Modern ulus-devletler, yurttaşlık temelinde eşitlik 

iddiası taşırken, aynı zamanda belirli bir tarihî-kültürel çerçeveye 
--38--



dayanır (Smith, 1994: 117-156). Türk kimliği de bu bağlamda, etnik 

bir kimlikten öte, yurttaşlık ve aidiyet temelinde inşa edilmiş bir 

siyasî ve kültürel kimliktir. 

Bu ayrım dikkate alındığında, Türk kimliği ile çok-

kültürcülük arasındaki gerilim daha net görünür. Ulus-devlet 

paradigması, toplumsal bütünleşme ve siyasî birlik için ortak bir 

kimliğe vurgu yaparken; çok-kültürcülük farklı kimliklerin eşit 

derecede görünür olmasını ve tanınmasını savunur. Sosyolojik 

açıdan bu iki yaklaşım arasında bir denge arayışı kaçınılmazdır. Zira 

aşırı homojenleştirici bir milliyetçilik, toplumsal farklılıkları 

bastırma riskini taşırken; sınırsız bir çok-kültürcülük ise siyasî birlik 

ve ortak aidiyet duygusunu zayıflatabilir. Dolayısıyla Türk kimliği–

çok-kültürlülük gerilimi, yalnızca ideolojik bir karşıtlık değil; 

modern devletin işlevleri, yurttaşlık hakları, toplumsal bütünleşme 

ve kimlik siyaseti tartışmalarının merkezinde yer alan yapısal bir 

meseledir. Bu tartışmanın sağlıklı yürütülebilmesi, “millet”in etnik 

indirgemeci bir çerçeveden değil; eşit yurttaşlık ve kültürel aidiyet 

temelinde yeniden kavramsallaştırılmasına bağlıdır. 

Avrupa Birliği bağlamında gündeme gelen “anayasal 

vatandaşlık” kavramı ise çok-kültürcülükten daha sonra ortaya 

çıkmıştır. Anayasal vatandaşlık, anlamını anayasal bir çerçeveden 

alırken; çok-kültürcülük, doğrudan toplumsal farklılıkları tanımaya 

yönelik bir politika anlayışına gönderme yapmaktadır. Avrupa 

Birliği’ni oluşturan ulus-devletler açısından anayasal vatandaşlık, 

“Avrupa yurttaşlığı” adı altında uygulamaya sokulan ve yurttaşlık 

temelinde bütünleşmeyi hedefleyen bir stratejiye işaret etmektedir. 

Avrupa dışındaki bağlamlarda ise çok-kültürcülüğün, ulus-

devletlerin parçalanarak çok kimlikli bir yapıya evrilmesiyle hayata 

geçirilmesi öngörülmektedir (Vurucu, 2015: 57-63). Bu açıdan çok-

kültürcülük, ulus-devlet içerisinde kültürel farklılıkların tanınmasını 

esas alan bir politika niteliği taşır. 

--39--



Anayasal vatandaşlık ve çok-kültürcü politikaların karşısında 

konumlanan “millî vatandaşlık” ise hukukî-siyasî bir kimliktir. Millî 

vatandaşlık, bireyin devlet ve toplum ile olan ilişkilerini düzenler. 

Bu kurum, ulus-devletleri diğer devlet modellerinden ayıran temel 

bir özellik olarak öne çıkar. Millî vatandaşlık, bireyin soyut, eşit, 

özgür ve evrensel hak ve hukuk üzerinden tanımlanmasını sağlar. Bu 

çerçevede bireyin etnik, dinî veya kültürel aidiyetleri, devletle 

kurduğu hukuki ilişkilerde belirleyici bir işlev üstlenmez (Ateş, 

2001). 

Ulus-Devlet, Çok-kültürcülük ve Anayasal Vatandaşlık 

Avrupa Birliği bağlamında geliştirilen “anayasal 

vatandaşlık” kavramı ise çok-kültürcülükten daha sonra gündeme 

gelmiş, farklı bir yönelim ortaya koymuştur. Habermas’ın 

kavramsallaştırdığı şekliyle anayasal vatandaşlık, etnik ya da 

kültürel aidiyetlerden ziyade anayasal normlara dayalı ortak bir 

yurttaşlık kimliği inşa etmeyi hedefler. Böylece ulus-devletin 

homojenleştirici millî vatandaşlık anlayışı ile çok-kültürcülüğün 

parçalı kimlik siyaseti arasında bir “ara formül” sunar (Habermas, 

2005: 13-65). Avrupa Birliği’nin “Avrupa yurttaşlığı” projesi, bu 

anlayışın somut bir uygulaması olarak değerlendirilebilir. Burada 

amaç, farklı ulus-devletlerin yurttaşlarını ortak demokratik değerler 

temelinde bütünleştirmektir ( Canovan, 1996). 

Öte yandan Will Kymlicka’nın (2015) yaklaşımı, çok-

kültürcülüğü özellikle liberal bir çerçevede temellendirmiştir. 

Kymlicka’ya göre farklı etnik ve kültürel grupların tanınması, 

bireysel özgürlüklerin tam anlamıyla gerçekleşebilmesi için 

zorunludur. Dolayısıyla çok-kültürcülük, yalnızca bir kültürel 

politika değil; aynı zamanda demokratik eşitliğin gereği olarak 

görülür. Bu perspektif, çok-kültürcülüğü anayasal yurttaşlıktan 

ayırır. Anayasal yurttaşlık ortak anayasal değerler üzerinden 

birliktelik önerirken, çok-kültürcülük farklılıkların kurumsal 

--40--



düzeyde tanınmasını öne çıkarır. Tartıştığımız bu iki yaklaşım, 

modern siyasî düzenlerin karşı karşıya kaldığı temel gerilimi de 

ortaya koyar. Ulus-devlet, millî vatandaşlık aracılığıyla ortak aidiyet 

ve siyasî birlik yaratmayı amaçlarken; çok-kültürcülük, bu aidiyetin 

homojenleştirici niteliğini sorunlu görerek farklılıkların görünür ve 

meşru olmasını savunur. Anayasal vatandaşlık ise bireyi anayasal 

normlara bağlı, eşit haklara sahip bir yurttaş olarak tanımlar; fakat 

etnik ya da kültürel kimliklerin siyasî düzlemde belirleyiciliğini 

sınırlar. 

Ulus-devletin geleneksel "millî vatandaşlık" modeli, 

modernleşme süreciyle birlikte homojen bir toplum tahayyülü 

üzerine inşa edilmiş olsa da, küreselleşmenin getirdiği kimlik 

hareketleri bu yapının doğal değişim alanını ve sınırlarını zorlamaya 

başlamıştır. Bu bağlamda ortaya çıkan çok-kültürcülük ve anayasal 

vatandaşlık yaklaşımları, aslında ulus-devletin kapsayıcılık 

yeteneğine yönelik geliştirilmiş iki farklı paradigma arayışını temsil 

eder. Sosyolojik bir perspektifle bakıldığında, çok-kültürcülük 

politikaları farklı kimliklerin kamusal alanda özneleşmesini 

sağlarken, aynı zamanda toplumsal yapının ortak bir ülkü etrafında 

kenetlenmesini engelleyen bir "parçalanmışlık" riski doğurmaktadır. 

Bu durum, bireylerin kolektif bir bütünün parçası olmaktan ziyade 

kendi kapalı cemaatlerine yönelmesiyle sonuçlanan bir sosyal 

atomizasyona zemin hazırlayabilir. 

Diğer taraftan, anayasal vatandaşlık modeli, aidiyeti etnik 

veya kültürel kodlardan arındırarak rasyonel ve hukukî bir zemine, 

yani anayasal ilkelere bağlılığa indirger. Ancak bu modelin "kültürel 

körlük" olarak adlandırılan tutumu, toplumsal grupların tarihî ve 

simgesel tanınma taleplerini göz ardı etme eğilimindedir. Sosyolojik 

düzlemde bu iki yaklaşım arasındaki gerilim; devletin tarafsızlığı ile 

kimliklerin özgünlüğü, toplumsal bütünleşme ile kültürel çoğulculuk 

arasındaki hassas dengede düğümlenmektedir. Sonuç olarak, her iki 

alternatif de ulus-devletin millî kimlik mirasını aşmaya çalışırken, 

--41--



bir yandan sosyal dayanışmanın zayıflaması diğer yandan ise 

kimliklerin temsil kriziyle karşı karşıya kalmaktadır (Habermas, 

2002: 23-43). 

Çok-kültürcülük, Ulus-Devlet ve Kurucu Kimlik 

Çok-kültürcülük, ulus-devlet yapısına ve millet olgusuna bir 

alternatif olarak öne sürülmüştür. Ancak öngördüğü yapının 

ikamesine kıyasla zayıf meşruiyet temelleriyle dikkat çekmektedir. 

Çok-kültürcü söylemde, ulus-devletler tek bir milletin varlığını esas 

almakta ve siyasî sistem içerisinde farklılıkları yok saymaktadır. Bu 

homojen yapının ise soykırım, asimilasyon veya sürgün gibi 

politikalarla yaratıldığı iddia edilmektedir. Tek bir ideolojinin, yani 

milliyetçiliğin, hâkim olduğu ileri sürülmektedir. 

Söz konusu retorik, modernitenin rasyonelleşme, 

bireyselleşme ve hukuksal eşitlik gibi temel kazanımlarını göz ardı 

ederek; makro ve mikro gerçekliklerden kopuk, spekülatif bir devlet 

ve toplum ontolojisi kurgulamaktadır. Bu kurgusal yapı, sosyolojik 

açıdan incelendiğinde, modern öncesi toplumsal formasyonların - 

özellikle Orta Çağ’ın askriptif (atfedilmiş) statülere dayalı eşitsiz 

hiyerarşisinin - post-modern bir kisve altında yeniden üretilmesi 

riskini taşımaktadır. Bu noktada çok-kültürcülük kuramcısı Bhikhu 

Parekh, monistik ve çoğulcu yapılar arasındaki gerilime dikkat 

çekerek normatif bir uyarıda bulunur. Parekh’e göre, kültürel 

homojenliğin toplumsal dayanışma ve ortak anlam dünyası 

inşasındaki işlevsel gücü görmezden gelinemez. Dolayısıyla, 

kültürel çoğulculuğun her türlü sosyo-tarihsel bağlamda evrensel 

olarak üstün ve ontolojik açıdan daha nitelikli bir toplumsal 

örgütlenme biçimi olduğunu iddia etmek, sosyolojik 

belirlenimcilikten uzak ve ampirik dayanaktan yoksun bir yaklaşım 

olacaktır (Parekh, 2002: 220). 

Bu tespit, modern ulus-devletin Avrupa’daki 

uygulamalarıyla da örtüşmektedir. “Hâkim millet” kavramı çoğu 

--42--



zaman ajite bir şekilde kullanılsa da, tarihî olarak devletlere ve 

ülkelere ismini veren unsur kurucu halkın kimliğidir. Hatta devletin 

adı doğrudan kurucu halktan alınmasa bile, devletin kültürel kimliği 

bu kurucu unsurun değerleri temelinde inşa edilir. Amerika Birleşik 

Devletleri örneği bu açıdan dikkat çekicidir: Çok etnikli, dinî, 

kültürel ve renkli bir yapıya sahip olmasına rağmen, Anglo-Sakson-

Protestan (WASP) kültürü devletin kurucu kimliğini belirlemiştir. 

Anglo-Saksonlar nüfusun çoğunluğunu oluşturmasa da, devleti 

kuran unsur oldukları için Amerikan devlet örgütlenmesi ve kültürel 

yapılanması İngiliz kültürü merkezlidir. “Beyaz, Anglo-Sakson, 

Protestan” kimlik modern Amerika’nın kurucu değerleri olmuştur 

(Huntington, 2004). 

Benzer biçimde modernleşmenin merkez ülkelerinde de 

devlet kimliğinin kurucu halk üzerinden tanımlanması toplumsal ve 

siyasî bir kural olarak işler. Türkiye Cumhuriyeti de bu bağlamda 

değerlendirilebilir. Cumhuriyeti kuran halk Türk milletidir ve 

devletin kimliği, kurucu unsurun kültürü temelinde inşa edilmiştir. 

Bu durum modern öncesi yapılarla çelişmek yerine, modern devletin 

toplumsal meşruiyetini güçlendiren bir unsur olarak görülmelidir. 

Nitekim çok-kültürcü Osmanlı Devleti’nde bile, resmî dilin Türkçe 

olması bu kurucu unsurun belirleyici rolünü açıkça ortaya koyar.2 

Çok-kültürcü yaklaşım, modern devletin doğuşunu 

anlamakta sınırlı kalmaktadır. Ulus-devlet, modern öncesi 

imparatorlukların eşitsizlik temelli yapılarından kopuşu temsil eder. 

Benedict Anderson’un ifadesiyle ulus, “hayali cemaat”tir: bireyler 

birbirlerini hiç tanımasalar da, aynı siyasî topluluğun üyesi 

 
2 Osmanlı Devleti’nin resmi dili Kanun-i Esasi’nin 18. Maddesinde Türkçe olarak 

kabul edilmesinin yanında 68. madde ile de Meclisi Mebusan ’da Türkçe bilmeyen 

mebusanların dört sene içerisinde öğrenmemiş olmaları halinde mebus 

olamayacaklarının belirtilmesi doğrultusunda yürütmede görevli olan azınlık 

mebusları için Türkçe öğrenmeleri zorunlu tutularak Türkçe’nin yaygınlaşması 

amaçlanmıştır. 18. madde ile aynı zamanda devlette işe girmek içinde Türkçe 

bilme şartı getirilmiştir (Yaşar&Macar, 2022: 79). 
--43--



olduklarına inanırlar. Bu inanç, modern iletişim ağları, ortak dil, 

eğitim ve basın aracılığıyla inşa edilir. Dolayısıyla ulus-devlet, 

homojenleştirici bir şiddet politikası olmaktan ziyade, ortak bir 

tahayyül ve aidiyet üzerinden toplumsal bütünleşme yaratan modern 

bir formdur (Anderson, 1995). 

Ernest Gellner, ulus-devlet fenomenini sanayi toplumunun 

yapısal gereklilikleriyle ilişkilendirerek; modernleşme sürecini, 

artan toplumsal iş bölümü ve dikey/yatay hareketliliğin bir türevi 

olarak analiz eder. Gellner’ın kuramında modernleşme, toplumsal 

atomizasyonu engellemek ve işlevsel bir bütünlük sağlamak adına, 

standartlaştırılmış ve homojen bir "yüksek kültürün" (high culture) 

inşasını zorunlu kılan bir katalizör işlevi görür. Bu bağlamda ulus-

devlet, atomize olmuş yerel kültürleri ve tikel kimlikleri merkezi bir 

üst kimlik potasında eriterek toplumsal bütünleşmeyi sağlayan temel 

makro-yapısal aygıt olarak konumlanır. Dolayısıyla milliyetçilik, bu 

perspektifte tarihî bir kaza ya da iradî bir zorbalık olmaktan ziyade; 

sanayileşmiş toplumun sosyo-ekonomik sürdürülebilirliği ve 

işlevsel farklılaşması için elzem olan rasyonel bir ideolojik yanıt 

olarak kavramsallaştırılır (Gellner, 1992). 

Anthony D. Smith’in etnosembolcü perspektifi (Smith, 

2017), ulus devletlerin modern birer inşa olduğu gerçeğini kabul 

etmekle birlikte, bu yapıların tarihî bir derinlikten yoksun olduğu 

iddiasına karşı çıkar. Smith’e göre millî kimlikler; tarihî mitler, 

semboller ve kolektif hafızadan beslenen dinamik süreçlerin birer 

ürünüdür. Bu bağlamda ulus devletler, "ex nihilo" (hiçlikten) 

yaratılmış yapılar olmaktan ziyade, tarihî bir "etnik çekirdek" 

(ethnie) üzerine inşa edilmiş modern kurumlardır. Smith, 

milliyetçiliği salt siyasî bir hareket olarak değil, modernitenin 

"seküler dini" olarak kavramsallaştırır. Bu perspektifte milletler, 

bireylere zamansal bir süreklilik ve manevi bir ölümsüzlük hissi 

bahşeden, geçmiş ile gelecek arasında köprü kuran "kutsal 

topluluklar" şeklinde nitelendirilir. 

--44--



Milliyetçiliğin günümüz dünyasındaki sarsılmaz etkisini bu 

kutsal ve sembolik boyut üzerinden açıklayan Smith, rasyonel ve 

bürokratik mekanizmaların tek başına bir toplumun "millet" 

bilincine ulaşması için yeterli olmadığını savunur. Devletin 

kurumsal işleyişi ne kadar rasyonel olursa olsun, toplumsal 

meşruiyet ve bütünleşme ancak ortak anılar, mitolojik anlatılar ve 

kültürel sembollerin varlığıyla mümkündür. Dolayısıyla 

milliyetçiliğin gücü, modernist kuramcıların iddia ettiğinin aksine, 

yalnızca elitlerin kitleleri manipüle etmesinden değil; kullanılan 

sembol ve mitlerin, halkın tarihî kimlik ve kültürel kodlarında gerçek 

bir karşılık bulmasından kaynaklanmaktadır. 

Bu kuramsal çerçeve, çok-kültürcülüğün eleştirisini daha 

somut hâle getirir. Bhikhu Parekh’in de belirttiği gibi, kültürel 

bakımdan homojen toplumların güçlü yanları vardır ve 

çoğulculuğun her zaman evrensel olarak daha iyi olduğunu 

söylemek mümkün değildir. Modern devlet pratiği de bunu doğrular. 

Devletler kurucu halkın kültüründen beslenir, siyasî 

örgütlenmelerini bu kültür üzerine inşa eder. Amerika Birleşik 

Devletleri örneğinde Anglo-Sakson-Protestan kimliğinin kurucu 

rolü; Türkiye Cumhuriyeti’nde ise Türk kimliğinin devletin temelini 

oluşturması bu duruma işaret eder. Osmanlı gibi çok kültürlü bir 

imparatorlukta bile, Türkçenin resmî dil olması bu kurucu unsurun 

belirleyiciliğini göstermektedir. 

Sonuç olarak, ulus-devlet – çok-kültürcülük gerilimi, 

yalnızca güncel bir siyasî tartışma değil, aynı zamanda modernliğin 

temel sorunsallarından biridir. Ulus-devlet kuramları, modern 

toplumun eşit yurttaşlık, ortak aidiyet ve kurumsal bütünlük 

ihtiyacına işaret ederken; çok-kültürcülük, farklılıkların tanınmasını 

önceler. Ancak kurucu kimlik unsurunu göz ardı eden çok-kültürcü 

yaklaşım, modern devletin toplumsal meşruiyetini anlamakta 

yetersiz kalmaktadır. 

--45--



Etno-Siyasî Talepler Karşısında Türk Vatandaşlığı ve Toplumsal 

Bütünleşme 

Modern dünyada, Japonya ve Afrika’daki kabile kimliği 

taşıyan bazı toplumların kurduğu devletler dışında, tekil ve homojen 

bir kültürel yapıya sahip devlet neredeyse yoktur. Türkiye de bu 

genel durumun dışında değildir; toplum yapısı kısmen çok 

kültürlüdür.3 Ancak yukarıda vurgulandığı gibi, burada “çok 

kültürlülük” ile “çok-kültürcülük” kavramlarını ayırt etmek gerekir. 

Çok-kültürcü sistem, farklı etnik ve dinî grupların yalnızca kültürel 

alanda değil, aynı zamanda siyasî alanda da özerklik kazandığı bir 

düzeni ifade eder. Ancak bu tür bir siyasî sistemin modern devletler 

pratiğinde işlerlik kazandığı bir örnek mevcut değildir. Çok-

kültürcülük esasen 1990’larda, Soğuk Savaş’ın sona ermesi ve 

Sovyetler Birliği’nin dağılmasıyla birlikte Kanada ve Avrupa’da öne 

çıkan bir entegrasyon politikası olarak ortaya çıkmıştır. Post-modern 

felsefe ve küreselleşme söylemleriyle uyumlu biçimde geliştirilen bu 

politika, etnik ve dinî temelli iç çatışmalar karşısında Avrupa 

devletlerinin kendi içlerindeki farklılıkları topluma entegre etme 

girişimiydi (Castles&Miller, 2008). 

Bu entegrasyon stratejisi, “doğal olarak” her devletin hâkim 

kültürü etrafında şekillenmiştir. Yani toplumsal ve siyasî 

bütünleşme, çekirdek kültürün belirlediği ortak değerler etrafında 

gerçekleşmiştir. Aslında bu süreç, politik bir söylem hâline 

gelmeden önce, toplumların kendi iç dinamikleriyle işleyen doğal bir 

 
3 KONDA’nın 2022 yılında yaptığı Türkiye Yüz Kişi Olsa araştırmasına göre, 

Türkiye’nin % 77’si Türk, %19’u Kürt. 

https://interaktif.konda.com.tr/rapor/turkiye-100-kisi-olsa/1 (Erişim Tarihi: 

13.12.2025). Buran ve Çak ise yaptıkları araştırmada şu bilgiyi verirler:  

“Günümüzde Türkiye’de Türk kimliği iki aşamalı bir özelliğe sahiptir. Birincisi 

soy, dil, tarih ve kültür bakımından kendini Türk kabul eden ve toplam nüfusun % 

85’ini oluşturan büyük çoğunluğun kimliğidir. İkincisi ise, siyasal, hukuksal ve 

toplumsal kimlik olarak Türk kimliğidir. Bu kimliğin içinde farklı soylardan, 

inançlardan olan ve farklı dilleri konuşan Türkiye Cumhuriyeti vatandaşlarının 

tümü yer alır” (2012: 36). 
--46--

https://interaktif.konda.com.tr/rapor/turkiye-100-kisi-olsa/1


uyum ve dönüşüm pratiği niteliğindeydi. Ancak 11 Eylül 2001 

saldırıları sonrası çok-kültürcü söylem siyasî alanda cazibesini 

kaybetmiş ve giderek etkisizleşmiştir (Joppke, 2004). 

Türkiye açısından bakıldığında, anayasal çerçeve bu 

tartışmaları net biçimde tanımlar. Anayasa’ya göre, Türk devletine 

vatandaşlık bağı ile bağlı olan herkes “Türk” kabul edilir. Türkiye 

Cumhuriyeti Anayasası, Madde 66: “Türk Devletine vatandaşlık 

bağı ile bağlı olan herkes Türk’tür.” Bu hukukî ve siyasî kimlik 

tanımı, Türkiye’deki tüm etnik, dinî, kültürel, felsefi, toplumsal 

cinsiyet veya cinsel yönelim farklılıklarını kapsar. Dolayısıyla 

Türkiye Cumhuriyeti vatandaşlığı, bireylerin farklılıklarını inkâr 

etmeyen; ancak siyasî açıdan onları ortak bir kimlikte buluşturan 

kapsayıcı bir çerçeve sunar (Gözler, 2023; Özbudun, 2025). 

Türkiye’de vatandaşlık kimliğine yönelik ilk itirazlardan biri, 

“Türklüğün de diğer etnik kimlikler gibi bir etnik kimlik olduğu ve 

bu nedenle diğer kimlikleri baskıladığı” iddiasıdır. Yüzeysel ve 

indirgemeci bir mantıkla bakıldığında bu görüş doğru gibi 

görünebilir; ancak tarihî, siyasî ve hukuki boyutları dikkate 

alındığında sorunlu bir akıl yürütmedir. Tarihî olarak bu coğrafyaya 

“Türk ülkesi” adını verenler bizzat Avrupalılardır (Özcan, 2025). Bu 

adlandırma, Türklerin bölgede demografik açıdan çoğunluğu 

oluşturmaları ve Anadolu’yu “vatan” haline getirmeleriyle doğrudan 

ilişkilidir. Kısacası, Anadolu’da devlet kurucu irade “Türk”tür ve 

kurucu halkın adı, doğal olarak devletin kimliğine de yansımıştır. 

Buna bağlı olarak, her ulus-devlette olduğu gibi Türkiye’de 

de hâkim kültür, yalnızca demografik üstünlüğün değil, aynı 

zamanda siyasî egemenliğin bir sonucu olarak Türk kültürü ve 

kimliğidir. Bu çerçevede farklı etnik, kültürel, felsefi veya toplumsal 

kimlikler, sistemin tamamlayıcı unsurlarıdır. Bu kimliklerin inkârı 

ya da yok edilmesi söz konusu değildir. Almanya, Fransa veya 

Amerika Birleşik Devletleri’nde olduğu gibi Türkiye’de de farklı 

etnik kimlikler ifade edilebilir. “Kürt kökenli Türk yazar”, “Çerkes 
--47--



kökenli Türk şair” veya “Türk kökenli Alman futbolcu” ifadeleri, 

kimliklerin reddi değil, çoklu aidiyetin ifadesidir. Benzer şekilde 

“Afro-Amerikan” örneği de bu çoklu aidiyeti gösterir. Millî kimlik, 

bu farklılıkların ortak kültüre katkısıyla sürekli yeniden üretilir. 

Ulus-devletler, yalnızca belirli bir toprak parçası üzerindeki 

egemenliği temsil eden statik siyasî yapılar değil, aynı zamanda 

kolektif kimliğin ve toplumsal rızanın sürekli olarak inşa edildiği 

karmaşık yeniden üretim süreçleridir. Bu süreç, bir yandan tarihî 

sürekliliği ve geleneksel bağları muhafaza ederken, diğer yandan 

değişen sosyo-politik dinamiklere uyum sağlayan evrimsel bir 

nitelik taşır. Bu bağlamda ulus-devlet, toplumsal bütünleşmeyi 

sağlama işlevini yerine getirirken, bünyesindeki kültürel ve 

kimliksel farklılıkları dışlamak yerine onları ortak bir siyasî zemin 

üzerinde bir arada tutabilen dinamik ve esnek bir yapı olarak 

değerlendirilmelidir. Dolayısıyla modern ulus-devletin başarısı, 

statik bir homojenlik arayışından ziyade, toplumsal çeşitliliği millî 

aidiyet çerçevesinde harmanlayabilme ve bu dengeyi sürekli olarak 

yeniden üretebilme kapasitesine dayanmaktadır (Smith, 2002; 

Giddens, 2008). 

Buna karşılık Osmanlı İmparatorluğu gibi çok etnikli ve çok 

dinli siyasî yapılar tarihî süreçte sürdürülebilirliklerini kaybetmiş ve 

tarihin sahnesinden çekilmişlerdir. Dolayısıyla günümüzde çok-

etnili ve çok-dinli imparatorluk modeline öykünmek, Batı siyasî 

literatüründe teknik anlamıyla bir “gericilik” olarak 

nitelendirilebilir. Tarihî deneyimi yok saymak, aynı hataları yeniden 

üretme riskini beraberinde getirir. Sovyetler Birliği ve Yugoslavya 

örnekleri, üniter yapıyı terk eden devletlerin ne tür parçalanmalar 

yaşadığını açıkça göstermektedir. Buna karşılık farklı ulus-

devletlerin bir araya gelerek oluşturduğu üst birlikler —örneğin 

Avrupa Birliği— daha olumlu sonuçlar doğurabilmektedir. 

Sonuç olarak, ulus-devletlerin ve millet olgusunun “çöktüğü” 

ya da artık var olmadıkları yönündeki iddialar, gerçekliği 
--48--



yansıtmamaktadır. Aksine, ulus-devletler farklılıkları kapsayarak 

kendilerini sürekli yeniden üreten, hâlen en geçerli ve işlevsel siyasî 

örgütlenme biçimi olmaya devam etmektedir. 

Göç, Kimlik ve Ulus-Devlet 

Göç, modern toplumların neredeyse tümünde karşılaşılan 

tarihî bir olgudur. Ancak göçün niteliği, kapsamı ve hızı toplumsal 

yapılar üzerinde farklı etkiler yaratır. Türkiye’nin son on beş yılda 

karşılaştığı durum, olağan göç süreçlerinden farklıdır. Milyonlarca 

Suriyeli, Afgan, Iraklı, İranlı ve Afrikalının kısa süre içinde 

Türkiye’ye gelmesi, yalnızca demografik bir değişim değil, aynı 

zamanda siyasî, ekonomik ve kültürel dengeleri dönüştüren 

olağandışı bir gelişmedir. Bu nedenle, bu durumu sorunlaştırmak 

veya tartışmaya açmak “ırkçılık” olarak değerlendirilemez; aksine 

toplumsal gerçekliğin analitik bir biçimde kavranmasıdır. 

Avrupa ülkelerinin göçmen akışını sınırlamak için yoğun 

çaba göstermesi, yalnızca güvenlik ya da ekonomiyle sınırlı değildir. 

Toplumsal bütünlük ve kültürel süreklilik de bu kaygının önemli bir 

parçasıdır. Örneğin, Huysmans, göç yönetiminin sadece sınır 

kontrolüyle ilgili olmadığını; aslında Avrupa’nın kendi siyasî 

kimliğini, sınırlarını ve toplumsal korkularını nasıl yönettiğiyle ilgili 

olduğunu vurgular. Huysmans'a göre göçmen, Avrupa'nın kendi 

içindeki istikrarsızlık korkusunun yansıtıldığı bir "günah keçisi" 

haline getirilmiştir (Huysmans, 2006; Hansen&King, 2000). 

Almanya, Fransa ve diğer Avrupa ülkeleri göçmen kabulünü 

sınırlarken, aynı gerekçeler Türkiye için de geçerlidir. Dolayısıyla 

Türkiye’deki sığınmacı tartışmalarını “yabancı düşmanlığı” ile 

özdeşleştirmek, toplumsal kaygıları görmezden gelen indirgemeci 

bir yaklaşımdır. 

Türkiye’deki göçmen varlığının kalıcı bir statüye 

kavuşmasını destekleyen yapılar, ideolojik yelpazenin farklı 

kanatlarında yer alsalar dahi temel bir stratejik düzlemde fikir birliği 

--49--



içerisindedir. Bu ortak zemin, Türk kimliğinin modern devlet aygıtı 

üzerindeki kurucu ve belirleyici niteliğinin sorunsallaştırılmasına 

dayanmaktadır. Bu bağlamda söz konusu eğilim, yalnızca spesifik 

alt kimliklerin temsiliyle sınırlı bir talep olmayıp, ulus-devlet 

modelinin temel sütunu olan Türk kimliğinin siyasî egemenlik 

alanından tedricen tasfiye edilmesine yönelik kapsamlı bir 

paradigma değişimini hedeflemektedir. Dolayısıyla mesele, 

demografik bir dönüşümün ötesinde, devletin ontolojik temellerinin 

ve egemenlik dağılımının yeniden yapılandırılması çabası olarak 

bilimsel bir literatürde tanımlanabilir (Erdoğan, 2014; Özdağ, 2020). 

Türkiye’nin toplumsal yapısı çok kültürlüdür; farklı etnik, 

dinî ve kültürel unsurları barındırır. Ancak bu, Türkiye’nin çok-

kültürcü bir devlet modeli benimsemesi gerektiği anlamına gelmez. 

İsviçre veya Belçika gibi ülkelerde uygulanan çok-kültürcü 

modeller, Türkiye ile tarihî ve toplumsal koşullar açısından 

kıyaslanamaz. Türkiye’nin daha uygun karşılaştırma örnekleri 

Almanya ve Fransa’dır. Bu ülkelerde de toplumsal çeşitlilik vardır, 

fakat devletin kurucu kültürü ve kimliği siyasî düzenin rengini 

belirler. 

Makro ölçekli ve ani demografik değişimlerin toplumsal 

yapıda gerilimlere yol açacağını öngörmek ve bu bağlamda geçici 

koruma statüsündeki bireylerin geri dönüşünü talep etmek, rasyonel 

bir toplumsal düzen arayışıdır; bu tutumun "ırkçılık" kavramı 

üzerinden kategorize edilmesi, meselenin nesnel ve yapısal 

boyutlarını perdeleyen indirgemeci bir yaklaşımdır. Almanya'daki 

yabancı düşmanlığı eksenli ideolojik ırkçılık ile Türkiye'deki kitlesel 

göçün yönetimi ve demografik sürdürülebilirlik kaygısı arasında 

kurulan özdeşlik, toplumsal gerçeklikten kopuk bir söylemsel inşa 

niteliği taşımaktadır. Avrupa Birliği ülkelerinin toplumsal bütünlük, 

kültürel doku ve ekonomik istikrar gerekçeleriyle yürüttüğü sınır 

politikaları ile Türkiye'deki göç yönetimi talepleri, benzer bir 

kolektif koruma güdüsünden kaynaklanmaktadır. 

--50--



Sığınmacı nüfusun kalıcılığını savunan çevrelerin saikleri 

incelendiğinde, bu yaklaşımın salt insani bir perspektiften ziyade, 

Türk kimliğinin devlet nezdindeki kurucu ve belirleyici rolünü 

dönüştürme stratejisiyle ilişkili olduğu görülmektedir. Nitekim 

geçmişteki kimlik siyaseti odaklı açılım politikalarını destekleyen 

aktörlerin, mevcut göç yönetimi krizinde de benzer bir tutum 

sergilemeleri, bu iki sürecin aynı politik aks üzerinde birleştiğine 

işaret etmektedir. Bu noktada yürütülen tartışmaların odağı sadece 

belirli alt kimlikler değil; üniter yapının kurucu öznesi olan Türk 

kimliğinin siyasî egemenlik üzerindeki tarihî ve anayasal 

belirleyiciliğinin muhafazasıdır. Dolayısıyla “ırkçılık”, 

“tektipleştirme” veya “türdeşleştirme” gibi kavramlar, Türk ulus-

devletine ve Türk milletine karşı geliştirilen ideolojik bir söylem 

biçimidir. Bu tür kavramlarla yürütülen tartışmalar, esasen kurucu 

kimliğin sorgulanmasına ve millî bütünlüğün zayıflatılmasına 

yönelik stratejik girişimler olarak değerlendirilebilir. 

Türkiye’nin toplumsal, kültürel ve demografik dokusu, siyasî 

bir model olarak “çok-kültürcülüğün” (multiculturalism) kurumsal 

ve yapısal gereklilikleriyle bağdaşmamaktadır. Literatürde bu 

modele örnek gösterilen İsviçre veya Belçika gibi çok dilli/dinli 

federal yapılar ya da belirli Afrika ülkeleri, tarihî arka planları ve 

demografik dinamikleri bakımından Türkiye ile kıyaslanabilir bir 

zemin sunmamaktadır. Türkiye’nin devlet geleneği ve toplumsal 

yapısı, benzer tarihî tecrübeler ve merkezî ulus-devlet inşası 

süreçleri nedeniyle daha çok Almanya ve Fransa modelleriyle 

analitik bir paralellik sergilemektedir. Özellikle Amerika Birleşik 

Devletleri ve Fransa örnekleri, heterojen bir toplumsal yapıya (çok 

kültürlülüğe) sahip olmalarına rağmen, merkezî siyasî iradenin çok-

kültürcü bir yönetim modelinden kaçınması bakımından dikkat 

çekicidir. 

Bu modern ulus-devlet yapılarında toplumsal çeşitlilik bir 

realite olarak kabul edilse de devletin "kurucu asabiyesi" veya 

--51--



çekirdek kültürü, siyasî kimliğin ve kamusal alanın temel karakterini 

tayin etmektedir. Bu modelde etnik, dinî ve kültürel gruplar, bu 

kapsayıcı siyasî çerçeve içerisinde kalarak ve kurucu kimlikle 

uyumlu bir entegrasyon süreci izleyerek toplumsal bütünlüğe dahil 

olurlar. Dolayısıyla Türkiye’deki yapısal bütünlük de farklılıkların 

inkarı üzerine değil, bu farklılıkların devletin üniter karakterini ve 

kurucu kültürün belirlediği üst siyasî kimliği zedelemeden sisteme 

entegre edilmesi esasına dayanmaktadır. 

Göç tartışmaları, ulus-devletin kimlik ve vatandaşlık 

temellerini yeniden düşünmeyi zorunlu kılmaktadır. Ancak tarihî 

tecrübe, çok etnili ve çok dinli imparatorluk modellerinin 

sürdürülebilir olmadığını göstermektedir. Osmanlı, SSCB ve 

Yugoslavya örnekleri bu açıdan öğreticidir. Buna karşılık Avrupa 

Birliği gibi ulus-devletler üstü yapılar, mevcut ulus-devletlerin 

birleşmesi yoluyla ortaya çıkmıştır; ulus-devletin çözülmesiyle 

değil. Türkiye örneğinde de, vatandaşlık çerçevesinde tanımlanan 

Türk kimliği, tüm farklılıkları kapsayan ve siyasî birliği sağlayan 

kurucu unsurdur. Bu nedenle, göç ve çok-kültürcülük 

tartışmalarında, Türk kimliğinin tasfiye edilmesi değil, demokratik 

bir biçimde yeniden üretilmesi toplumsal barışın en gerçekçi 

yoludur. 

Sonuç 

Yapılan analizler sonucunda, ulus-devletin ve millet 

olgusunun işlevini yitirdiği yönündeki iddiaların sosyolojik 

gerçeklikle örtüşmediği görülmektedir. Ulus-devlet, statik bir yapı 

olmanın ötesinde, toplumsal farklılıkları ortak bir siyasî zemin ve 

millî vatandaşlık çerçevesinde bütünleştirebilen dinamik bir yeniden 

üretim sürecidir. Çok-kültürcülük politikaları, farklı kimliklerin 

kamusal alanda görünürlüğünü sağlasa da, ortak bir ülkü etrafında 

kenetlenmeyi engelleyerek toplumsal dayanışmayı zayıflatma 

potansiyeline sahiptir. Tarihî tecrübeler; Osmanlı, SSCB ve 

--52--



Yugoslavya örneklerinde görüldüğü üzere, çok etnili ve çok dinli 

imparatorluk modellerinin modern dünyada sürdürülebilir 

olmadığını kanıtlamıştır. Buna karşılık, Türkiye Cumhuriyeti'nin 

benimsediği üniter yapı ve vatandaşlık modeli, bireylerin alt 

kimliklerini reddetmeden onları ortak bir "Türk" kimliğinde 

buluşturan kapsayıcı bir çerçeve sunmaya devam etmektedir. 

Sonuç olarak, Türkiye'nin karşı karşıya olduğu kitlesel göç 

ve buna bağlı kimlik tartışmaları, rasyonel bir toplumsal düzen ve 

millî bütünlük kaygısıyla ele alınmalıdır. Türk kimliğinin siyasî 

egemenlik üzerindeki kurucu rolünün muhafazası, toplumsal barışın 

ve devletin bekasının en temel güvencesidir. Göç ve kimlik 

siyasetine yönelik geliştirilen rasyonel eleştirilerin "ırkçılık" 

yaftasıyla baskılanması yerine, meselenin nesnel ve yapısal 

boyutlarıyla tartışılması demokratik bir zorunluluktur. Türkiye için 

en gerçekçi yol, kurucu değerlerin tasfiyesi değil, vatandaşlık 

temelinde demokratik bir biçimde yeniden üretilmesidir. 

  

--53--



Kaynakça 

Akça, G. (2013). Devlet, demokrasi ve çokkültürcülük. 

Vedat Erden&İkbal Vurucu (Haz.). Türk Ocaklarının 100. Yılında 

Milliyetçilik ve Kimlik Tartışmaları (s.67-96) İçinde. Konya: Türk 

Ocakları Konya Şubesi Yayınları.  

Anderson, B. (1995). Hayali cemaatler: milliyetçiliğin 

kökenleri ve yayılması. (İskender Savaşır, Çev.) Metis Yayınları, 

İstanbul. 

Ateş, İ. R. (2001). Kimlik siyaseti, yurttaşlık ve kamusal 

alan. Türkiye ve Siyaset Dergisi, Temmuz-Ağustos, Sayı 3, 51-64 

Buran, A. & Çak, B.Y. (2012). Türkiye'de diller ve etnik 

gruplar. Ankara: Akçağ Yayınları. 

Canovan, M. (1996). Nationhood and political theory. 

Edward Elgar. 

Castles, S. & Miller, M. J. (2008). Göçler çağı: modern 

dünyada uluslararası göç hareketleri. (B. U. Bal&İ. Akbulut. Çev.) 

İstanbul: Bilgi Üniversitesi Yayınları. 

Erdoğan, M. M. (2014). Syrians in turkey: social acceptance 

and ıntegration. Hacettepe Üniversitesi Göç ve Siyaset Araştırmaları 

Merkezi (Hugo). 

Gellner, E. (1992). Uluslar ve ulusçuluk. (Büşra Ersanlı 

Bahar. Çev.). İstanbul: İnsan Yayınları. 

Giddens, A. (2008). Ulus devlet ve şiddet. (Cumhur Atay, 

Çev.). İstanbul: Kalkedon Yayınları. 

Gözler, K. (2023). Anayasa hukukuna giriş. Bursa: Ekin 

Basım Yayın. 

Habermas, J. (2002). Küreselleşme ve millî devletlerin 

akıbeti. (Medeni Beyaztaş, Çev.). İstanbul: Bakış Yayınları. 

Habermas, J. (2005). “Öteki” olmak “öteki”yle yaşamak. 

(İlknur Aka, Çev.)  İstanbul: Yapı Kredi. 

--54--



Hall, S. (2000). Conclusion: the multi-cultural question. 

In B.Hesse (Ed.). Un/Settled Multiculturalisms: Diasporas, 

Entanglements, Transruptions. London: Zed Books, Pp. 209–41. 

Hansen, R., & King, D. (2000). Illiberalism and state 

ınterests: comparative responses to ımmigration in germany and 

britain. European Journal of Political Research, 37(4), 395-422.  

Huntington, S.P. (2004). Biz kimiz? amerika'nın ulusal kimlik 

arayışı. (Aytül Özer, Çev.). İstanbul: Csa Yayın Ajansı. 

Huysmans, J. (2006). The Politics of ınsecurity: fear, 

migration and asylum in the eu. Routledge. 

Joppke, C. (2004). The Retreat of multiculturalism in the 

liberal state: theory and policy. The British Journal Of Sociology, 

55(2), 237-257. 

Kymlicka, W. (2015). Çokkültürlü yurttaşlık: azınlık 

haklarının liberal teorisi. (Abdullah Yılmaz, Çev.). İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları. 

Özbudun, E. (2025). Türk anayasa hukuku. Ankara: Yetkin 

Yayınları. 

Özcan, A.T. (2025). Türkiye'nin doğuşu anadolu'da türk 

egemenliğinin ilk evresi ve türkiye adının ortaya çıkışı, İstanbul: 

Ötüken Neşriyat 

Özdağ, Ü. (2020). Stratejik göç mühendisliği: iç savaşa 

sürüklenmek istenen türkiye, Ankara: Kripto Kitaplar.  

Parekh, B. (2002). Çokkültürlülüğü yeniden düşünmek: 

kültürel çeşitlilik ve siyasi teori. (B. Tanrıseven. Çev.). Phoenix 

Yayınları. 

Smith, A.D. (1994). Milli kimlik. İstanbul: İletişim Yayınları.  

Smith, A.D. (2002), Küreselleşme çağında milliyetçilik. 

(Derya Kömürcü. Çev.). İstanbul: Everest Yayınları.  

--55--



Smith, A.D. (2017). Etno-sembolizm ve milliyetçilik. (B. F. 

Çallı, Çev.) İstanbul: Alfa Yayınları.  

KONDA. (2022). Türkiye Yüz Kişi Olsa. 

Https://İnteraktif.Konda.Com.Tr/Rapor/Turkiye-100-Kisi-Olsa/1 

(Erişim Tarihi: 13.12.2025). 

Vatandaş, C. (2002). Çok kültürlülük. İstanbul: Değişim 

Yayınları. 

Vurucu, İ. (2015). Arafta bir kimlik türklük: kimlik, tarih, 

yurttaşlık. Konya: Kitapmatik Yayınları. 

Vurucu, İ. (2011). Nominalist aydınların soykütüğü: türk 

kimliği eksenli bir analiz. Konya: Gençlik Kitapevi. 

Yaşar, T. & Macar, D. (2022). Osmanlı devleti’nde 

modernleşme çabaları ve dilde yapılan düzenlemeler. Working Paper 

Series, Vol 3, Issue 2. 76-87. 

 

 

 

 

--56--

https://interaktif.konda.com.tr/rapor/turkiye-100-kisi-olsa/1


KÖYDEN KENTE GÖÇ OLGUSU BAĞLAMINDA 

KARAMAN KENT KÜLTÜRÜ ÜZERİNE BİR 

DEĞERLENDİRME1 

MUSTAFA ÖZDEMİR2 

 

Giriş 

Türkiye’de köyden kente göç olgusu, özellikle 1950’li 

yıllardan itibaren belirginlik kazanmış; bu süreç başta büyükşehirler 

olmak üzere pek çok kentin sosyo-ekonomik ve demografik 

yapısında önemli dönüşümlere yol açmıştır. Karaman, bu bağlamda 

göç olgusunu tüm yönleriyle deneyimlemiş şehirler arasında yer 

almaktadır. Kent, bir yandan kırsal alanlardan göç alırken, diğer 

yandan büyükşehirlere ve yurtdışına göç vermiştir. Bu çalışma, 

köylerden Karaman il merkezine yönelen göç hareketlerinin kent 

kültürü üzerindeki konumu ve etkilerini ele almaktadır. Araştırmanın 

temel amacı, söz konusu göçler aracılığıyla ortaya çıkan yeni 

 
1 Bu çalışma, 28-30.11.2024 tarihinde yapılmış olan Beylikten Günümüze 

Karaman Sempozyumu’nda sunulan “Köyden Kente Göç Olgusu Bağlamında 

Karaman Kent Kültürü” adlı özet bildirinin genişletilmiş halidir. 
2 Doç. Dr., Karamanoğlu Mehmetbey Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Felsefe ve 

Din Bilimleri Bölümü, Din Sosyolojisi Anabilim Dalı, Orcid: 0000-0001-8402-

1877, musdafaozdemir@gmail.com  

BÖLÜM 4

--57--



toplumsal yapıların yakından incelenmesi ve anlaşılmasıdır. Bu 

çerçevede, göç sürecinin Karaman’da oluşan yeni toplumsallığın 

kent kültürü üzerindeki olumlu ve olumsuz yansımaları da 

değerlendirilecektir. Çalışma nitel yöntemin katılımcı gözlem 

tekniğinden yararlanılarak oluşturulmuştur.1 Doğduğumuz ve halen 

yaşadığımız bir şehir olması dolayısıyla sosyal değişimleri 

gözlemleyip değerlendirebilecek yeterli gözlem aralığımızın 

oluştuğunu söyleyebiliriz.  

Şehirlerin toplumsallaşma dinamiklerini her yönüyle 

etkileme potansiyeline sahip olan göç olgusu, sosyal değişim 

konusuna yoğunlaşmış olan birçok sosyolog ve düşünürün de 

önemle üzerinde durduğu bir mesele olmuştur. Bu açıdan tespit ve 

görüşlerimize katkı sağlaması bakımından Ferdinand Tönnies’in, 

Emile Durkheim’in ve İbn Haldun’un kendi dönemleri ve 

toplumsallıkları için yapmış oldukları tespitlerden de azami ölçüde 

yararlanılmıştır (Durkheim, 2018, s. 188, 2002; Tönnies, 2019; İbn 

Haldun, 2009). Çalışmamızda daha özelde Karaman’ın köylerinden 

Karaman il merkezine yapılan göçlerle birlikte oluşan yeni kent 

sosyolojisinin ortaya çıkardığı toplumsallıklar ve bu 

toplumsallıklarla birlikte yeni bir hal alan kent kültürünü ele almaya 

çalışacağız. Karaman kent kültürünün oluşumuna etki edebilecek 

belli başlı sosyo-ekonomik, kültürel ve demografik etkenlerin 

üzerinde durulacağı çalışmanın, sadece Karaman kent kültürünü 

değil kırsaldan kentsele, gelenekselden moderne ya da tarım 

toplumundan sanayi toplumuna şeklinde tanımlanabilecek geçiş 

toplumu süreçlerini tecrübe eden bütün şehirleri de anlamaya bir 

katkı sunacağı düşünülmektedir. 

Kent Kültürü Üzerine Özet Bir Bakış 

Kent kültürü o şehirde yaşayan vatandaşların, o şehre ait 

bütün yazılı ve yazılı olmayan normlarını, gelenek görenek ve 

 
1 Katılımcı gözlem hakkında geniş bilgi için bk.(Gönç Şavran, 2012, s. 90)  

--58--



kültürünü içselleştirerek bir kent kimliği ve sosyal benlik 

oluşturması sayesinde gerçekleşir. Başka bir ifadeyle farklı gelenek 

görenek ve  kültürlerden gelen kişilerin, bireysel hak ve 

sorumluluklarının bilincine vararak, yaşadıkları kente özgün görgü 

ve nezaket kuralları çerçevesinde birlikte yaşama kültürüdür (Hayta, 

2016, s. 166). Kent kültürüne entegre olmak için o şehirde yaşayan 

bireylerin karşılıklı olarak fedakarlıklarda bulunması ve şehri bir 

arada yaşanabilir kılacak bütün yönlerine katkı yapması beklenir. 

Bu, spordan sanata, trafikten ticarete, tarımdan sanayiye kadar 

birçok alanda inanç ve değerlerin içinde karışıp senkronize olduğu 

bir toplumsallığı gerekli kılmaktadır. Kent kültürü; kentlilerde 

kolektif belleğin oluşması, kente ilişkin karar alma süreçlerine kent 

sakinlerinin katılımının sağlanması, kentsel sosyo-kültürel yaşamın 

zenginleştirilmesi ve bu zenginliğe kentteki farklı sosyal dokuların 

dâhil edilmesiyle inşa edilecektir (Birol, 2008, s. 31). 

Kentte yaşayan insanların, o kente özgü olan ve o kenti diğer 

kentlerden farklı kılan davranışlar, değerler, gelenekler, sanat, 

eğlence, dil ve diğer kültürel özelliklerin toplamı (İlter, 2024, s. 229) 

şeklinde, çeşitli tanımları yapılan kent kültürü kavramsallaştırması, 

sosyal, siyasal ve endüstriyel değişimlerin yoğunluklu olarak 

yaşandığı dönemlerde, şehrin karşılaştığı yeni toplumsallıkları 

anlamak ve çözüm önerileri getirmek isteyen birçok sosyoloğun 

üzerinde durduğu bir mesele olmuştur. Bu açıdan toplumdaki 

bireylerin, kurumların ve kuruluşların kent kültürünün 

yerleştirilmesinde ve kentlilik bilincinin oluşumunda 

dolaylı/dolaysız, istemli/istemsiz ve az/çok etkileri vardır.(Bellı̇ ve 

Aydın, 2024, s. 423) Bu açıdan kent kültürü edinmek, belirli bir 

bilgi, şuur ve paylaşımı da gerektirmektedir.(İlter, 2024, s. 229) Kent 

kültürünün oluşması, değişen zamanın ruhunun doğru kodlarla 

okunmasıyla doğrudan orantılıdır. Her birey, içinde yetiştiği 

toplumsallığın olumlu yanlarını, karşılaştığı yeni toplumsallıklara en 

güzel şekilde aktararak o şehirde inşa edilecek olan sosyal benliklere 

--59--



bir katkı yapabilecektir. Hacı Bayram-ı  Veli’nin: “Nâgihân bir şâra 

vardım, Anı ben yapılır gördüm, Ben dâhi bile yapıldım, Taş u toprak 

arasında”(Kaplan, 2007, s. 123) sözleri, bu tekâmül sürecinin dışsal 

unsurunu oluşturan mekanların da göz ardı edilemeyeceğini gösteren 

iyi bir örnek olarak okunabilir. Nostaljik hatıra kayıtlarına bağlı 

kalınarak her yeni gelene muhalefet yapmak, ya da olumlu açıdan 

değişmesi yönünde katkı yapmamak da kent kültürünün oluşmasını 

yavaşlatacak hatta yer yer engelleyebilecektir. 

Göç Olgusu Bağlamında Şehirlerin Değişimi 

Genel bir tanımla göç, birey ya da toplulukların daha iyi bir 

yaşam beklentisiyle yaşadıkları ortamları bırakıp geçici veya sürekli 

olarak yeni yerleşim yerlerine gitmeye karar verme eylemi olarak 

tanımlanmaktadır (Ünal, 2020, s. 196). Karaman’da göç olgusunun 

gelişim seyrine baktığımızda 1950’li yıllarda köylerden kente -başta 

Karaman ve Konya olmak üzere- iş imkanları doğrultusunda yapılan 

göçler ile aynı yıllarda yurtdışına yapılan göçlerde bir yoğunluk 

görülmektedir. Sosyolojik olarak göç olgusu, özellikle 1950’den 

sonra yaşanan sanayileşme doğrultusunda artan ulaşım ve iletişim 

imkanlarıyla birlikte şehirlerin yapı ve işlevlerini de etkileyerek 

geleneksel ve kapalı yapıları da değiştirmeye başlamıştır (Çelik, 

2002, s. 121). Çünkü “göç, kırsal-kentsel olan arasında yeni fakat her 

ikisine de ait olamayan yaşam kültürlerinin doğuşuna ortam 

hazırlamakta, böylece kent, her geçen gün daha karmaşık bir yer 

haline gelmektedir”(Birol, 2008, s. 28). Geniş köylü kitlelerinin 

şehre akımıyla köy nüfusu boşalmış; bu yüzden köy yaşantısının 

canlılığı da bozulmuştur (Türkdoğan, 2006, s. 98).  

Kırsaldan gelen bireylerin kent değerlerini benimseme 

yönünde açık bir çaba içine girmesinin yabancılaşma ve kuralsızlığın 

etkilerini azaltmada yardımcı olacağını belirten San’a göre böyle bir 

girişimi köyden kente göç eden 1. kuşak için beklemenin oldukça 

güç olduğunu ama önemli olanınsa 2. ve 3. kuşakların kentle 

--60--



bütünleşmelerini sağlayacak düzeneklerin kurulması olduğuna 

dikkat çekmektedir (San, 2011, s. 88). Bu noktada F. Tönnies 

Gemeinschaft-Gesellschaft (cemaat-cemiyet) şeklindeki 

kavramsallaştırması üzerinden göçlerle birlikte değişen kentin 

sosyolojisini ve değişen yönlerini anlamaya çalışmış; kentteki sosyal 

yapı içinde gemeinschafta dair dayanışma, yardımlaşma gibi birçok 

geleneksel değer ve unsurun da yeni kent dokusuna 

aktarılamamasından kaynaklı olumsuzluklarından bahsetmiştir. Aynı 

şekilde E. Durkheim de ondokuzuncu yüzyılda köylerindeki 

geleneksel köklerini, aile ve arkadaşlarını, parlak ışıklı ve yüksek 

ücretli yeni sanayi kentlerine girebilmek için terk eden çoğu insanın 

yaşadıkları karşısında kendilerini soyutlanmış ve yalnızlık duygusu 

içinde bulduklarını belirtmekte; bunun da meşhur “anomi” 

kuramında geçen normsuzlukları, düzensizlikleri kalabalıkların 

çılgınlığını, huzursuzlukları ve tatminsizlikleri beraberinde 

getirdiğini vurgulamaktadır (Slattery, 2011, ss. 33-63). Benzer 

nitelikteki değerlendirmelere, söz konusu iki sosyologdan yaklaşık 

dört yüzyıl önce yaşamış olan İbn Haldun’un (1332–1406), bedevî 

toplumdan hadarî topluma geçiş sürecine ilişkin tespitlerinde de 

rastlanmaktadır. İbn Haldun, göç hareketleri ve buna eşlik eden 

sosyo-ekonomik dönüşümler sonucunda toplulukların “asabiyet” 

olarak tanımladığı dayanışma ve birliktelik duygusunun 

zayıfladığını; bu zayıflamanın ise şehir toplumunu ifade eden hadarî 

toplumsal yapı içerisinde, fıtrattan uzaklaşma, ahlaki çözülme, lüks 

ve israfla sonuçlanan bir bozulma sürecine yol açtığını ileri 

sürmektedir (İbn Haldun, 2009, s. 324; Özdemir, 2021).    

Göç Olgusu ve Değişim Ekseninde Karaman Kent Kültürü 

Şimdi bu yeni kent yaşantısı içinde bazı toplumsal yaşam 

biçimlerinin almış olduğu yeni durumlara belirli başlıklar altında bir 

göz gezdirerek değerlendirmeye çalışalım:  

 

--61--



Aile 

Aile üzerindeki en büyük etkiyi geniş aileden çekirdek aileye 

doğru evrilen yapısal değişimler ile aile içi ilişkilerde yaşanan 

değişimlerde görmek mümkün. “Aile bireyleri için kentte en büyük 

güvence aile üyeleri arasındaki ilişkidir…Kırdan kente göçen 

insanlarla aileden başka kurum gelmediği için karşılanamayan her 

kurumun işlevini aile kurumu yüklenmekte, aile bu yönüyle en 

önemli uyum mekanizması olmaktadır” (Öztaş ve Özbolat, 2019). 

Köyden kente göçle birlikte oluşan “hemşehri” üst kimliği altında 

birçok sosyal aktivitelerinde beraber iş gören, bir araya gelen 

köylüler, geniş ailelerin de marifetiyle gelenek ve göreneklerini 

yaşatabilmişlerdir.  

Göçten sonra kent ailesine dönüşen geleneksel köy ailesi, 

artık sosyal değişimin getirdiği birçok yeni durumla yüzleşmekte ve 

yer yer adaptasyon sorunları da yaşayabilmektedir. Weberyan 

vurguyla, modern kent yaşamı bireyciliğin, rasyonalitenin öne 

çıkmaya başladığı bir toplumsallığı taşıdığı için bu yönde yeni kentli 

kırsal köy ailesinde de çözülme denilebilecek değişimler, kendini 

göstermeye başlar. Bu yönüyle Karaman bir geçiş toplumu olduğu 

için gelenekselliğin de bireyciliğinde çatıştığı bir olgusallık bazen 

kendini bir imkân bazen de bir engel olarak gösterir. Özellikle 

boşanma sayılarındaki artışa bu açıdan da bakmak yararlı olabilir. 

Gelenekselliğin ve geniş ailenin ataerkil yapısında birey olmaya 

çalışan çocukların “arada kalmışlık” hali, sorun üretme potansiyeline 

sahip gibi duruyor. Genç çiftlerin aile, anne ve baba öncelikleri, 

ailelerin de çocuk öncelikleri, genç çiftlerin kendileri olarak 

hayatlarını birleştirip devam ettirebilecekleri bir aile kurumsallığına 

çok da fırsat verememektedir. Geçiş toplumu olmanın imkânı ise 

genç çiftlerin, geniş aile kurumu içinde tamamen bireyselliğe ve 

yalnızlığa terkedilmeden, sıcak ve samimi ortamlarda sosyalleşerek 

sorunlarını konuşulabileceği, birtakım tampon denebilecek 

mekanizmalara sahip olmaları zikredilebilir.   

--62--



Komşuluk  

Komşuluk konusunda özellikle geleneksel dünyanın 

inançları doğrultusunda da şekillenmiş olan kadim bir saygı ve 

sevginin olduğu bilinmektedir. Bu saygı ve sevginin beslendiği 

unsurlardan biri olarak sıkça dile getirilen husus, Hz. Peygamber’in 

(sav) “neredeyse komşuyu komşuya mirasçı kılacak sandım” 

şeklinde yaygınlık kazanmış olan komşu haklarını anlatan hadisi 

şerifi yer almaktadır. Özellikle köy toplumunda zaten birbirine 

maddi ve manevi anlamda muhtaç olan komşuluk düzeyi, böylesi bir 

motivasyonla da göç sonrasında da şehir merkezlerinde iş görmüş ve 

görmeye de devam etmektedir. Ama bütün bunlara rağmen özellikle 

apartman hayatlarında bu komşuluk hukukunun bilerek ya da 

bilmeyerek işletilemediği birçok olumsuzluktan da kent ahalisi 

şikayetçi olabilmektedir. Değişen yeni kent yapıları, çalışma ve 

vardiya sistemlerinden, hasta yatanına ve bebek büyütenine kadar 

hassas denilebilecek olgusallıkları, artık fazlasıyla bünyesinde 

barındırmaktadır. Bazılarının kendi yaptığı rahatsız edici tavır ve 

davranışla, koca şehir düzeninin etkilenmeyeceği yönündeki naif 

bakışı, farkında olmadan birçok apartman ahalisini ve komşuluk 

ilişkisini zedeleyebilmektedir. Balkondan sofra çırpmaktan, 

koridorda ve kapı önlerinde yüksek sesle uzun zaman konuşmaya, 

asansörde sigara içmekten, gece yarılarında çocuk yaramazlıklarına, 

çeşitli makine ve eğlence gürültülerine kadar birçok husus bu 

şikayetlerin içine girebilmektedir. Geleneksel alışkanlık olarak 

“aman canım ne olacak biraz sabrediversinler” şeklindeki 

meşrulaştırma çabalarının, kentin gelecek sosyalleşme kültürüne 

aktarılacak iyi bir örnek olamayacağı ortadadır.  

Karaman özelinde komşuluk ilişkisinin örneklerine, 

vatandaşların özellikle köyden kente göç ettikleri ilk dönemlerdeki 

yatay mimari de denebilecek olan genellikle tek katlı, ahşap ya da 

kerpiç evlerden oluşan mahalle kültür ve dayanışması verilebilir. 

Dikey mimarilerin artması ve apartman hayatına olan rağbet, böylesi 

--63--



mahalleleri metruk bir hale dönüştürürken, göç eden ilk nesil için ise 

sık sık hatıra kayıtlarını süsleyen birer nostaljik anıya dönüşmüştür 

artık. TRT’nin bir dönem çokça izlenen Seksenler dizisine bu açıdan 

da bakmak gerekiyor. Şehir hayatına uyum sağlamış, geleneksel 

kırsal hayatın sıcak ve samimi ilişkilerini devam ettiren dizi, 

komşuluk ve mahalle kültürünün iyi bir örneğini temsil ettiği için 

geniş bir izleyici kitlesine ulaşmış, göç tecrübesini yaşamış pek çok 

insanın dönem toplumsallığında kendini bir kez daha görmesine 

vesile olmuştur. Komşuluk konusuna ek olarak, yeni apartman ve 

site mekanlarının, kent kültürü içinde elverişli bir komşuluk 

ilişkisine dönüştürülebilmesinin avantajları ve maalesef 

dönüştürülememesinin de dezavantajları, oluşacak olan kent kültür 

ve kimliğine yansıyacaktır. Göç öncesi köyü için gösterdiği ilgi ve 

destek hassasiyetini, apartmanı için de gösterebilmek, belki 

Tönnies’in cemiyetin o soğuk ve çıkar merkezli yapısı içinde 

yakalamaya çalıştığı önemli bir farkındalık örneği olabilirdi.     

Trafik Kültürü 

Ulusal ve yerel haberlerde her gün trafikte yaşanan farklı 

olaylara dair haberler görmek mümkün. Tabi ki bu sadece küçük 

ölçekli şehirlere has bir durum değil; büyükşehirlerde de benzeri 

haberlere fazlasıyla rastlanılıyor. Bu şehirler için de bir tür bir kent 

kültürü inşa edememenin uzantılarını görmek mümkün. Ama 

büyükşehirler açısından kalabalık şehir trafiğinin akışını sağlayacak 

görece bir trafik kültür ve bilincinin oluştuğunu da söyleyebiliriz. 

Özellikle trafikte yol verme ve kurallara uyma ediminin, trafiği 

rahatlatıcı ve akışı sağlayıcı bir etkisinin olduğu görülmektedir. 

Daha küçük ölçekli şehirlerin, trafikte tolere etmedikleri 

davranışların aynı şekilde büyükşehirlerde işletildiğini düşünmek, 

ortaya çıkacak kaos hakkında kısmen bilgi verebilecektir. Herkes bir 

defa da ben yapayım n’olacak diyerek, kent toplumsallığını, devam 

edecek olan bir kısır döngüye sokabilmektedir. Şehrin bütün 

--64--



sakinleri açısından bu ilk defa yapma yönündeki istek ve eğilimler, 

bitimsiz bir şekilde şehir hayatını kaosa sürükleyebilecektir. 

Karaman özelinde ise yaya geçitlerinde yayalara verilen 

öncelik konusunda başka illerden gelenlerin de dikkatini çeken bir 

hassasiyetin oluştuğu gözlemlenmektedir. Bununla birlikte tek yönlü 

yollarda alışveriş için yapılan duraklamaların, trafik akışını 

etkilediği, yapılan yanlış parklarla da araba çıkışlarının engellendiği 

durumlar da maalesef hala görülebilmektedir. Bu husus, yukarıda da 

bahsettiğimiz kuralları bozma yönünde herkesin sadece kendisiyle 

sınırlı olduğunu zannettiği bir kuralsızlık halinin oluşmasında 

etkilidir. Çünkü totalde bütün kentin trafik kültürünü etkileyebilecek 

durumlar söz konusudur. “Kente geldikten sonra şehrin sosyal 

hayatına katılırken bireylere tepkisel, savunmacı, korunmacı bir 

tavır hâkim olur”(Öztaş ve Özbolat, 2019, s. 182). Bu aynı zamanda 

en büyük sığınak ve güven noktasını oluşturan “geniş aile” 

kurumuna bağlı olmanın da getirdiği bir tür “aidiyet özgüveni” nin 

kendisine hak tanındığı zannedilen bir tutum olarak da 

nüksedebilmektedir. Bir bakıma köyde “tanınan bir aile olmak” 

durumunun şehirdeki uzantısı da denilebilir. Bir nevi var olan 

geleneksel asabiyet ve bağlılık duygusunun, yeni kent kültürü 

potasında eritilemediği kompleks bir tavır ve tutum da söz konusu 

olabilmektedir. Konumuz açısından bakacak olursak; artan taşıt 

trafiğinin yaşanılan şehri bir kaosa sürüklememesi için herkesin 

geleneksel rutin hayatında alışageldiği ve trafiğin biricik öznesi ve 

sahibinin kendisi olduğunu zannettiği konfor alanından taviz vererek 

kent trafiğine bir katkı sunması gerekmektedir.  

Düğün, Merasim ve Kutlamalar 

“Acılar paylaşıldıkça azalır, sevinçler paylaşıldıkça çoğalır” 

özdeyişi, kolektivitenin birey ve toplum hayatındaki etkisini 

göstermesi açısından önemlidir. Özellikle düğünlerin “kırk gün kırk 

gece” yapıldığı, masalsı anlatıların da beslediği toplumsallıklar, 

--65--



bugün köy ve kent hayatında farklı şekillere de evrilse devam 

etmektedir. Düğünler de cenazeler de herkes için bir toplanma 

vesilesi olma önceliğini korumaktadır. Anadolu toplumsallığı içinde 

düğünler, özellikle köy yerlerinde var olan birlik ve beraberliğin 

daha da üst seviyelere çıkarıldığı önemli etkinlikler olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Kent merkezine göç etmiş olan ailelerin üç nesildir 

devam eden kent toplumsallığı içindeki düğün ve merasimleri, 

yaşanan sosyolojik değişimi de gösterecek önemli içerikler 

taşımaktadır. Düğünler, ilk nesil için köyden gelecek birçok 

misafirin ağırlanması ve bir hasret giderme imkânı iken, ikinci nesil 

için komşu ve akrabaların geniş katılımıyla gerçekleşen genellikle 

ev ve belirli mekanlardaki ikram ve ağırlamalar şeklinde olmuş; 

üçüncü nesil için ise artan iletişim ve teknoloji imkanlarının sunduğu 

birçok alternatif arasından benzersiz olanın bulunarak icra edildiği 

bir şova dönüşebilmektedir. Yine burada ifrat ve tefrit noktasındaki 

elcillik ile bireyciliğin yokladığı durumlardan bahsedilebilir. Ya 

tamamen başkasını/eli düşünerek evlenecek çocuklarının bireysel 

mutluluğunun önemsenmediği ya da tamamen çocuklarının bireysel 

mutluluğunu önceleyerek her tür isteklerinin mübah görüldüğü; 

gelenek, görenek ve kadim toplumsallıkların umursanmadığı 

durumlar söz konusu olabilmektedir. İşte yeni kent kültürü içinde 

Tönniesçi anlamda bu uçlara savrulmadan denge noktasında 

durabilecek teorik ve pratik duyuş ve duruşlara ihtiyaç 

duyulmaktadır. 

Merasim ve kutlamalarla ilgili olarak kent kültürü içinde tam 

oturamamış ya da bu konudaki farkındalıkların yeterli seviyeye 

ulaşamadığı bir konu da düğün vb. uygulamalarda caddeyi trafiğe 

kapatmak şeklinde kendini göstermektedir. Kentin yoğunluğu ve 

insani durumların çeşitliliği doğrultusunda belki empatik bir bakışa 

bile gerek duymadan, böylesi uygulamaların -izin dahilinde bile 

yapılıyor olsa- kentliyi yoracağı açıktır.  

 

--66--



Tüketim ve Çevre Kültürü 

Köyden kente göç etmiş kuşaklar arasında göç eden ilk kuşak 

ile torunları diyebileceğimiz 3. kuşak arasında belki de en bariz 

farklılaşmaların olduğu alanlardan biri de tüketim alışkanlıkları ve 

israf konusu olabilir. Sofranın altına dökülen ekmek döküntülerini 

bile hürmetle toplayan ilk kuşak ile torunları olan 3. kuşak arasındaki 

makas iyice açılmıştır denilebilir. Tüketim şekli ve alışkanlıklarının 

ortak kullanım yeri olan kent merkezlerine verebileceği muhtemel 

zararlarını düşünememek ya da önemsememek yeni kent kültürünün 

oluşmasının önünde büyük bir engeldir.  

Bugün şehirlerimiz, vahşi kapitalizmin bütün değerleri iptal 

eden baskısı altında halden hale gelen tüketim biçimlerinin ortaya 

çıkardığı kirlilik ve ekolojik dengesizlik tehdidiyle karşı karşıyadır. 

Toprağın bağrına yıllarca eritemeyeceği katı plastik atıkları 

gömmek, başta toprağın kimyasından suyun döngüsüne kadar, 

birçok mikro ve makro iklim unsurlarını etkileyecektir. Bu açıdan 

oluşacak olan kent kültürüne katkı sunmak isteyen her bir birey, 

yapacak olduğu davranışın, sadece yaşadığı şehre değil; bütün 

evrene kelebek etkisinde bulunabilecek bir potansiyele sahip 

olduğunu bilerek yapmalıdır. Piknik ve dinlenme yerlerinde “önce 

yap sonra açıklarsın” ilkesiyle hareket eden birçok çevre gönüllüsü 

bu alanda ciddi farkındalıklar oluşturarak yetişmekte olan nesillere 

de olumlu rol modellikler göstermektedirler. Karaman, bu hususta 

geçmişe oranla daha da artan bir çevre sevgisi ve bilinci oluşturarak, 

bu konudaki kent kültürünü olması gereken seviyeye doğru hızla 

çıkarmaktadır.1  

 

 
1 Bu konuda iyi örneklerden biri olarak Karamanoğlu Mehmetbey Üniversitesi 

Spor Bilimleri Fakültesi Öğretim Üyesi Doç. Dr. Ali Sevilmiş’ in mesai sonrasında 

gönüllüler ve öğrencilerle fidan dikme, ağaç budama ve çevreye atılan çöpleri 

toplama şeklindeki uygulamaları gösterilebilir. Geniş bilgi için bk. (Kocatürk, 

2024)   
--67--



Sonuç 

Son zamanlarda Karaman ve benzeri şehirlerde meydana 

gelen çeşitli toplumsal olaylara birçok farklı açıdan bakmak 

gerekmektedir. Bu şehirlerin bir tür kırsaldan kentsele geçiş toplumu 

özelliği taşımasından kaynaklı etmenlerin, istenilen seviyede bir 

kent kültürü oluşmasında ya da oluşamamasında etkili olabileceğini 

akılda tutmak gerekiyor. Yani belirli sanayi, iş ve ekonomi 

hareketlenmelerinin göçü köylerden şehirlere yoğunlaştırmış 

olmasının getirdiği yeni sosyolojik durumların, şehrin bütün 

bileşenlerini kent kültürü ortak paydasına entegre etmeye çalıştığı 

bir geçiş halinden bahsedilebilir. Bu süreçler, birden olacak değil 

ama eğitimin bir tür toplumsallaşma süreci olduğu gerçeğiyle 

düşündüğümüzde, yetişen kuşakların yukarıda sayılan unsurlarla 

birlikte kent kültürünü inşa edecekleri sürecin, tek tek bireylerin 

eğitiminden ve bu konudaki istek ve tutumlarından geçtiğini 

söylemek gerekiyor. O yüzden tek taraflı olarak sadece bir kuruma 

havale edilerek halledilecek bir meseleden ziyade, kentin bütün 

kurum ve sakinlerinin bir şekilde içinde olduğu sağlıklı ve bilinçli 

bir toplumsallaşmayla kent kültürü oluşacak ve 

içselleştirilebilecektir. Her bir kent sakini, yaşadığı toplumsallıklara 

dair güzel örnekleri, bizzat yaparak ve yaşayarak kent kültürüne 

katmalı ve bu şekilde yetişecek olan kuşaklara da kent kültürüne dair 

kalıcı ve nesnel örnekler bırakabilmelidir.  

 

 

 

 

 

 

--68--



Kaynakça 

Bellı̇, A. ve Aydın, A. (2024). Kent Kültürü ve Kentlilik Bilincinin 

Oluşumunda Üniversitelerin Rolü: Mustafa Kemal 

Üniversitesi Örneği. The Journal of Academic Social 

Science, 39(39), 422-434. doi:10.16992/ASOS.6566 

Birol, G. (2008). Kentlilik Bilinci ve Balıkesir’den Yarım Asırlık Bir 

Örnek: Yeni Çarşı Deneyimi. Ege Mimarlık Dergisi, 65(2), 

28-31. 

Çelik, C. (2002). Şehirleşme ve Din. Konya: Çizgi Kitabevi. 

Durkheim, E. (2002). İntihar. İstanbul: Cem Yayınevi. 

Durkheim, E. (2018). Toplumsal İşbölümü. (Ö. Ozankaya, Çev.) (3. 

Basım.). İzmir: Cem Yayınevi. 

Gönç Şavran, T. (2012). Nicel ve Nitel Araştırmalarda Kullanlan 

Araştırma Teknikleri. T. Gönç Şavran (Ed.), Sosyolojide 

Araştırma Yöntem ve Teknikleri içinde . Eskişehir: Anadolu 

Üniversitesi. 

Hayta, Y. (2016). Kent Kültürü ve Değişen Kent Kavramı. Bitlis 

Eren Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 5(2), 0-0. 

İbn Haldun. (2009). Mukaddime (C. 1.). İstanbul: Dergah Yayınları. 

İlter, E. (2024). Kent Kültürü ve Kentlilik Bilinci: Erzincan Binali 

Yıldırım Üniversitesi Örneği. Akademik İncelemeler Dergisi, 

19(1), 222-243. 

doi:10.17550/akademikincelemeler.1387347 

Kaplan, M. (2007). Tip Tahlilleri. İstanbul: Dergâh Yayınları. 

Kocatürk, A. (2024, 22 Haziran). Kendini doğaya adayan 

akademisyen, çevreye duyarlılığı artırmak için çabalıyor. 

Karamandan.com. 18 Aralık 2025 tarihinde 

--69--



https://www.karamandan.com/video/20580166/kendini-

dogaya-adayan-akademisyen-cevreye-duyarliligi-artirmak-

icin-cabaliyor adresinden erişildi. 

Özdemir, M. (2021). Yabancılaşma ve İbn Haldun’un İlgili Tespitleri 

Üzerine Karşılaştırmalı Bir Bakış = A Comparative View on 

Alienation and Ibn Khaldun’s Related Detections. Bülent 

Ecevit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, VIII(2), 539-

558. 

Öztaş, F. ve Özbolat, A. (2019). Kentlileşen Gelenek, Geleneklileşen 

Kent. Antakiyat, 2(2), 176-189. 

San, C. (2011). Kentlileşememenin Nedeni Olarak Yabancılaşma ve 

Anomi. Yaratıcı Drama Dergisi, 6(12), 85-89. 

Slattery, M. (2011). Sosyolojide Temel Fikirler. Bursa: Sentez 

Yayıncılık. 

Tönnies, F. (2019). Cemaat ve Cemiyet. (E. Güler, Çev.). Vakıfbank 

Kültür Yayınları. 

Türkdoğan, O. (2006). Türkiye’de Köy Sosyolojisi. İstanbul: IQ 

Kültür Sanat Yayıncılık. 

Ünal, Ç. (2020). İzmir’in Göç Analizi (2008-2018). Doğu Coğrafya 

Dergisi, 25(43), 195-208. doi:10.17295/ataunidcd.686004 

 

 

--70--



PARAPSİKOLOJİK OLAYLAR VE DİN: KONYA 

ÖRNEĞİ 

 

MEHMET EMRULLAH DURAN1 

Giriş 

Psikoloji ötesi veya sonrası anlamlarına gelen parapsikoloji 

içerdiği konular bağlamında bilimsel yöntemlerle incelenememesi 

ve daha çok kişisel deneyimlerden oluşan olgu ya da olayları 

barındırması dolayısıyla meşruiyeti tartışmalı bir alandır (Göcen, 

2020:125). Her ne kadar bilim çevreleri tarafından tam kabul görmüş 

olmasa da parapsikolojinin klasik bilimsel araştırma yöntemlerini 

kullanmamasının onun bir disiplin olarak var olamayacağı anlamına 

gelmediğini savunanlar, parapsikolojinin normal yollar dışında 

 
1 Dr. Öğr. Üyesi, Selçuk Üniversitesi, Din Psikolojisi, Orcid: 0000-0001-9952-

5103  

BÖLÜM 5

--71--



algılama, bilgi verme, nesneleri hareket ettirme, tedavi etme ve 

gerçekleşen rüyalar gibi izah edilemeyen ama gerçek yaşamda var 

olan durumları incelediği vurgulanmıştır (Irmin, 1989: 17-22).  

Beş duyunun ötesinde var olabilecek ve daha çok altıncı his 

olarak da ifade edilen farklı duyu çeşitlerinin olduğu genel olarak 

bireyler tarafından kabul edilmesi duyular dışı algıya olan merakı da 

artırmıştır. Özellikle gündelik yaşamda gerçekleşen olayların 

önceden rüyalar yoluyla öğrenilmiş olması gibi durumların 

literatürde çokça yer alması parapsikolojinin de popülaritesinin 

artmasına neden olmuştur (Rogo, 1993:8).  

Bu çalışma, dini içeriğe sahip parapsikolojik olayların 

incelemesini amaçlamaktadır. İlgili literatürün çok zengin olması ve 

bir araştırma bünyesinde derinlemesine inceleme imkanı 

bulunmaması dolayısıyla çalışma Konya’da yaşamış ve orada 

nesilden nesile aktarılarak alanyazın içerisinde yer almış 

parapsikolojik olayları dini şahsiyetler bağlamında ele alacaktır. 

Parapsikolojik olaylar literatürü oldukça zengin olmasına rağmen 

din, dindarlık ve maneviyat açısından parapsikolojik bağlamda 

yapılan çalışmaların yok denecek kadar sınırlı olması, bu bağlamda 

yürütülecek araştırmaları daha da önemli hale getirmektedir. Bu 

açıdan, söz konusu çalışmanın alana katkı sağlaması 

hedeflenmektedir. 

Parapsikoloji 

Parapsikoloji literatürde genel olarak “doğaüstü olayları 

araştıran, telepati, gaipten haber alma, duyu dışı algılama, geleceği 

görebilme vb. olayları inceleyen ruh bilimi” olarak tanımlanmıştır 

(TDK, 2003). Ayrıca parapsikoloji mevcut bilimsel yöntemlerle 

açıklanamayan ve bilimsel yasalara aykırılık göstererek gerçekleşen 

duyu ve algılar ötesi olayların bir bütünü olarak da açıklanmaktadır 

(Bakırcıoğlu, 2006: 632).  

--72--



Parapsikoloji kelimesi 1900’lü yıllarda Alman araştırmacı J. 

Rhine tarafından Fransızca bir kelimeden uyarlama yapılırken 

literatüre kazandırılmış ve 1956 yılında kurulan Parapsikoloji Birliği 

(PA) tarafından da benimsenmesiyle yaygınlık kazanmaya 

başlamıştır (Köse, 1997: 185; Broughton, 1996: 38).  

Parapsikolojinin inceleme alanında yer alan araştırma 

konuları şu şekildedir (Tekin, 2003: 15; Stelter, 2005: 110; 

Schmeidler, 2009: 95; Dickson, 2013: 11-17; Parr, Ayten & Köse, 

2019:174; 2020: 9-31; Silva & Miele, 2022: 27); 

• Duyular Dışı Algı/İdrak (ESP): Görme, işitme koklama, 

tat alma ve dokunma gibi bilinen fiziksel duyular dışında 

bilme veya algılama durumunu ifade etmektedir. 

Özellikle önsezi ve telepati gibi duyuların ötesine 

geçerek bilgi sahibi olma ya da mevcut bilimsel yasalarda 

yer almayan iletişim ve etkileşim biçimlerine sahip 

olmayı anlatmaya çalışmaktadır. Ayrıca rüya üzerinden 

iletişim kurma ve etkileşim sağlama da bu bağlamda 

değerlendirilmektedir. 

• Psikokinezi / Telekinezi: Zihin gücünün herhangi fiziksel 

ve maddesel bir temas olmadan somut bir nesne üzerinde 

gösterilmesini açıklamaktadır. Bireylerin düşünce 

gücünü kullanarak fiziksel ortama etki etmesi ve 

maddelerin hareket ettirilmesi ya da formunun 

değiştirmesini ifade etmektedir. 

• Işınlanma (Teleportasyon): Bireyin bedensel olarak ya 

kendisini ya da bir nesneyi mevcut konumundan başka 

bir yere taşımasıdır. Bu işlem bir anda yok olma ve diğer 

tarafta var olma şeklinde olduğu için herhangi bir 

zamansal süreçle açıklama geliştirilmemiştir. 

• Ruhsal Şifacılık: Psi enerji ya da psi şifacılık olarak ifade 

edilen bireyin hasta olan kişiyi kansız ve ameliyatsız 
--73--



iyileştirmesi ya da herhangi bir kimyasal veya bitkisel bir 

etmen olmadan mevcut hastalığın ortadan kaldırılması 

olaylarını tanımlamaktadır.  

• Astral Seyahat (OOBE): Bireyin bedeni olmadan seyahat 

etmesini ifade eder ve kişilerin mevcut fizik kurallarını 

aşarak bilinmeyen alemlere gitmesi olarak 

açıklanmaktadır. 

• Paranormal Fotoğrafçılık (Düşünce Fotoğrafçılığı): 

Bireylerin zihin süreçlerini ve düşüncelerini bir alet 

kullanarak ya da kullanmadan resimleme durumunu ifade 

etmektedir. 

• Tekinsiz Yer / Ev (RSPK): Tanılanamayan cisimlerin 

hareket ettiği, açıklanamayan seslerin duyulduğu, mevcut 

nesnelerin kendiliğinden yerlerinin değiştiği ve kaynağı 

belirsiz kokuların yayıldığı ve bu tür olağan dışı olayların 

sürekli tekrar ettiği ortamları tanımlamaktadır.  

• Radyestezi: Bireylerin herhangi bir teknolojik alet 

kullanmadan, ölçüm yapmadan ve bilimsel bir analiz 

gerçekleştirmeden yer altında bulunan su ve diğer 

madenlerin yerini saptaması durumudur. Özellikle kırsal 

bölgelerde kişilerin bir çubuk veya tel vasıtasıyla yapmış 

olduğu bu tür yer belirleme durumları yaygınlık 

göstermektedir. 

• Değişik Şuur Halleri (ASC): Bireyin uyanık durumlarda 

sergilemiş olduğu olağan dışı hareketleri 

tanımlamaktadır. 

• Duruişiti: Bireylerin hiçbir alet ve cihaz kullanmadan 

normal mesafeden duyulması imkansız çok uzak yerlerde 

geçen konuşmaları, müzikleri ve farklı varlıklara ait 

sesleri duymasını açıklamaktadır. 

--74--



• Geller Etkisi: Bireylerin insan gücüyle eğilip bükülmesi 

olanaksız olan cisimleri özellikle de metal olanları temas 

ederek veya uzaktan bükmesi durumdur. Ayrıca bu 

kişilerin saatleri olağandan hızlı ve yavaş çalıştırma ya da 

durdurma gibi davranışlar da sergiledikleri tespit 

edilmiştir. 

• Bitkisel ESP / Hayvansal ESP: Bitkilerde ve hayvanlarda 

görülen psişik fenomenleri ifade etmek için 

kullanılmaktadır. Özellikle bitkilerin enerji yayması ya 

da çevresel etmenlere karşı tepkisel psişizm göstermesi, 

hayvanların ise sahiplerinin geleceğini hissetmesi ve 

uzaklık fark etmeksizin yuvalarını bulabilmeleri gibi 

konuları içermektedir.    

Parapsikolojinin inceleme alanının çok geniş olması ve 

kapsadığı konulara duyulan ilginin her dönem de varlığını 

sürdürmesi bakımından bu bağlamda kurulan araştırma merkezleri 

önem taşımaktadır. Ülkemizde ilk parapsikoloji araştırma merkezi 

1917 yılında Karslı bir Ortodoks olan Gurdjieff tarafından 

İstanbul’da kurulmuştur (Tekin, 2003: 9).  

Bilim dünyasında parapsikoloji 1969 yılında kurulmuş olan 

AAAS (American Association for the Advancement of Science) 

vasıtasıyla önemli bir yer tutmuş fakat bilim dünyası içerisinde 

bulunan bütün alanların araştırma yöntemlerinin olması dolayısıyla 

parapsikolojinin bilim dalı olarak genel kabul görmesinin 

engellenmesine yol açmıştır (Broughton, 1996: 38).  

Parapsikolojik araştırmalar yürüten bireyler yeni fizik veya 

yeni psikoloji başlıklarıyla bu alanın da aslında bilimsel bir çalışma 

alanı olduğunu savunarak günümüz dünyasının bir zihin çağında 

olduğu savunulmuş ve gizli bilgilerin yayılmasıyla ezoterik bir 

devrimin gerçekleşeceğine olan inanç temellendirilmeye 

çalışılmıştır Rogo, 1993: 11-13). 

--75--



Parapsikoloji ve Din İlişkisi 

Parapsikolojinin araştırma konuları içerisinde yer alan 

mucize, ilham, vahiy, melek ve cin gibi konuların aynı zamanda dini 

referanslarla bireylerin gündelik yaşamları içerisinde var olduğu ve 

parapsikolojik olayların birçoğunun kutsal kitaplarda yer almasının 

da bu bağlamda yapılacak çalışmalarda ele alınmaktadır. Dini 

terminolojide parapsikolojik olaylar harikulade olaylar olarak ifade 

edilmiş ve bunların dini yönü bulunup bulunmamasına göre bir 

sınıflama yapılmıştır (Özervarlı, 1997: 186).  

Dini yönü bulunan harikulade olayların başında mucizeler 

yer almaktadır. Mucizeler peygamberlik vasfının bir ispatı olarak 

değerlendirilmiş ve peygamberlerin gerçekleştirdiği doğa üstü 

olaylardan Kur’an’da sıkça bahsedilerek bu tarz olaylara karşı bir 

inancın da oluşması yönündeki tereddütlerin önüne geçilmiştir (Al-i 

İmran 3/49, A’raf 7/107, Meryem 19/30, Hud 11/64, Maide 5/110, 

Şems 91/11, Taha 20/19).  

Mucize olarak ifade edilen harikulade olayların aslında 

beşeri yönü bulunan peygamberler tarafından beşeri bir güçle 

gerçekleştirilemeyecek bir tarzda ortaya çıkarılması ve bu olayların 

gizli olarak değil diğer insanların gözü önünde gerçekleşmesi de 

mucizevi olayların etkileme gücünü ortaya koymaktadır (Bulut, 

2020: 352).  

Dini yönü bulunan harikulade olayların ikincisi de “irhas” 

olarak adlandırılan ve peygamber olacak kişinin çocukluk 

döneminden itibaren sergilediği olağan üstü olaylardır. Hz. İsa’nın 

doğduktan sonra hemen konuşmaya başlaması ve Hz. Muhammed’i 

sürekli gölgeleyen bir bulutun varlığı gibi durumlar irhas 

bağlamında değerlendirilmektedir (Özervarlı, 1997: 183).  

Dini yönü bulunan harikulade olayların üçüncüsü de 

“keramet” olarak adlandırılan ve mevcut fizik kuralları ya da tabiat 

şartlarıyla açıklanamayan olağanüstü olayları veya durumları 

--76--



kapsamaktadır. Keramet gösteren kişinin mucizede olduğu gibi bir 

peygamberlik işareti olmadığı ve mevcut olağan üstü olayları da 

yüce yaratıcının bir hediyesi olarak gösterdiği vurgulanarak bireysel 

bir psişik güç ya da enerjinin varlığı kabul edilmemektedir (Uludağ, 

2022: 265).  

Sihir, büyü gibi dini yönü bulunmayan harikulade olayların 

ise insanları aldatma ve göz boyama işleri olduğu vurgulanarak 

insanlık tarihi kadar eski bir kökeni bulunan sihir ve türevlerinin de 

çeşitli materyaller vasıtasıyla gerçekleştiği ve bireylerin tabiat üstü 

olaylar sergilemelerinin sadece yaratıcının izni doğrultusunda 

olabileceği savunulmuştur.   

Yöntem 

Araştırmanın Modeli 

Bu çalışmada nitel araştırma yöntemlerinden vaka analizi 

kullanılmıştır. Vaka analizi, inceleme yapılacak konunun 

derinlemesine bir yaklaşımla ele alınması ve karmaşık konuların 

neden-sonuç ilişkilerini açıklamayı amaçlayan bir yaklaşımdır 

(Symonds & Ellis, 1945:355). Bu çalışma özelinde Konya’da 

yaşamış ve şehrin manevi açıdan önderleri kabul edilen şahsiyetlerin 

insanlar önünde gerçekleştirdikleri parapsikolojik olayları vaka 

analizi kullanılarak incelenmesi amaçlanmıştır. 

Evren ve Örneklem 

 Araştırma kapsamına dahil edilen çalışmalar; Konya’da 

yaşamış ve şehrin manevi açıdan önderleri kabul edilen başlıca 

şahsiyetleri inceleyen ve onların parapsikolojik olaylarına yer veren 

incelemelerden oluşmaktadır. 

Mevlana Celaleddin Rumi 

Mevlana’nın ismi Muhammed Celaleddin olup 1207-1231 

yılları arasında yaşamış olup dünya çapında tanınırlık şöhretine 

--77--



sahiptir. Araştırmamız kapsamına dahil edeceğimiz olağanüstü 

olaylarla ilgili menkıbeler daha çok Mevlana-Şems ilişkisi 

bağlamında aktarılmakta ve bu durumun da Şems’in Mevlana’nın 

hayatına girmesiyle onun manevi yoldaki ilerlemesinin arttığı ifade 

edilmektedir (Öngören, 2004: 441).  

Mevlana’nın en meşhur başlıca menkıbelerinden birkaçı şu 

şekildedir (Uz, 1993: 13; Özdamar, 1999: 65; Özdamar, 2002: 137); 

• Mevlana ve Şems’in yanına sürekli gayb sohbetleri 

yapmak için mevcut dönemin giyim ve kuşamına 

uymayan ve duvarlardan saydam bir nesne gibi geçebilen 

kişilerin geldiği ve Mevlana’nın onlara namaz kıldırdığı 

aktarılmaktadır. 

• Mevlana ve Konya tarihi ilişkisi bağlamında Moğolların 

Konya’yı kuşatması üzerine halk Mevlana’dan yardım 

ister ve o da en yüksek kale duvarına çıkarak namaza 

durur. Tüm Moğol askerleri onu ok yağmuruna tutmasına 

rağmen hiçbir ok ona isabet etmez ve Mevlana namazını 

bitirene kadar Moğollar şehrin kuşatmasını kaldırarak 

geri dönerler. 

• Mevlana’nın havada yürümesi ve bu durumu genel de 

medrese de ders anlatırken öğrencilerin de görmesi 

aktarılmış hatta Mevlana’nın hava da hiçbir şeye temas 

etmeden yürüme gerçekleştirmesinin onun 

çocukluğundan beri yapmış olduğu bir olay bağlamında 

da değerlendirmesi yapılmıştır. 

• Mevlana’nın çarsı ortasında sema gerçekleştirirken 

onunla birlikte etrafında bulunan nesnelerinde döndüğü 

ve halkın buna şahitlik ettiği ve bazı kişilerin de 

etkilenerek Müslüman olduğu aktarılmaktadır. 

--78--



• Mevlana’nın alabora olmakta olan bir gemiyi ve 

gemidekileri kurtardığı, hastalıkların iyileşmesine etki 

ettiği ve döneminin meşhur papazlarına ateşin onu ve 

elbiselerini yakmadığına dair olaylar göstermesi gibi 

durumlar nakledilmektedir.  

• Mevlana’nın mezarıyla babasının mezarı yan yanadır. 

Mevlana’nın cenazesi defnedilmek için getirildiği zaman 

babasının mezarı üzerinde bulunan sanduka hürmetten 

ayağa kalkma şeklinde yatay bir pozisyondan dikey bir 

konuma gelmiş ve bu durum gelecek nesillere ibret olsun 

diye dokunulmamış ve sanduka o şekilde günümüze 

kadar ulaşmış ve her gün birçok ziyaretçi bu durumu 

görmek için Mevlana Müzesini gezmeye geldiği ifade 

edilmektedir.  

Ladikli Ahmet Hüdai (Ağa) 

Ladikli Ahmet Hüdai halk arasındaki namı Lâdikli Ahmet 

Ağa 1888-1969 yılları arasında Konya’nın Ladik isimli köyünde 

yaşamış okuma yazma bilmeyen ama birçok şiiri bulunan ve içinde 

yaşadığı toplumda “gayb adamı” olarak tanınan bir şahsiyettir 

(Özdamar, 2008: 9-11).  

Ladikli Ahmet Ağa önce balkan savaşlarına daha sonra ise 

birinci dünya savaşına katılmış ve savaş sırasında aldığı yara sonucu 

hayatında çok önemli değişiklikler olmuştur. Yarası ağır olduğu için 

ölmeyi beklerken bir anda beyaz atlı nurani yüzlü birinin yanına 

geldiğini ve kendisine ismiyle hitap ederek bir miktar içmesi için su 

verdiğini söyleyen Ahmet Ağa yaralarının gelen şahıs tarafından 

iyileştirildiğini ve kendisini diğer askerlerin olduğu birliğe 

bıraktığını ve komutanına kendisinin selamını söylemesini istediğini 

anlatmış ve o kişinin Hızır olduğu ve hayatı boyunca doğru 

istikamette olursa onunla görüşeceğini ifade ettiğini aktarmıştır 

(Elma, 2017: 19-21).  

--79--



Çanakkale savaşı sırasında da benzer olaylar yaşadığını köye 

döndükten sonra anlatan Ahmet Ağa yaşamının sonuna kadar 

Konya’daki köyünde hayatını sürdürmüştür. Onun kerametleri ise 

dilden dile ve özellikle Konya’da vaizlik, milletvekilliği ve müftülük 

yapmış ve hitabetinin etkileyici gücünden dolayı “Sultanül Vaizin” 

unvanıyla anılan Tahir Büyükkörükçü’nün her Cuma yaptığı ve yerel 

televizyon kanallarından canlı verilen vaaz ve sohbetleriyle şöhrete 

kavuşmuştur. Tahir hocanın şahitlik ettiği kerametlerin birçoğu 

sadece kendisinin gördüğü değil yanında bulunanlarında şahit 

olduğu olağan üstü olaylar olduğu için günümüzde bile bu olayların 

görüldüğü kişilerin anlatımları hem kitaplar hem de video kayıtlarına 

ulaşım çok yaygındır.  

Ladikli Ahmet Ağa’nın hem okuma yazma bilmemesi hem 

de hiçbir fenni ve dini bir ilim tahsil etmeden hayatını çobanlık 

yaparak sürdürmesine rağmen şiir divanının bulunması ve yanında 

okunan Kur’an’daki hataları düzeltmesi onun “gayb ricali” yani 

üçler, yediler ve kırklar olarak adlandırılan ve Allah’ın yeryüzünde 

seçtiği ve salih kimseler olduğu kabul edilen kişiliğinden kaynaklı 

olduğu aktarılmıştır (Özdamar, 2008: 10). Ayrıca Ladikli Ahmet Ağa 

gibi kimselere verilen bu Hızır ile iletişim sağlama özelliğinin 

Kur’an’da anlatılan Musa peygamberle ilgili kıssaya referans 

verilmesi de onun menkıbelerine olan ilginin artmasına katkı 

sağlamıştır (Kehf 18/60-82). Ladikli Ahmet Ağa’nın en meşhur 

başlıca menkıbelerinin özeti şu şekildedir (Ören, 1992: 28; Uz, 1993: 

289; Elma, 2017: 57; Özdamar, 2008: 71); 

• Ladikli Ahmet Ağa’nın Hızırla sürekli görüşmesi halk 

tarafından bilindiği için hem dönemin yöneticileri hem de 

halk Hızırı görmek istemektedir. Ahmet Ağa’da çeşitli 

ortamlarda Hızırın gelip gittiğini göstermiş ama daha çok 

o gittikten sonra onun Hızır olduğundan bahsetmiştir. 

--80--



• Ahmet Ağayla ilgili en çok şahit olunan olayların birisi 

de onun bir anda yok olup daha sonra gittiği bölgeyle 

ilgili yanında yiyecek ve içecek gibi kendi bölgesinde 

bulunması imkansız hediyeler getirmesidir (Yaş hurma 

ağacı, kışın ortasında yaz meyveleri gibi). 

• Ladikli Ahmet Ağayla ilgili anlatılan en yaygın 

durumların başında ise onun karşısındaki kişinin 

düşüncelerini anlaması ve o bireylerin sormasına bile 

gerek kalmadan cevaplarını vermesidir. Bu durumla 

karşılaşan pek çok kimse olmuş ve bunlar birebir kayıt 

altına alınarak tarihe not düşülmüştür. 

• Ladikli Ahmet Ağa’nın yaşadığı köy Konya merkezinin 

dışında yer aldığı için onun ziyaretine gitmek için yola 

çıkan ama Ahmet Ağa’nın gelmesini istemediği kimseler 

yolda araçlarının bozulması veya yollarını kaybetme gibi 

durumlarla karşılaşmaları sonucu Ladik köyüne 

gidememeleridir. 

• Ladikli Ahmet Ağa birçok yağmur duası yapması sonucu 

yağmurun yağdığının bölge insanları tarafından 

gözlemlenmesi. 

• Mevlana’nın türbesine gece ziyarete gitmesi ve bekçinin 

bakıyı açmaması üzerine kapıların kendiliğinden 

açılması da çokça ifade edilen bir durumdur. 

• Hem Türkçe hem Arapça okuma bilmemesi ve herhangi 

bir hafızlık ya da Kur’an eğitimi almamasına rağmen 

yanında Kur’an okunduğunda eğer bir yanlışlık varsa 

düzeltmesi ve bu durumun çok sık yaşanması üzerine 

ortamda bulunanların açıklama yapmasını istemeleri 

üzerine Ahmet Ağa, okunan Kur’an ayetlerini cismani bir 

--81--



şekilde gördüğünü ve yanlışlık yapıldığı zaman o 

görünümde de hatalar gözüktüğünü söylemiştir. 

• Ahmet Ağa’nın tayy-ı mekan ve zaman konularında 

gösterdiği kerametlerin çevresinde bulunanlara da 

yaşattığı ve pek çok kimsenin çok uzun mesafeleri 

kısacık bir zamanda almalarına bir anlam verememeleri 

de yaygın anlatılar arasında yer almaktadır. 

Ateşbaz Veli 

Mevlana’nın meşhur talebelerinden olup asıl adı Yusuf’tur. 

Ateşle oynayan anlamına gelen ateşbaz ise ona Mevlana tarafından 

söylenmiştir. Yusuf efendi Mevlana’nın dergahında aşçılık 

görevinde bulunmaktadır. Birgün dergahta yemek pişirmek için 

odun kalmaz ve mevcut şartlarda odunun bulunmasına uygun 

değildir. Bu durumu Mevlana’ya söyleyen Yusuf efendiye Mevlana 

odun yerine bacaklarını kullansaydın der. Bunun üzerine Yusuf 

Efendi ayak parmaklarından çıkan ateşle yemek pişirir ve bu durum 

dergahtakiler tarafından büyük bir şaşkınlıkla seyredilir ve Mevlana 

kendisine bu adı verir. Ayrıca Mevlana Ateşbaza tuz üzerinden dua 

etmiş ve Ateşbazı Velinin türbesinde her gelenin bereket ve huzur 

getirmesi için tuz bulundurulması adeti nesilden nesile aktarılarak 

devam ettirilmektedir (Özönder, 1991: 57; Uz, 1993:42). 

Hacı Veyiszade 

Hacı Veyiszade Hacı Mustafa Kurucu 1887-1960 yılları 

arasında Konya’da yaşamış imamlık, vaizlik ve öğretmenlik yapmış 

Konya’nın dini ve manevi isimlerinin başında yer alan bir şahsiyettir 

(Koçkuzu, 1996: 506; Özdamar, 1997: 11). Hacı Veyiszade 

Efendinin en meşhur başlıca menkıbelerinden birkaçı şu şekildedir 

(Uz, 1993: 259; Özdamar, 1997: 11; Şahin, 2007: 35; Uz, 2008: 107); 

• Konya merkezde çok büyük iki yangın çıkması ve aynı 

zamanda çok şiddetli bir rüzgarında varlığı sebebiyle 

--82--



halkın çaresiz kalması sonucu ondan yardım istemesi 

üzerine bir talebesine ezan okutmaya başlamış ve ezan 

bitmeden yaygınlar kendiliğinden sönmüş ve tüm şehirde 

bulunanlar bu olaya tanıklık etmişlerdir. 

• Hacı Veyiszade Efendi öğrencilerine çok düşkün olduğu 

için onların yaramazlıklarını ve kendisinin bulunmadığı 

ya da kimsenin olmadığı ortamlarda gerçekleştirdikleri 

kötü eylemlerden haberdar olduğunu şaka yoluyla 

belirterek onları uyarmasının çok sık öğrencileri 

tarafından yaşanmıştır. 

• Hacı Veyiszade Efendinin yağmur duası sonucu şiddetli 

yağışların gerçekleştiği birçok kimse tarafından ifade 

edilmiştir. 

• Hacı Veyiszade Efendi’de görülen ve en çok bahsedilen 

olayların başında ise bir kimsenin sıkıntısını, adını, 

sorusunu ve isteğini, ilgili kimse ifade etmeden 

cevaplaması ve böylece Hacı Veyiszade Efendi’nin 

karşısında bulunan kişinin hem düşüncelerini hem de 

kalbinden geçeni anladığına ait yaygın bir inanışın 

Konya’da yaşayan insanlarda var olduğunun aktarılması. 

Sonuç  

Parapsikolojik olayların etkisinin nesilden nesile aktarım 

yoluyla toplumsal hafızaya kazınması ve bireylerin olağan dışı 

gördüklerine karşı bir merak ve ilgi duyması ve özellikle de 

parapsikolojik olayların dini bir yönünün bulunması dini tecrübe 

bağlamında değerlendirilebilir. Dini tecrübe “dindar ve temiz kalpli 

herhangi bir insanın yaşadığı, olayların normal seyri içinde 

olmayan ve ansızın meydana gelen, doğal sebeplerin sınırları 

çerçevesinde açıklanması zor hatta imkânsız olan, ancak tecrübeyi 

yaşayan ve anlatmaya çalışan kişi için tabiatüstü bir dinî kaynağa 

başvurulduğu zaman tatmin edici bir izahı yapıldığı kabul edilen 
--83--



olağanüstü bir hal” olarak açıklanabilir (Karaca & Aytemiz: 

2024:284). Dini yönü bulunan parapsikolojik olaylara karşı 

yaklaşımın dini tecrübe açısından değerlendirilebilmesi bireyin yüce 

yaratıcıya karşı hissetmiş olduğu yoğun duygu durumunun onun 

yaşam enerjisine dönüşmesi ve kişilerin aşkın varlıktan aldığı güçle 

gündelik yaşamına yön verdiği değerlendirmesi yapılabilir (Gürses, 

2019: 501). 

Dini tecrübeyi yaşayan kişiye özel bir durum olması ve o 

sürecin başkaları tarafından da deneyimlenememesi aynı zamanda 

parapsikolojik olarak literatürde ifade edilen birçok dini tecrübenin 

de mevcut bilimsel bilgiler kapsamında açıklanamayarak olağanüstü 

olaylar denilerek indirgemeci bir tutum sergilenmesine yol 

açmaktadır (Hökelekli, 2008:150). Parapsikolojik olayların yapan 

kişiler tarafından tekrar edilebilmesi ve diğer kimselerinde 

deneyimlemesine imkan tanınması gibi yönlerinin bulunmasıyla dini 

tecrübeden ayrılsa da dini yönü bulunan parapsikolojik olayların 

gerçekleşmesi anında yaşanan duygusal etkileşim üzerine 

incelemelerin yapılması gerektiği değerlendirmesi yapılabilir. 

Çünkü yukarıda da ifade edilen Ladikli Ahmet Ağa örneğinde 

olduğu gibi ilgili kişinin birçok insanın gözü önünde bedenen 

kaybolabilmesi ve gittiği yerlere ait maddesel şeyleri beraberinde 

getirmesi gerçekleşen olayın bireysel ve topluma dönük yönlerini 

açığa çıkarmaktadır. Diğer taraftan Konya tarihine veya günümüz 

dünyasına bakıldığında bu tarz insanların gözü önünde 

gerçekleştirilen dini yönü bulunan parapsikolojik olayların 

olmaması bu tarz olayların anarmol psikolojinin çalışma alanlarına 

da dahil edilerek araştırılmaların yapılması gerektiği 

değerlendirmesi yapılabilir. 

Ladikli Ahmet Ağa’da sıkça görülen parapsikolojik olay 

çeşidi olan Teleportasyon yani ışınlanmanın, Hacı Veyiszade’de 

görülen Duyular Dışı Algı/İdrak (ESP) bağlamında düşüncelere 

hakim olma ve Mevlana’da ise daha çok astral seyahat ile psi enerji, 

--84--



psi şifacılık ve Değişik Şuur Halleri (ASC) olarak açıklanmaya 

çalışılan durumların varolması dini terminolojide keramet ya da 

harikulade olaylar olarak ele alınması ortaya çıkan olağanüstü 

şekildeki durumların izahını yapmada yetersiz kalmaktadır. Dini 

tecrübe aşkın varlığın aracısız bir tecrübe edilme hali olarak da ele 

alındığı için dini yönü bulunan parapsikolojik olaylarda gerçekleşen 

durumun yüce varlıktan ziyade hızır veya başka alemlerde yaşayan 

varlıklar gibi daha çok iletişim ve etkileşimin bir aracıyla yapıldığı 

görülmektedir (Sevinç, 2020:28). Bu sebepten dini yönü bulunan 

parapsikolojik olayları gerçekleştiren kişilerin trans hali veya cezbe 

gibi durumlar sonucu ortaya koyduğu olağanüstü durumların 

incelenmesi literatürde var olan çalışma eksikliğine katkı 

sağlayacağı yorumu yapılabilir.  

Olağanüstü olarak ele alınan olayların aynı zamanda anormal 

psikolojinin çalışma konularından olan halüsinasyon ve şizofreni 

gibi hastalıklar bakımından da kapsayıcı bir araştırmaların 

yapılmasının alana önemli katkı sağlayacağı ifade edilebilir. Ayrıca 

dini yönü bulunan parapsikolojik olayların keramet olarak 

adlandırılırken dini içerikli olmayanlara karşı sanki bir göz 

yanıltması yani sihir gibi bir yaklaşım geliştirilmesinin de ilgili 

konularda çalışma yapacak araştırmacıların önünde hem kavramsal 

bir karmaşa hem de tanımlama sorunsalına yol açtığı 

değerlendirmesi yapılabilir. 

--85--



Kaynakça/References 

Ayten, A., & Köse, A. (2019). Din Psikolojisi. İstanbul: Timaş 

Yayınları. 

Bakırcıoğlu, R. (2006). Ansiklopedik Eğitim ve Psikoloji Sözlüğü. 

Ankara: Anı Yayınları. 

Broughton, R. (1996). Tartışılan Bilim Parapsikoloji. (Vedi Evsal, 

Çev.). İstanbul: Say Yayıncılık. 

Bulut, H. (2025, 11 2). TDV İslâm Ansiklopedisi. TDV İslâm 

Ansiklopedisi: https://islamansiklopedisi.org.tr/ mucize adresinden 

alındı 

Castellan, Y. (1998). Parapsikoloji. (Nazım Güvenç, Çev.). İstanbul: 

İletişim Yayıncılık. 

Dickson, G. (2013). Time to Teleport. Hoboken: Start Science 

Fiction Publisher: Start Science Fiction Publisher. 

Elma, M. (2017). Ladikli Ahmet Hüdai. Konya: Dizgi Yayıncılık. 

Glesne, C. (2011). Becoming Quallitative Researchers: An 

Introduction. Londra: Pearson Press. 

Göcen, G. (2020). Kavram Atlası Din Psikolojisi I. Ankara: Gazi 

Kitabevi. 

Gürses, İ. (2019). Dinî Tecrübenin Bilimsel Değeri. Kaygı, 498-513. 

Holzer, H. (2021). The Handbook of Parapsychology. JM: Crossroad 

Press. 

Hökelekli, H. (2008). Din Psikolojisi. Ankara: Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayınları. 

Irmin, H. (1989). An Introduction to Parapsychology. ABD: 

McFarland Company. 

--86--



KARACA, F., & AYTEMİZ, F. (2024). Dinî tecrübe üzerine. 

Current Perspectives in Social Sciences, 281- 292. 

Koçkuzu, A. (2025, 11 21). TDV İslâm Ansiklopedisi. TDV İslâm 

Ansiklopedisi: Koçkuzu, A. "Hacıveyiszade 

Mustafa"https://islamansiklopedisi.org.tr/haciveyiszade-mustafa 

adresinden alındı 

Köse, A. (2025, 11 15). TDV İslâm Ansiklopedisi. TDV İslâm 

Ansiklopedisi: https://islamansiklopedisi.org.tr/harikulade#3-

parapsikoloji adresinden alındı 

Öngören, R. (2025, 11 25). TDV İslâm Ansiklopedisi. TDV İslâm 

Ansiklopedisi: Öngören, R. "Mevlana 

Celaleddihttps://islamansiklopedisi.org.tr/mevlana-celaleddin-i-

rumi adresinden alındı 

Özdamar, M. (1997). Hacı Veyiszade. İstanbul: Kırk Kandil 

Yayınları. 

Özdamar, M. (1999). İrfan Güneşi Hazreti Şems. İstanbul: Kırk 

Kandil Yayınları. 

Özdamar, M. (2002). Piran. İstanbul: Kırk Kandil Yayınları. 

Özdamar, M. (2008). Ladikli Ahmet Ağa. İstanbul: Kırk Kandil 

Yayınları. 

Özervarlı, S. (2025, 11 17). TDV İslâm Ansiklopedisi. TDV İslâm 

Ansiklopedisi: https://islamansiklopedisi.org.tr/ harikulade 

adresinden alındı 

Özönder, H. (2025, 11 22). TDV İslâm Ansiklopedisi. TDV İslâm 

Ansiklopedisi: https://islamansiklopedisi.org.tr/atesbaz-i-veli 

adresinden alındı 

Parr, J. (2020). Astral Projection. Tennessee: Ingram Publisher. 

--87--



Rogo, S. (1993). Parapsikoloji /Duyular Dışı İletişim. (Selman 

Gerçeksever, Çev.). İstanbul: Ruh ve Madde Yayıncılık. 

Schmeidler, G. (2009). Extrasensory Perception. New Jersey: 

Transaction Publishers. 

Sevinç, K. (2020). Kavram Atlası Din Psikolojisi II. Ankara: Gazi 

Kitabevi. 

Silva, J., & Miele, P. (2022). The Silva Mind Control Method. New 

York: Gallery Books. 

Stelter, A. (2005). Psişik Şifacılık. (Şenol Sohtorik, Çev.). İstanbul: 

Ege Meta Yayıncılık. 

Symonds, M., & Ellis, A. (1945). The Case Study As A Research 

Method. Review Of Educational Research, 352–359. 

Şahin, B. (2007). Sevakıb-ı Menakıb. Konya: Rumi Yayıncılık. 

Tekin, E. (2003). Parapsikolojik Araştırmalar. İstanbul: Kültür 

Sanat Yayıncılık. 

Uludağ, S. (2025, 11 25). TDV İslâm Ansiklopedisi. TDV İslâm 

Ansiklopedisi: https://islamansiklopedisi.org.tr/ keramet adresinden 

alındı 

Uz, M. (1993). Baha Veled’den Günümüze Konya Alimleri ve Velileri 

I. Konya: Alagöz Yayıncılık. 

Uz, M. (1995). Baha Veled’den Günümüze Konya Alimleri ve Velileri 

II. Konya: Alagöz Yayıncılık. 

Uz, M. (2006). Ladikli Hacı Ahmet Ağa. Konya: Merhaba Kitabevi. 

Uz, M. (2008). Hacı Veyiszade Mustafa Efendi ve Ailesi. Konya: S.B. 

Kültür Yayınları. 

 

--88--



ANDROPHOBIA IN TURKISH WOMEN 

ÖZNUR YEMEZ1 

 

This research note claims that Turkish women have 
androphobia due to the increasing rate of femicide and gender-based 
violence. It is estimated that each year, hundreds of Turkish women 
and girls are murdered by their intimate partners or other family 
members. It is reported that every year since 2017, more than 400 
hundred women and girls are killed intentionally across Türkiye. I 
assert that due to the epidemic of femicide/feminicide and gender-
based violence, Turkish women are severely traumatized and 
develop androphobia. Women are scared of getting romantically 
involved with men, marrying or even asking for a divorce in that 
regard. Over these years, I have come to notice that Turkish women 
and girls with no history of domestic violence are, too, subjected to 
this phobia owing to the female homicides and exhibit similar 
symptoms. In this study, I argue that Turkish women and girls suffer 
from androphobia and scared of being murdered. To survive, they 
cope with androphobia in various ways. 

Femicide or feminicide, the intentional killing of women and 
girls because of their gender, is “a violation of some of the most basic 
human rights, namely the right to life, liberty and personal security” 

 
1 Faculty Member, Selçuk University, Faculty of Letters, Department of English 
Language and Literature, Orcid: 0000-0002-1102-7407  

BÖLÜM 6

--89--



(Corradi, 2021: 10)  whilst gender-based violence is “a general term 
used to capture any type of violence that is rooted in exploiting 
unequal power relationships between genders” (NYC.gov, 2025). 
Gender-based violence is chiefly manifested as “elder abuse, sexual 
violence, stalking and human trafficking” (NYC.gov, 2025) whilst 
femicide exists in various forms and “very often such killings are not 
isolated incidents but rather the culmination of pre-existing forms of 
gender-based violence that affect all regions and countries 
worldwide” (UNODC, 2024, p. 10). Three types of femicide are 
identified as “intentional homicides of women and girls perpetrated 
by intimate partners, intentional homicides of women and girls 
perpetrated by other family members,” and, lastly, “intentional 
homicides of women and girls committed by perpetrators other than 
intimate partners or other family members and where the killing 
meets at least one of eight criteria identified in the Statistical 
framework” (UNODC, 2024, p. 10). The first two forms of femicide 
are committed mostly in domestic sphere whereas the latter is 
committed by perpetrators other than family members or partners in 
places other than home or in public sphere, such as workplace, street, 
clubs or cafes. “In Turkey, the occurrence of femicide has exhibited 
a particularly troubling increase since the 2000s, primarily attributed 
to the escalation of divorce rates” (Akbaş and Karataş, 2024, p. 55), 
and what is worse, there are no official records of the rate of femicide 
kept by the government. In the year 2024, precisely 451 women and 
girls fell victim to femicide perpetrated by intimate partner, family 
members and males other than family members and partners. In the 
first six months of 2025, 254 women and girls have been murdered. 
These numbers are reported by “We Will Stop Femicide Platform”. 
(We Wiil Stop Femicide Platform, 2025) and the rate of femicide in 
2025 is expected to be much higher.  

Causes of femicide vary across the globe and “Statistics such 
as these, and other country level data, had already started to fuel the 
view of femicide and violence against women (and children) more 
generally, as a global crisis” (Gibbon and Walklate, 2023, p. 239). 
The most common motive behind femicide across Türkiye is 
“jealousy/infidelity, followed by altercations, jealousy/infidelity 
related to separation, envy / honor and custom-related killings” 

--90--



(Toprak and Ersoy, 2017, p. 11). As for the methods of killing, 
“edged and pointed weapons and firearm injuries were the most 
common cause of death” (Toprak and Ersoy, 2017, p. 7). Injury 
location accordingly varies and “the head was the most common 
target for firearm wounds” (Toprak and Ersoy, 2017, p. 7) whilst “the 
thoracic region was the most common target for edged and pointed 
weapon wounds” (Toprak and Ersoy, 2017, pp. 7-8). As for the 
characteristics of perpetrators in Türkiye, “the typical perpetrator of 
femicide is a person with a low level of education, but he is usually 
employed” (Toprak and Ersoy, 2017, p. 10) even though it should be 
emphasized that it is not possible to talk about the presence of a fixed 
type of perpetrator. 

Femicide is political “regardless of the victim-perpetrator 
relationship because the perpetrator holds political power supported 
by a hierarchical system” (Aldrete et al., 2024) and “It takes many 
forms depending on cultural, social, and legal contexts, but at its 
core, femicide is driven by a belief in male dominance and the 
devaluation of women's lives” (Freitag, 2025, p. 7). We Will Stop 
Femicide Platform, too, links femicide with patriarchal system, 
stating that “Patriarchy is the reason behind the loss of so many lives. 
Rather than acknowledging this social reality and understanding 
women, men are responding women’s quest for rights with violence 
and putting obstacles in their way” (We Will Stop Femicide 
Platform, 2025). Males deny the subjectivity of females, regarding 
them rather as the second sex, objects and commodities and labelling 
them as the other. This mindset is reinforced by a patriarchal culture 
which serves to perpetuate female victimisation along with male 
delusions of grandeur and this is precisely why “The psychological 
and behavioral patterns of femicide perpetrators reveal a disturbing 
mix of control, emotional instability, inferiority complex and often 
hidden violence” (Freitag, 2025, p. 10). This blatant sexism is 
possible to discern in media portrayals of perpetrators accordingly, 
as “Women who murder are visible as women, while men who 
murder are viewed simply as killers” (Gurian, 2011, p. 16). And, 
more often than not, patriarchy is cited as the exact reason for victim-
blaming and perpetrator-justification through the media. 

--91--



There are countless cases of femicide and femicide-suicide 
across Türkiye. The most extreme cases of intimate partner femicide 
are the murder of Emine Bulut in 2020, Ayşe Tokyaz in 2025, 
Münevver Karabulut in 2009, Sinem Yurdanur in 2010, Güleda 
Cankel in 2019, Pınar Gültekin in 2020, and Hülya Tortop in 2024. 
These females were murdered by their (former) spouses, (former) 
boyfriends and fiancé. Cases of femicide disguised as suicide or 
accidental death are the killing of Duygu Bölükbaşı in 2022, Rojin 
Kabaiş in 2024, Gamze Yağlıoğlu in 2021, Tuğba Yavaş in 2025, 
Duygu Delen in 2020, Esin Güneş in 2010, Semra Baysal and Şule 
Çet in 2018. These females died by falling from a height, from 
drowning or by hanging, and they were not alone at the time of the 
incident. Cases of femicide related with honour and custom are the 
murder of Güldünya Tören in 2004, Ceylan Soysal in 2011, and Ayşe 
A. in 2016. Cases of femicide committed by other perpetrators are 
the murder of Pippa Bacca in 2008, Özgecan Aslan in 2016, Başak 
Cengiz and Azra Gülendam Haytaoğlu in 2021, and Ceren Özdemir 
and Ceren Damar Şenel in 2019. Femicide-suicide, along with 
feminicide, is rife in Türkiye. Femicide-suicide occurs when the 
perpetrator commits suicide in the aftermath of femicide, and “This 
usually happens in relationships where the man feels he’s losing 
control, especially during or after a breakup. These acts are often 
linked to jealousy, depression, or a belief that the woman "belongs" 
to him” (Freitag, 2025, p. 7).  

Survivors of attempted femicide, children who witness 
femicide within the domestic setting or/and orphaned by femicidal 
violence experience post-traumatic stress disorder in the aftermath 
of the incident. In the vast majority of cases, the women who fall 
victim to the femicide are also mothers, and yet “Little is known 
about the number of orphaned children who have instantaneously 
lost both parents (one from death, the other from incarceration or 
suicide)” (Ferrara et al., 2015, p. 2). Nevertheless children, like their 
mothers that fall victim to male violence, are invisible and “As 
attention is focused on the victim and on the perpetrator of the crime, 
the couple’s children become the neglected victims” (Ferrara et al., 
2015, p. 4).  Symptoms they are reported to exhibit due to post-
traumatic stress disorder are nightmares, insomnia, flashbacks, 

--92--



dissociation, eating disorders, anxiety, and “recurring thoughts, 
images, sound of the moment of murder” (Akbaş and Karataş, 2022, 
p. 11). Unless treated, post-traumatic stress disorder is aggravated by 
depersonalization and derealization and neurosis is followed by 
psychosis. 

Females and children who survive the attempted femicide 
and bystanders who witness the incident are afflicted with post-
traumatic stress disorder whilst other females develop androphobia 
owing to the frequency and quantity of these incidents and constant 
exposure to male violence in public, on television and in social 
media. Hence, death anxiety is ingrained in the collective and 
individual unconscious of females. They are scared of falling victim 
to male violence as in the cases of femicide portrayed in the 
mainstream media and this fear triggers androphobia.  

As a type of anxiety disorder, androphobia “falls under the 
category of a specific phobic disorder. This means that you are afraid 
of, or anxious around, a particular entity (in this case, males). As a 
result, you may avoid situations involving men or experience strong 
anxiety when these situations occur” (Cleveland Clinic, 2021). A 
crucial distinction should be drawn between misandry and 
androphobia. The former refers to hatred of men whereas the latter 
to fear of men. Females are particularly prone to androphobia and, 
more often than not, androphobia is rooted in childhood, but it may 
intensify during adolescence. Androphobia might be linked to a 
frightening experience or the presence of a stressful situation as in 
the case of “child abuse, domestic abuse or other violence; an 
intimidating or overbearing authority figure or bully (teacher, parent 
or boss)” and, lastly, “sexual assault, harassment or rape” (Cleveland 
Clinic, 2021). The female subject might directly experience or 
simply witness these types of events or situations. At times, these 
same causes might lead to post-traumatic stress disorder in some 
individuals.  

Manifestation of androphobia varies with each subject and 
the symptoms, from mild to severe, might be identified as: growing 
anxiety around men, intense fear, being mentally confused, 
sweating, “active avoidance of men or situations where you might 

--93--



encounter men; or feeling intense worry or fear in situations where 
you encounter men” (Cirino, 2018), irregular heartbeats, feeling 
short of breath, and trembling. Androphobia has emotional, 
cognitive, behavioural and physical impact on women and requires 
therapy and medications. It should be kept in mind that it is “an 
intense fear of men that is disproportionate to the threat they might 
pose and that negatively affects a person’s ability to function” 
(Villines, 2024), daily life, and work or school performance, career, 
and relationships. In this context, I contend that what distinguishes 
post-traumatic stress disorder from androphobia is the absence of 
actual experience of gender-related violence or attempted femicide 
and witnessing such an incident /being present at the time of the 
incident. I contend that femicide and gender-based violence amplify 
androphobia and infix a chronic phobia of men in women.  

As a woman with no history of domestic violence or gender-
related violence and without witnessing acts of femicide or incidents 
of male violence, I have come to notice that I have developed 
androphobia due to being constantly exposed to news of femicide on 
social media platforms as Instagram, YouTube, Facebook, X, 
Telegram and WhatsApp, and TV Programs. The murder of 
Münevver Karabulut brought about a traumatic effect on the Turkish 
females and promoted a heightened awareness of femicide across 
Türkiye. We, Turkish girls and women, began to experience fear and 
anxiety about relationships and the external world which did not 
seem safe and sound. The outside world did not offer a maternal 
space, but a paternal space which promoted male violence. To open 
up about my experience, I became more cautious and fearful in the 
presence of men, reminding myself of the fact that man has the 
potential to kill a woman at anytime and anywhere without any 
motive. With the violent murder of Özgecan Arslan, I stopped taking 
the bus, and buses and male drivers functioned as a trigger for me. 
Despite the extra expense, I preferred to take a taxi to feel safe. With 
the murder of Başak Cengiz and Ceren Özdemir, I stopped going out 
at evenings and felt fearful at dusk, rightfully thinking that a male 
stranger could approach me behind and kill me with no reason. I 
experienced attacks of anxiety while returning home from work at 
evenings and had to look behind over and over to check whether a 

--94--



male was following me. As an academic, I felt restless and anxious 
in the presence of male students, particularly at times when I had to 
invigilate, since I was deeply scared about being killed in the same 
way as Ceren Damar Şenel. I, either, do not feel at comfort in the 
presence of male colleagues, especially authority figures who 
manipulate their powers and position to intimidate me just because I 
am a more capable and qualified academic. As they are unable to 
beat me as intellectually, they try to dominate me entirely with their 
physical capacity and undermine me at academic life. I have learned 
not to trust male colleagues at a great expense in this regard. With 
the murder of Ayşe Tokyaz and Pınar Gültekin, I am frightened of 
getting romantically involved with men and experience attacks of 
anxiety when a male comes into a direct contact with me, thinking 
that, in Turkish context, you can get into a relationship with your 
consent but cannot leave it no matter what without the permission of 
the male partner.  A female cannot leave but is only left by a male. 
The violent murders of Semra Baysal and Gamze Yağlıoğlu instilled 
fear in me that a female should never trust a male whether he be her 
intimate partner who once said he was deeply in love and could not 
live without her. It furthermore triggered a fear of heights in me and 
the phobia of being pushed off by a male. With the slaughtering of 
Emine Bulut and Ayşe Tortop, I began to feel desperately afraid of 
marriages, keeping in mind that the possibility of a divorce would be 
the death of me, not the end of our relationship. Even if you safely 
achieve in getting a divorce, you are still regarded as the object and 
commodity of your former husband.  

I know I do not stand alone regarding my androphobia. There 
are thousands of Turkish women and girls who share the same fear 
and anxiety with me and desperately feel the need to be safe at home, 
on the streets, at cafes and in workplaces. To cope with the fear of 
femicide and androphobia, we, Turkish women, try to create a 
homosocial community with the absence of male. We support each 
other, promote solidarity with women against men and intentionally 
avoid men to survive. We do not hate men, we just fear them, and 
imagine a world where we can feel safe forever. We are not the 
second sex; we are human beings in the first place.  

--95--



 

References 

Akbaş, G. E., & Karataş, K. (2022). The Depth of Trauma: The Children Left 
behind after Femicide in Turkey. International Social Work, 65(1), 113-126. 
https://doi.org/10.1177/0020872819895558  

Akbaş, G. E., & Karataş, K. (2024). Femicide in Turkey: A Document Analysis of 
News From 2011 t0 2019. Journal of Social Service Research, 50(1), 54-72. 
https://doi.org/10.1080/01488376.2023.2271958  

Aldrete, M., & Taşkale, N., & Ramirez, E. R., & Vera, V. D. G. (2024). Media 
Representations of Femicide. A Systematic Review of Literature in English and 
Spanish. Annals of the International Communication Association, 48(3), 219-236. 
https://doi.org/10.1080/23808985.2024.2336924 

Cirino, E. (2018). Androphobia. [online] Erişim adresi: 
https://www.healthline.com/health/androphobia [Erişim Tarihi: August 8, 2025] 

Cleveland Clinic (2021). https://my.clevelandclinic.org/health/diseases/21987-
androphobia 

Corradi, C. (2021). Femicide, its Causes and Recent Trends: What Do We Know?. 
European Parliament. [online] Erişim adresi: 
https://www.europarl.europa.eu/RegData/etudes/BRIE/2021/653655/EXPO_BRI
(2021)653655_EN.pdf [Erişim Tarihi: August 8, 2025] 

Ferrara, P., & Caporale, O., & Cutrona, C. & Sbordone, A., & Amato, M., & Spina, 
G. (2015). Femicide and Murdered Women’s Children: Which Future for These 
Children Orphans of a Living Parent?. Italian Journal of Pediatrics, 41(68), 1-6. 
doi: 10.1186/s13052-015-0173-z.  

Fitz-Gibbon, K., & Walklate, S. (2023). Cause of Death: Femicide. Mortality, 
28(2), 236-249. https://doi.org/10.1080/13576275.2022.2155509  

Freitag, S. M. (2025). Femicide in 21st Century (Unpublished Master’s Thesis). 
University of Rijeka, Croatia.  

Gurian, E. A. (2011). Media Portrayals of Female Murder Offenders. Prison 
Service Journal, 194, 12-18.  

Kadın Cinayetlerini Durduracağız Paltformu. (2025). [online] Erişim adresi: 
https://kadincinayetlerinidurduracagiz.net/veriler/3145/2025-ilk-6-ay-kadin-
cinayeti-raporui [Erişim Tarihi: August 8, 2025] 

New York City Government (2025).. What is Gender-Based Violence? [online] 
[Erişim adresi] https://www.nyc.gov/site/ocdv/services/introduction-to-domestic-

--96--

https://doi.org/10.1177/0020872819895558
https://doi.org/10.1080/01488376.2023.2271958
https://doi.org/10.1080/23808985.2024.2336924
https://www.healthline.com/health/androphobia
https://my.clevelandclinic.org/health/diseases/21987-androphobia
https://my.clevelandclinic.org/health/diseases/21987-androphobia
https://www.europarl.europa.eu/RegData/etudes/BRIE/2021/653655/EXPO_BRI(2021)653655_EN.pdf
https://www.europarl.europa.eu/RegData/etudes/BRIE/2021/653655/EXPO_BRI(2021)653655_EN.pdf
https://doi.org/10.1080/13576275.2022.2155509
https://kadincinayetlerinidurduracagiz.net/veriler/3145/2025-ilk-6-ay-kadin-cinayeti-raporui
https://kadincinayetlerinidurduracagiz.net/veriler/3145/2025-ilk-6-ay-kadin-cinayeti-raporui
https://www.nyc.gov/site/ocdv/services/introduction-to-domestic-violence-and-gender-based-violence.page#:~:text=What%20is%20Gender%2DBased%20Violence,unequal%20power%20relationships%20between%20genders


violence-and-gender-based-
violence.page#:~:text=What%20is%20Gender%2DBased%20Violence,unequal
%20power%20relationships%20between%20genders. [Erişim Tarihi: August 8, 
2025] 

Şiddetten Ölen Kadınlar İçin Dijital Anıt (2025). [online] Erişim adresi: 
https://anitsayac.com/?year=2025 [Erişim Tarihi: August 8, 2025] 

Toprak, S., & Ersoy, G. (2017). Femicide in Turkey between 2000 and 2010. PLoS 
ONE, 12(8), 1-16. https://doi.org/10.1371/journal.pone.0182409  

UNODC and UN Women, Femicides in 2023: Global Estimates of Intimate 
Partner/Family Member Femicides (United Nations publication, 2024). 

Villines, Z. (2024). Fear of Men Phobia (Androphobia): What to Know. [online] 
Erişim adresi: https://www.medicalnewstoday.com/articles/fear-of-men-
phobia#what-is-it [Erişim Tarihi: August 8, 2025] 

We Will Stop Femicide Platform (2025). [online] Erişim adresi: 
https://www.kadincinayetlerinidurduracagiz.net/for-english [Erişim Tarihi: 
August 8, 2025] 

 

 

--97--

https://www.nyc.gov/site/ocdv/services/introduction-to-domestic-violence-and-gender-based-violence.page#:~:text=What%20is%20Gender%2DBased%20Violence,unequal%20power%20relationships%20between%20genders
https://www.nyc.gov/site/ocdv/services/introduction-to-domestic-violence-and-gender-based-violence.page#:~:text=What%20is%20Gender%2DBased%20Violence,unequal%20power%20relationships%20between%20genders
https://www.nyc.gov/site/ocdv/services/introduction-to-domestic-violence-and-gender-based-violence.page#:~:text=What%20is%20Gender%2DBased%20Violence,unequal%20power%20relationships%20between%20genders
https://anitsayac.com/?year=2025
https://doi.org/10.1371/journal.pone.0182409
https://www.medicalnewstoday.com/articles/fear-of-men-phobia#what-is-it
https://www.medicalnewstoday.com/articles/fear-of-men-phobia#what-is-it
https://www.kadincinayetlerinidurduracagiz.net/for-english


ORTADOĞU VE KUZEY AFRİKA’DA 
TOPLUMSAL CİNSİYET, EMEK VE KALKINMA 

ÜZERİNE FEMİNİST BİR ANALİZ 

YELİZ KENDİR-GÖK1 

G"r"ş 

Kalkınma ve kadın ,l,şk,s,, bölgesel, dönemsel ve 
uluslararası d,nam,kler,n etk,s,yle farklı bağlamlarda şek,llenen çok 
katmanlı b,r olgudur. Toksöz’ün (2018: 211-2) vurguladığı üzere, 
kalkınmanın kadınlar açısından güçlend,r,c, n,tel,ğ,nden söz 
edeb,lmek ,ç,n ekonom,k, sosyal ve pol,t,k dönüşümler,n kadınların 
kaynaklara er,ş,m,n, artırması; eğ,t,m ,mkânlarından 
yararlanmalarını, gel,r get,r,c, ,st,hdama katılmalarını, mülk,yet ve 
m,ras haklarına sah,p olmalarını, “düzgün ,ş” standartlarına 
er,şeb,lmeler,n, ve emek koşullarının ,y,leşt,r,lmes, ,ç,n 
örgütleneb,lmeler,n, mümkün kılması gerekmekted,r. Kadınların 
b,reysel ve kolekt,f düzeyde eyleml,l,k kapas,tes,ne sah,p olması ve 
bu kapas,ten,n devlet, p,yasa ya da toplumsal aktörler tarafından 
baskı yoluyla engellenmemes, de kalkınmanın güçlend,r,c, 
sonuçlarının ayrılmaz b,r unsurudur. 

 
1 Dr. Ar. Gör., Çankırı Karatek1n Ün1vers1tes1, Sosyoloj1, Orc1d: 0000-0002-3500-
8374 

BÖLÜM 7

--98--



Bu çalışma, Toksöz’ün sunduğu bu tanımlamayı anal,t,k 
çerçeven,n merkez,ne yerleşt,rerek kalkınma ve kadın ,l,şk,s,n, 
Ortadoğu ve Kuzey Afr,ka (M,ddle East and North Afr,ca) (MENA) 
bölges,ne odaklanarak ,ncelemekted,r. MENA coğrafyasında 
kadınların kalkınmayla kurduğu ,l,şk,n,n, sınıf, ırk, etn,s,te, d,n, 
ulusal bağlam, çatışma ortamı ve küresel ekonom,k entegrasyon g,b, 
çok yönlü değ,şkenler doğrultusunda değ,şkenl,k gösterd,ğ, kabul 
ed,lerek; kalkınmanın kadınlar açısından yarattığı ,mkânlar ,le 
kısıtlar arasındak, mesafeler,n bu değ,şkenler ışığında d,kkatl, 
b,ç,mde anal,z ed,lmes, amaçlanmaktadır. 

Bu doğrultuda çalışma dört temel eksen üzer,ne kurulmuştur. 
İlk olarak, küresel p,yasa ,çer,s,nde MENA kökenl, kadınlara da,r 
üret,len söylemler ve ,majların nasıl ,nşa ed,ld,ğ, ele alınacaktır. Bu 
söylemsel ,nşa, b,r yandan kadınların kalkınmadan eş,t düzeyde 
yararlanmasının önünde kültürel ve pol,t,k engeller üret,rken, d,ğer 
yandan küresel ekonom,yle uyumlu b,r “seç,c, faydalanma ağını” 
mümkün kılmaktadır. Dolayısıyla, kalkınma söylem,n,n küresel güç 
,l,şk,ler,yle nasıl eklemlend,ğ, anal,z ed,lecekt,r. 

İk,nc, olarak, Faslı kadınların toplumsal dönüşümün merkezî 
aktörler, olarak nasıl görünür hâle geld,kler, tartışılacaktır. Bu 
tartışmada, Fas bağlamında kadınların eyleml,l,k kapas,tes,n, artıran 
dönüşümler ,le kalkınma pol,t,kalarının hâlen geleneksel toplumsal 
c,ns,yet roller,n, yen,den üreten yönler, arasındak, ger,l,mler ortaya 
konulacaktır. 

Üçüncü olarak, F,l,st,nl, kadınların İsra,l ,şgücü p,yasasına 
eklemlenememes, üzer,nden kalkınma-kadın ,l,şk,s,n,n k,ml,k, 
çatışma, ,şgal koşulları ve yapısal dışlanma g,b, faktörlerle nasıl ,ç 
,çe geçt,ğ, göster,lecekt,r. Bu örnek, kadınların kalkınma 
süreçler,n,n, pol,t,k ve etn,k çatışmaların bel,rley,c, olduğu 
durumlarda, yalnızca c,ns,yet temell, b,r anal,zle 
anlaşılamayacağını; kes,ş,msel b,r yaklaşımın zorunlu olduğunu 
ortaya koymaktadır. 

--99--



Son olarak, Mısır ve İran örnekler, çerçeves,nde kadınların 
,şgücü p,yasası deney,mler,ne odaklanılacak; kadınların ,st,hdam 
ortamlarında gel,şt,rd,kler, d,ren,ş, uyum ve müzakere stratej,ler,n,n 
farklı bağlamlarda nasıl çeş,tlend,ğ, tartışılacaktır. Böylece çalışma, 
MENA bölges,nde kalkınma süreçler,n,n kadınlar açısından 
eşzamanlı olarak hem fırsatlar hem de sınırlılıklar ürett,ğ,n,; 
kadınların bu süreçlerde pas,f alıcılar olmaktan z,yade çok yönlü ve 
bağlamsal olarak şek,llenen b,r eylemsell,k kapas,tes,ne sah,p 
olduklarını göstermey, amaçlamaktadır. 

Küresel Ağ, Kalkınma ve Kadın 

İslam, kültür endüstr,s,, kap,tal,st üret,m ,l,şk,ler, ve 
toplumsal c,ns,yet rej,mler, arasındak, çok katmanlı ,l,şk,sell,ğ, 
görünür kılmayı amaçlayan Gökarıksel ve McLarney (2010), 
Müslüman kadınlık ,dealler,n,n, ,mgeler,n,n ve gündel,k 
prat,kler,n,n küresel p,yasa ,ç,nde nasıl üret,ld,ğ,n,, dolaşıma 
sokulduğunu ve tüket,ld,ğ,n, fem,n,st b,r duyarlılıkla tartışmaktadır. 
Yazarların anal,z,n,n merkez,nde, Müslüman kadınların tar,hsel 
olarak Oryantal,st söylemler,n yarattığı tems,l kr,z,yle nasıl 
yüzleşt,kler, ve bu kr,z karşısında kend, öznell,k alanlarını nasıl 
kurdukları sorusu yer alır. Bu bağlamda çalışma, yalnızca kültürel 
endüstr,y, ya da tüket,m prat,kler,n, değ,l, aynı zamanda 
postkolonyal fem,n,st kuramın vurguladığı yapısal güç ,l,şk,ler,n,, 
tems,l rej,mler,n, ve ep,stem,k ,kt,dar b,ç,mler,n, d,kkate alarak 
kes,ş,msel b,r çerçeve sunar. 

Gökarıksel ve McLarney’n,n (2010) en kr,t,k tesp,tler,nden 
b,r,, Müslüman kadınların İslam, kültür endüstr,s,nde hem üret,c, 
hem de tüket,c, aktörler olarak konumlanmasıdır; ancak bu 
konumlanma, her zaman güçlend,r,c, b,r öznell,k k,p,ne karşılık 
gelmez. McRobb,e’n,n (2008) kültürel endüstr,lerdek, “toplumsal 
c,ns,yetl, yen,den düzenleme” kavramını çağrıştıracak b,ç,mde, 
kadınların artan görünürlüğü çoğu zaman neol,beral p,yasanın 

--100--



talepler, doğrultusunda düzenlen,r ve sınırlanır. Spor endüstr,s,nden 
helal kozmet,k pazarına, medya sektöründen tur,zme kadar gen,ş b,r 
yelpazede kadınlar üret,m,n öznes, olarak görünür hâle gel,rken, bu 
görünürlük kap,tal,st s,stem,n yen,den üret,m,ne h,zmet eden b,r 
normat,f çerçeve ,çer,s,nde gerçekleşmekted,r. Dolayısıyla kadınlar 
yalnızca “özne olarak var olan” değ,l, aynı zamanda p,yasanın talep 
ett,ğ, bel,rl, Müslüman kadınlık formlarının “taşıyıcısı” hâl,ne 
get,r,len f,gürlerd,r. 

Bu noktada, Mahmood’un (2007) d,ndar kadınlık 
prat,kler,ne da,r gel,şt,rd,ğ, “eyleml,l,k” (agency) tartışması önem 
kazanır. Mahmood, kadınların eyleml,l,ğ,n,n yalnızca d,ren,ş 
üzer,nden kavranamayacağını; d,s,pl,n, ,taat ve tahayyül ed,len 
ahlak, özne b,ç,mler,ne yönelmen,n de b,r tür eyleml,l,k olduğunu 
bel,rt,r. Ancak İslam, kültür endüstr,s,n,n bağlamında bu eyleml,l,k, 
kap,tal,st p,yasanın t,car,leşt,r,c, mantığıyla karşılaştığında çoğu 
zaman kırılmakta ve “p,yasa dostu d,ndarlık” b,ç,mler,ne 
,nd,rgenmekted,r. Böylece Müslüman kadınların d,n, prat,kler,, hem 
küresel moda endüstr,s,n,n estet,k kodları hem de tüket,m 
kültürünün hızlandırılmış döngüsünün ,ç,ne çek,lmekted,r. 

Bu kavramsal çerçeven,n ,ç,nde “İslam, kültür endüstr,s,” 
kavramının kend,s, de fem,n,st b,r yen,den okuma gerekt,r,r. 
Yazarların tanımıyla bu endüstr,, kap,tal,st üret,m b,ç,mler, ,le 
İslam, normların eklemlenmes,yle oluşan ve d,n, ,çer,kl, ürünler,n 
üret,m,n,, dağıtımını ve tüket,m,n, mümkün kılan b,r alanı ,fade 
eder. Ancak bu eklemlenme, Abu-Lughod’un (2002) bel,rtt,ğ, g,b,, 
her zaman güç ,l,şk,ler,nden bağımsız değ,ld,r; aks,ne, Batı-
merkezc, tems,l rej,mler,n,n Müslüman kadınlığı homojen, sess,z ve 
“kurtarılması gereken” b,r f,gür olarak yen,den kurma prat,ğ, bu 
alanda da görünürdür. İslam, temalı romanlardan helal tur,zm 
paketler,ne, yaşam tarzı derg,ler,nden görsel medya ,çer,kler,ne 
kadar gen,şleyen bu pazar, sıklıkla “tüket,leb,l,r b,r Müslüman kadın 
,mges,” üretme eğ,l,m,nded,r. Bu ,mge, hem modernleşm,ş hem 

--101--



edepl,, hem görünür hem de denet,m altında tutulan, yan, tam 
anlamıyla neol,beral ve muhafazakâr kodların kes,ş,m,nde 
şek,llenen b,r k,ml,k formudur. 

Gökarıksel ve McLarney’n,n (2010) vurguladığı yapısal 
ger,l,m, tam da bu noktada önem kazanır: Müslüman kadınlar 
Oryantal,st söylemler,n hegemon,k baskısına karşı kend, tems,l 
alanlarını yaratmaya çalışırken, aynı zamanda kap,tal,st p,yasa 
İslam, olanı estet,ze eden, metalaştıran ve tek t,pleşt,ren b,r çerçeve 
dayatmaktadır. Butler’ın (1993) “beden,n düzenleneb,l,rl,ğ,” 
tartışmasıyla düşündüğümüzde, Müslüman kadın beden, hem 
heteropatr,yarkal normlar hem de tüket,m kültürünün d,s,pl,nler, 
tarafından düzenlenerek sürekl, yen,den performe ed,len b,r yer 
hâl,ne gel,r. Örtünme/kapanma prat,kler,n,n küresel kentlerdek, 
farklılaşması bu yüzden p,yasa tarafından b,r çeş,tl,l,ğ,n ,fades, 
olarak değ,l, çoğu zaman modern/şık/h,jyen,k estet,k kalıplara 
uyarlanmış tek,l b,r tüket,m koduna ,nd,rgenmekted,r. 

Bu bağlamda Lew,s’,n (2010) moda, d,ndarlık ve pazarlama 
,l,şk,s,n, ,nceled,ğ, çalışma, Gökarıksel ve McLarney’,n tartışmasını 
Batı’da dolaşıma g,ren İslam, yaşam tarzı yayınları üzer,nden 
gen,şlet,r. Emel, Musl,m G,rl, S,sters, Az,zah ve Alef g,b, derg,ler,n 
sunumları, Mohanty’n,n (1988) “tek,l Müslüman kadın ,mges,” 
eleşt,r,s,n, doğrular n,tel,kte, çoğu zaman Batılı normlara göre 
b,ç,mlend,r,lm,ş b,r modern Müslüman kadın k,ml,ğ, üretmekted,r. 
Bu derg,ler,n ed,toryal söylemler,, Ahmed’,n (2020) “duygulanım 
ekonom,ler,” kavramını hatırlatacak b,ç,mde, Müslüman 
görünürlüğüne poz,t,f duygu yüklemek, İslamofob,k söylemlere 
karşı özgüvenl,, güçlü ve “başarılı” Müslüman kadın f,gürler, 
üretmek üzer,ne kuruludur. Ancak bu poz,t,f tems,ller dah,, Fraser’ın 
(2008) eleşt,rd,ğ, tems,l-ekonom, ,k,l,ğ,n,n sınırları ,ç,nde, kültürel 
tanınma talepler,n, ekonom,k yen,den dağıtım d,nam,kler,nden 
kopararak p,yasa dostu b,r k,ml,k pol,t,kasına ,nd,rgeme r,sk,n, taşır. 

--102--



Lew,s’,n ,nceled,ğ, derg,ler, farklı stratej,lere sah,p olsalar 
da ortak b,r ger,l,m taşır: İslam, olanı tems,l etme ,dd,ası, çoğu 
zaman Batılı kamusal alanda “kabul ed,leb,l,r” b,r Müslüman 
kadınlığı üretme çabasına dönüşür. Joseph’,n “poz,t,f k,ml,k ,nşası” 
vurgusu, Müslüman k,ml,ğ,n, ş,ddet ve terörle ,l,şk,lend,ren 
söylemlerden arındırmayı hedefler; ancak bu hedef, Müslüman 
kadın beden,n, y,ne Batı’nın güvenl,kç, söylemler,n,n etrafında 
konumlandırır. Az,zah ve Alef g,b, derg,ler, “Amer,kan 
Müslümanlığı” ya da “rad,kal özgürleşme” g,b, söylemlerle İslam, 
kadınlığı neol,beral özneleşme kalıplarıyla yen,den 
çerçevelend,r,rken; S,sters g,b, yayınlar tüket,m tems,ller,n, 
pek,şt,rerek kadın beden,n,n metalaştırılmasını dolaylı şek,lde 
yen,den üret,r. Musl,m G,rl görece daha kapsayıcı b,r tems,l 
çerçeves, sunsa da bu tems,l alanı y,ne kap,tal,st estet,k normlarıyla 
sınırlıdır. 

Her ,k, çalışma da Oryantal,st tems,ller, görünür kılmak ve 
eleşt,rel b,r perspekt,f gel,şt,rmek açısından öneml,d,r; ancak 
bel,rg,n b,r sınırlılık taşırlar: Müslüman kadınların kend, 
deney,mler,, gündel,k hayat prat,kler, ve öznel anlam üret,mler, 
anal,ze yeter,nce dah,l ed,lmem,şt,r. Bu eks,kl,k, postkolonyal 
fem,n,zm,n uzun süred,r vurguladığı “ötek,leşt,r,len bedenler,n, 
y,ne dışarıdan b,r bakışla tems,l ed,lmes,” sorununu tekrarlar. 
Lew,s’,n üret,m süreçler,ne odaklanması değerl, olmakla b,rl,kte, 
tüket,c, konumdak, Müslüman kadınların deney,mler,ne 
er,ş,lmemes, çalışmayı parçalı kılar. Bu noktada, hem postkolonyal 
fem,n,st kuramın hem de transnasyonel fem,n,st metodoloj,ler,n 
önerd,ğ, b,ç,mde, Müslüman kadınların kend, kapanma prat,kler,n,, 
beden pol,t,kalarını, tüket,m ,l,şk,ler,n, ve p,yasa ,ç,ndek, öznell,k 
stratej,ler,n, aktardıkları b,r araştırma yaklaşımı, l,teratüre hem 
der,nl,k hem de ep,stem,k adalet kazandıracaktır. 

Değ"ş"m"n Aktörü Kadınlar ve Geleneksell"ğ" Muhafaza Ed"len 
Roller 

--103--



Toplumsal c,ns,yet, kalkınma ve devlet pol,t,kalarının 
kes,ş,m alanı, özell,kle Güney dünyasında kadınların gündel,k hayat 
prat,kler,n, b,ç,mlend,ren çok katmanlı güç ,l,şk,ler,n, görünür 
kılması bakımından fem,n,st l,teratürde merkez, b,r konuma sah,pt,r. 
Kadınların kalkınmanın “hedef,” olarak tanımlandığı söylemler ,le 
kadınları kalkınmanın “aktörü” olarak kurgulayan yaklaşımlar 
arasında bel,rg,n b,r ger,l,m vardır. Bu ger,l,m, postkolonyal 
fem,n,st teor, ve fem,n,st ekonom, pol,t,k tarafından uzun süred,r 
eleşt,r,len b,r ,k,l,k yaratır: Kadın b,r yandan ataerk,l yapıların 
mağduru olarak sunulurken, d,ğer yandan neol,beral kalkınma 
söylem,n,n g,r,ş,mc,-özne ,deal,yle yen,den ,nşa ed,l,r. Fas örneğ,, 
bu ger,l,m,n hem sembol,k hem yapısal düzeyde nasıl ,şled,ğ,n, 
ayrıntılı b,ç,mde ,ncelemek ,ç,n çarpıcı b,r zem,n oluşturur. 

Bordat, Dav,s ve Kouzz,’n,n (2011) Fas’tak, kalkınma 
programlarına ,l,şk,n çalışması, bu karmaşık yapıyı m,kro düzeydek, 
deney,mlere odaklanarak çözümlemeye yönel,r. Yazarlar kalkınmayı 
salt ekonom,k ya da hukuk, b,r ,lerleme olarak değ,l, “yasal, sosyal 
ve ekonom,k” düzlemler,n b,rb,r,ne eklemlend,ğ, çok katmanlı b,r 
süreç olarak tanımlarlar (2011: 91-2). Bu yaklaşım, kalkınmanın 
hem madd, hem ,l,şk,sel b,r dönüşüm olduğunu vurgulayan fem,n,st 
ekonom, pol,t,k l,teratürle paralell,k taşır. Özell,kle sosyal yen,den 
üret,m teor,s,n,n ,şaret ett,ğ, g,b,, kadınların görünmeyen emeğ, 
ekonom,k kalkınmanın temel b,leşen,d,r; dolayısıyla kalkınma 
stratej,ler,n,n kadınların yaşam dünyasını nasıl yen,den 
yapılandırdığı sorusu kr,t,k önem taşır. 

Çalışmanın m,kro ölçeğe yönelmes,, postkolonyal fem,n,st 
düşüncen,n altını ç,zd,ğ, ep,stem,k b,r gerekl,l,ğe ,şaret eder: 
Kalkınma söylemler, çoğu zaman “evrensel kadın” f,gürü üret,rken 
yerel kadınlık haller,n,n kültürel, tar,hsel ve sınıfsal farklılıklarını 
görünmez kılar. Oysa Faslı kadınların deney,mler,, uluslararası 
kalkınma l,teratürünün sunduğu homojen kadın tems,l,n,n aks,ne, 
kültürel normlar, d,lsel çeş,tl,l,k, sınıfsal konumlanışlar ve yerel 

--104--



ataerk,l ,l,şk,lerle b,ç,mlenm,ş çoklu öznel,k b,ç,mler,ne sah,pt,r 
(a.g.e.: 93). Bu nedenle çalışmanın, Fas’a özgü tar,hsel-s,yasal 
bağlamı ve Berber nüfusunun d,lsel-kültürel özgünlüğünü hesaba 
katması öneml, b,r katkıdır. 

Fas’ta kadınların toplumsal konumunu dönüştürmey, 
hedefleyen yasal reformlar, özell,kle 2000’l, yıllarla b,rl,kte a,le 
hukuku alanında yoğunlaşmıştır. Ancak reformların ,çer,ğ,, kadının 
toplumsal görünürlüğünü artırma ,dd,asına rağmen, a,le kurumunu 
merkeze almaya devam eder. Evl,l,k, boşanma, a,le ,ç, roller ve 
sorumluluklara ,l,şk,n düzenlemeler kadının güçlenmes,n, a,le ,ç, 
konumun ,y,leşt,r,lmes, üzer,nden kurgular (a.g.e.: 94). Fem,n,st 
devlet kuramının bel,rtt,ğ, g,b,, bu tür reformlar çoğu zaman “devlet 
fem,n,zm,” olarak adlandırılan, fakat ataerk,l yapıları bütünüyle 
dönüştürmekten z,yade onları yen,den düzenleyen b,r stratej, üret,r. 
Dolayısıyla Fas örneğ,nde kadınların hukuken güçlend,r,lmes,, 
toplumsal c,ns,yet rej,m,n,n temel h,yerarş,ler,n, sarsmak yer,ne 
onları rev,ze eden b,r uyarlama formu olarak ,şlev görmekted,r. 

Bununla b,rl,kte, Bordat, Dav,s ve Kouzz,’n,n (2011) 
çalışması devlet,n patr,yarkal karakter,n, ve toplumsal c,ns,yet 
,deoloj,s,n,n hukuk, s,stemdek, yerleş,kl,ğ,n, tam olarak 
tartışmamaktadır. Devlet-toplumsal c,ns,yet ,l,şk,s,n, görünmez 
kılan bu eks,kl,k, fem,n,st kuramın özell,kle vurguladığı “toplumsal 
c,ns,yet,n kurumsal üret,m,” meseles,n, arka plana ,ter. Reformların 
uygulanab,l,rl,ğ, bağlamında bu görmezl,k daha da bel,rg,nleş,r; z,ra 
kırsal alanlarda okuryazarlığın düşüklüğü ve Berber nüfusunun 
d,lsel çeş,tl,l,ğ, neden,yle b,rçok kadın reformların ,çer,ğ,ne 
er,şememekted,r (a.g.e.: 95). Böylel,kle reformlar normat,f düzeyde 
yen,l,kç, görünse de gündel,k hayatta dönüşüm yaratma potans,yel, 
sınırlı kalmaktadır. 

Faslı kadınların çoğunluğunun “düşük eğ,t,ml,, ekonom,k 
bağımlı, ,şgücüne katılımı sınırlı ve madd, kaynaklara er,ş,m, zayıf” 
b,r sosyo-ekonom,k prof,le sah,p olması (a.g.e.: 96), kalkınma 

--105--



söylem,n,n prat,kte karşılaştığı engeller, daha da der,nleşt,r,r. Çok 
eşl,l,k, a,le ,ç, ş,ddet ve ekonom,k kırılganlık g,b, sorunlar yalnızca 
b,reysel değ,l, yapısal eş,ts,zl,kler,n gösterges,d,r. Bu noktada 
kalkınma programlarının kadınlara yönel,k müdahaleler,, neol,beral 
kalkınma pol,t,kalarının sıkça eleşt,r,ld,ğ, g,b,, yoksulluğu 
b,reyselleşt,ren ve çözümler, m,kro ölçekl, sorumluluklara 
,nd,rgeyen b,r mantığa sah,p olab,l,r. Ancak çalışmadan görüldüğü 
üzere, Fas’tak, s,v,l toplum kuruluşları bu çerçeven,n ötes,ne geçme 
çabası ,çer,s,nded,r. 

Eğ,t,m, hem hukuk, hakların b,l,n,rl,ğ,n, artırması hem de 
kadınların kend, öznel konumlarını güçlend,rmes, bakımından kr,t,k 
b,r araç olarak sunulur. Yazarların aktardığı g,b,, “eğ,t,m,n yasal b,r 
hak olarak kadınları görünür kılma gerekl,l,ğ,” s,v,l toplum 
kuruluşları tarafından özell,kle vurgulanmaktadır (a.g.e.: 100). 
Eğ,t,m yalnızca becer, kazandırıcı değ,l, aynı zamanda dönüşüm 
yaratıcı b,r süreç olarak kurgulanır. Bu nedenle programlarda el ,ş,, 
d,k,ş g,b, c,ns,yetlend,r,lm,ş meslek, roller yer,ne ,nsan hakları, 
özyeterl,k, toplumsal c,ns,yet eş,tl,ğ, ve b,reysel farkındalık g,b, 
temalara ağırlık ver,lmes, d,kkat çek,c,d,r (a.g.e.: 100). Bu yaklaşım, 
fem,n,st kalkınma teor,s,n,n savunduğu “eleşt,rel b,l,nç” üretme 
hedef,yle uyumludur. 

Okuryazarlık eks,kl,ğ, neden,yle reform ,çer,kler,n,n yanlış 
aktarılmasını engellemeye yönel,k toplantılar, kadınların hukuk, 
b,lg,ye er,ş,m,n, artırarak toplumsal c,ns,yet rej,m,nde öneml, b,r 
kırılma yaratma potans,yel, taşır. Çokeşl,l,k, evl,l,k yaşının 
yükselt,lmes, ve a,le ,ç,ndek, otor,te ,l,şk,ler,n,n yen,den 
düzenlenmes, g,b, konularda yürütülen b,lg,lend,rme oturumları, 
kadınların uzun yıllar doğal kabul ett,kler, normları sorgulamalarına 
,mkân tanıyan b,r b,l,nç dönüşümüne katkı sunar. 

Bu süreçte ,şgücüne katılan kadınların yaşadığı dönüşüm 
özell,kle anlamlıdır. Am,na adlı katılımcının sözler, bu dönüşümün 
n,tel,ğ,n, çarpıcı b,ç,mde ,fade eder: 

--106--



“Gel%r% olmayan kadınlar pas%f b%r şek%lde kocası tarafından 
alınan kararlara uymak durumunda kalıyorlar. Sonuç olarak, bu tarz 
kalkınma projeler% kadınlara gel%r sunmadı, aslında kalkınmanın b%r 
aracı olarak kend% kararını kend%n almanın yolunu açtı.” (Akt. 
Bordat vd., 2011: 110) 

Bu ,fade, kadınların kalkınma süreçler,ndek, nesne 
poz,syonundan özne poz,syonuna geç,ş,n, kr,stal,ze eder. Ekonom,k 
güçlenme yalnızca gel,r elde etme anlamına gelmez; a,le ,ç, karar 
mekan,zmalarının yen,den dağılımı, kadınların müzakere gücünün 
artması ve toplumsal görünürlüğün yükselmes, g,b, çok boyutlu 
etk,ler üret,r. Postkolonyal fem,n,stler,n vurguladığı g,b,, kadınların 
kend, deney,mler,nden çıkan bu ses, kalkınma söylem,n,n dışarıdan 
kadınlara atfett,ğ, tems,l b,ç,mler,n, aşar; kadınlar kalkınmanın ,çsel 
aktörler,ne dönüşür. 

Çatışan K"ml"kler ve Kalkınmanın D"yalekt"ğ" 

Ortadoğu ve Kuzey Afr,ka’da kadınların kalkınma 
süreçler,yle kurduğu ,l,şk,ler, bölgen,n tar,hsel, s,yasal ve sosyo-
ekonom,k dönüşümler,yle b,rl,kte düşünüldüğünde son derece çok 
katmanlı b,r görünüm sunmaktadır. 2010-2011 dönem,n,n s,yasal 
çalkantıları bu ,l,şk,ler,n hem kırılganlığını hem de d,renc,n, görünür 
kılmış; 2012’ye gel,nd,ğ,nde ,se meseleler der,nleşerek yen, 
kuramsal tartışmaların zorunlu b,r parçası hâl,ne gelm,şt,r. Bu 
bağlamda Daoud’un (2012) İsra,l’de çalışan F,l,st,nl, kadınlara 
,l,şk,n anal,z,, fem,n,st ekonom, pol,t,k ve postkolonyal fem,n,st 
kuramın temel ,dd,alarıyla örtüşen b,ç,mde, ulusal baskı 
mekan,zmalarının toplumsal c,ns,yetle kes,şerek kadınların emek 
p,yasası deney,mler,n, nasıl yapılandırdığını ayrıntılı b,ç,mde ortaya 
koyar. 

Eğ,t,m ve sosyo-ekonom,k yapı arasındak, sıkı ,l,şk, pek çok 
teor,syen tarafından kabul ed,lmekted,r. Sözü ed,len ,k, olgu 
arasındak, poz,t,f korelasyon sonucu eğ,t,ml, kadınların ,şgücü 

--107--



p,yasasında akt,f rol oynamaları beklenmekted,r (a.g.e.: 91). Ancak, 
bu ,k, olgu etn,s,te, d,n, ırk g,b, faktörlerle eklemlend,ğ,nde farklı 
d,nam,klerle karşımıza çıkab,lmekte ve kalkınma ve kadın 
,l,şk,sell,ğ,nde farklı perspekt,fler, gel,şt,rmen,n ,ht,yacı kadar 
farklı elementlerle beraber meseley, düşünmey, gerekl, kılmaktadır. 
İsra,l üzer,nden meselen,n bu yönüne açıklık get,ren Daoud, 
“F,l,st,nl, azınlığın İsra,l’de deney,mled,ğ, pol,t,k ötek,leşt,rme 
ekonom,k ötek,leşt,rmey, yarattığını” öne sürmekted,r (a.g.e.: 95). 
“Kadınlar açısından ,se geleneksel normların ve sosyal davranış 
kalıplarının sınırlandırıcı varlığından dolayı durum daha 
komplekst,r” (a.g.e.: 95). F,l,st,nl, kadınların okuma yazma 
oranlarındak, bel,rg,n yüksekl,k ve eğ,t,ml, kadınlar arasında 
F,l,st,nl, kadınların n,cel,ksel yoğunluğu söz konusu olmasına 
rağmen d,n, ve ulusal k,ml,k a,d,yet, kadınların ,ş gücü p,yasasına 
g,r,ş, kadar bu p,yasadak, hareket,n, (yükselme) etk,lemekte ve 
ekonom,k marj,nalleşt,rmen,n ş,ddet,n, arttırmaktadır. Dolayısıyla, 
geleneksel roller çerçeves,nde kadınlık roller,n, ,cra etmes, 
yönündek, algı tüm bu atmosfer ,çer,s,nde kuvvetlenmekted,r.  

Eğ,t,m düzey, ,le ,şgücüne katılım arasındak, poz,t,f ,l,şk,, 
anaakım kalkınma l,teratüründe ve l,beral fem,n,st söylemlerde uzun 
yıllardır neredeyse doğallaştırılmış b,r kabul n,tel,ğ,nded,r. Eğ,t,ml, 
kadınların modernleşmen,n taşıyıcıları ve ekonom,k büyümen,n 
aktörler, olacağı varsayımı, B,rleşm,ş M,lletler, Dünya Bankası ve 
pek çok uluslararası kalkınma kurumunun söylemler,nde merkez, b,r 
yer tutar. Ancak Daoud’un ,şaret ett,ğ, g,b,, söz konusu ,l,şk, etn,s,te, 
d,n, ulusal k,ml,k ve kolonyal m,ras g,b, postkolonyal fem,n,st 
teor,n,n merkezde gördüğü yapısal eş,ts,zl,klerle kes,şt,ğ,nde bu 
varsayım çökmekted,r. Daoud, “eğ,t,ml, kadınların ,şgücüne akt,f 
b,ç,mde katıldığını” (a.g.e.: 91) bel,rten modernleşmec, 
yaklaşımların, İsra,l’de F,l,st,nl, kadınların deney,mler,n, 
açıklamakta yeters,z kaldığını ortaya koyar. Çünkü F,l,st,nl, kadınlar 
açısından eğ,t,m tek başına güçlenme sağlayacak b,r araç değ,ld,r; 

--108--



ulusal baskı ve pol,t,k dışlama ekonom,k ötek,leşt,rmey, yen,den 
üretmekte, toplumsal c,ns,yet ,se bu baskıyı daha da 
der,nleşt,rmekted,r. 

Daoud’un şu tesp,t,, postkolonyal fem,n,st düşüncen,n en 
temel ,dd,alarıyla uyumludur: “F,l,st,nl, azınlığın İsra,l’de 
deney,mled,ğ, pol,t,k ötek,leşt,rme ekonom,k ötek,leşt,rmey, 
yaratmaktadır” (a.g.e.: 95). Ulusal k,ml,k, etn,k a,d,yet ve devlet 
tarafından üret,len güvenl,k söylemler,, F,l,st,nl, kadınların emek 
p,yasasına er,ş,m,n, kısıtlayan yapısal engeller,n temel 
bel,rley,c,ler, hâl,ne gel,r. Bu çerçevede toplumsal c,ns,yet, 
bağımsız b,r değ,şken olarak değ,l, tam ters,ne ulusal çatışma, 
kolonyal m,ras ve etn,k ayrımcılık g,b, daha gen,ş baskı rej,mler, 
,ç,nde ,şleyen b,r eş,ts,zl,k katmanı olarak görünür. 

Kadınlar açısından bu tablo daha da karmaşık b,r hâl alır. 
Daoud’un bel,rtt,ğ, g,b,, “geleneksel normların ve sosyal davranış 
kalıplarının sınırlandırıcı varlığı” (a.g.e.: 95), sadece patr,yarkal 
yapıların sürekl,l,ğ,ne ,şaret etmez; aynı zamanda ulusal k,ml,k 
etrafında kurulan söylemler,n kadın beden, ve emeğ, üzer,nde 
yen,den hegemon,k b,r zem,n oluşturduğunu göster,r. F,l,st,nl, 
kadınların eğ,t,m düzeyler, yüksek olsa da, d,n, ve ulusal k,ml,k 
a,d,yet, onların ,şgücüne katılımını ve ,ş p,yasasındak, 
hareketl,l,ğ,n, (yükselme ,mkânlarını) bel,rg,n b,ç,mde sınırlamakta, 
ekonom,k marj,nalleşmey, kesk,nleşt,rmekted,r. Bu süreç, 
Mohanty’n,n (1988) “kadınların evrensel b,r kategor, olarak ele 
alınmasına karşı” gel,şt,rd,ğ, eleşt,r,n,n bölgedek, karşılığını 
sunmaktadır: Kadınların deney,mler,, onları kesen ulusal, etn,k ve 
s,yasal güç ,l,şk,ler,nden bağımsız b,ç,mde kavranamaz. 

Bu nedenle, F,l,st,nl, kadınların konumu, fem,n,st kalkınma 
l,teratüründe sıklıkla savunulan “ekonom,k katılım = güçlenme” 
eş,tlemes,n,n yapısal sınırlılıklarını gözler önüne serer. Kalkınma 
söylemler,, neol,beral düzen,n beklent,ler,ne uygun olarak kadınları 
,şgücüne katılım üzer,nden güçlend,rmey, vaat eder; ancak İsra,l 

--109--



g,b, etn,k ve ulusal çatışmaların bel,rg,n olduğu b,r bağlamda 
,şgücüne katılım, F,l,st,nl, kadınların maruz kaldığı çoklu baskı 
mekan,zmalarını ortadan kaldırmak b,r yana, çoğu zaman onları 
daha kırılgan poz,syonlara sürüklemekted,r. 

Bu tabloyu Türk,ye bağlamıyla karşılaştırmak, k,ml,k ve 
toplumsal c,ns,yet eksenler,n,n fem,n,st s,yaset üzer,ndek, etk,ler,ne 
da,r öneml, b,r karşılaştırmalı perspekt,f sunar. Acar ve Altunok 
(2017), Türk,ye’de muhafazakâr/İslamcı kadınların fem,n,st 
hareketle kurduğu mesafel, ,l,şk,y, tartışırken “hareket ,ç,ndek, 
kadınların toplumdak, farklı ayrımcılık konularına […] yönel,k 
bel,rg,n sess,zl,ğ,n,” (a.g.e.: 96) vurgular. Bu sess,zl,k, k,ml,k 
temell, ayrışmaların kadın dayanışmasını nasıl sınırladığını 
göstermekted,r. Dolayısıyla İsra,ll, kadınların F,l,st,nl, kadınların ,ş 
p,yasasındak, ayrımcılığına yönel,k sess,zl,ğ,, sadece pol,t,k 
çek,ncelerle değ,l, aynı zamanda fem,n,st s,yaset,n kend, ,ç,ndek, 
sınırlarla da ,l,şk,l,d,r. Postkolonyal fem,n,st kuramın b,r başka 
temel katkısı, bu sess,zl,kler,n tesadüf, olmadığı, tam ters,ne ulusal 
projeler, tehd,t etmeyecek b,r fem,n,st söylem,n terc,h ed,lmes,yle 
yakından ,lg,l, olduğudur. 

İsra,l’dek, F,l,st,nl, kadınların eğ,t,m, ulusal k,ml,k ve 
toplumsal c,ns,yet eksenler,nde yaşadığı bu çoklu baskı 
mekan,zmalarını İran’ın kırsal bölgeler,ndek, kadınların 
deney,mler,yle b,rl,kte düşündüğümüzde ,se farklı b,r ama yapısal 
olarak benzer b,r tablo ortaya çıkar. Al,rezanejad’ın (2013) yed, yıla 
yayılan etnograf,k çalışması, fem,n,st ekonom, pol,t,k l,teratürde 
uzun zamandır tartışılan “görünmeyen emek” meseles,n, 
somutlaştırır. Kadınların tarımsal üret,me tar,hsel katkıları ,şgücü 
p,yasasına katılım kadar görünür olmasa da ekonom,k açıdan 
bel,rley,c, b,r rol oynar; ancak bu katkı hem kültürel normlar hem de 
a,le ,ç, ,şbölümü neden,yle çoğunlukla tanınmaz. Al,rezanejad’ın 
bel,rtt,ğ, g,b,, görünmeyen emeğe rağmen kadınlar zaman zaman 
“görünür para” (v,s,ble money) elde etmekte ve bu gel,r, kadınlar 

--110--



arası dayanışmayı güçlend,ren b,r sosyal sermaye unsuru olarak 
,şlev görmekted,r (a.g.e.: 115). 

Bu dayanışma ağları, neol,beral kalkınma söylemler,n,n 
öngördüğü b,reyc, rasyonal,teye karşı alternat,f b,r özneleşme 
b,ç,m,n, tems,l eder. Kadınların elde ett,kler, gel,rler, kız çocukları 
,ç,n kullanmaları (a.g.e.: 115) ya da a,le kr,zler,nde dayanışma ağını 
devreye sokmaları (a.g.e.: 117-8), fem,n,st antropoloj,de “bakım 
et,ğ,” ve “kolekt,f özneleşme” olarak tartışılan mekan,zmaların canlı 
b,r örneğ,d,r. Bununla b,rl,kte, kadınların kend, tasarruflarını 
oluşturamaması, görünmeyen emeğ,n sürekl,l,ğ,n, ve patr,yarkal 
,şbölümünün der,nl,ğ,n, de pek,şt,r,r. 

Al,rezanejad’ın (2013) gözlemler,, ekonom,k sorumlulukları 
erkekler,n üstlend,ğ, durumlarda dayanışmanın doğal 
görülmemes,ne karşın kadınlar bunu yaptığında 
romant,kleşt,r,lmes,n,, kadınlığın fedakârlık ve özcülükle 
,l,şk,lend,r,ld,ğ,n, göstermekted,r. Bu durum, Sp,vak’ın (2004) 
“özcü kadınlık kurgularının pol,t,ka dışılaştırıcı etk,s,”ne da,r 
eleşt,r,s,n,n sahadak, karşılığıdır. 

Bu ,k, bağlam b,rl,kte ele alındığında, Ortadoğu ve Kuzey 
Afr,ka’da kadınların kalkınma süreçler,ne eklemlenme b,ç,mler, 
arasındak, benzerl,k ve farklılıklar, kalkınmanın kadınlar açısından 
neden çel,şk,l, b,r d,yalekt,k sunduğunu açıkça göstermekted,r. 
F,l,st,n’de ulusal baskının, İran’da patr,yarkal üret,m ,l,şk,ler,n,n, 
Türk,ye’de ,se k,ml,k temell, fem,n,st bölünmeler,n bel,rled,ğ, bu 
deney,mler, kalkınmayı tek boyutlu b,r “,lerleme” projes, olarak 
gören yaklaşımların sınırlarını ortaya koyar. Kabeer’,n (1999) 
vurguladığı üzere, güçlenme ekonom,k göstergelerle ölçülemez; 
kadınların karar alma süreçler,ne katılımı, kültürel normlarla 
mücadeles, ve yapısal eş,ts,zl,klerle baş etme mekan,zmaları 
kalkınmanın ayrılmaz parçasıdır. 

--111--



Dolayısıyla bölgedek, kadınların kalkınma süreçler,ndek, 
konumlarını kavrayab,lmek, fem,n,st ekonom, pol,t,k, postkolonyal 
fem,n,zm ve kalkınma eleşt,r,ler,n,n kes,ş,m,nden doğan bütüncül 
b,r yaklaşıma ,ht,yaç duyar. Bu yaklaşım, kadınların deney,mler,n, 
kültürel anlamda özcü, ulusalcı veya neol,beral anlatılara sığdırmak 
yer,ne, onların yaşam dünyalarını çok katmanlı ve tar,hsel olarak 
oluşmuş güç ,l,şk,ler, bağlamında anlamayı mümkün kılar. Hem 
F,l,st,nl, kadınların ,şgücü p,yasasındak, çoklu tahakkümle 
mücadeles, hem İranlı kadınların görünmeyen emeğ, görünür kılma 
süreçler,, kalkınmanın kadınlar açısından asla tarafsız b,r kategor, 
olmadığını; aks,ne da,ma pol,t,k, toplumsal ve kültürel güç ,l,şk,ler, 
tarafından şek,llend,r,ld,ğ,n, göstermekted,r. 

Kalkınmada D"ren"ş Yolları Arayışı 

Duboc (2013), Al,rezanejad (2013) tarafından sunulan daha 
özcül ve yerleş,k toplumsal c,ns,yet konumlanışlarının aks,ne, 
toplumsal c,ns,yet, hem tar,hsel hem de s,yasal-ekonom,k süreçlerle 
sürekl, yen,den kurulan ,l,şk,sel b,r kategor, olarak ele almaktadır. 
Ona göre toplumsal c,ns,yet ne stat,k ne de değ,şmeyen b,r 
yapıdadır; aks,ne, emek rej,mler,n,n dönüşümü, neol,beral yen,den 
yapılanma ve devlet-sermaye ,l,şk,ler,ndek, değ,ş,mler tarafından 
sürekl, yen,den b,ç,mlenmekted,r. N,tek,m Mısır’da ,şç, sınıfının 
protesto geleneğ,, 1950’lerden ,t,baren ,şgücü p,yasasında görünür 
hâle gelmekle b,rl,kte, Duboc’un aktardığı üzere (a.g.e.: 28), bu 
tar,hsel ç,zg, ,ç,nde özell,kle 2004-2011 dönem,ndek, kadın tekst,l 
,şç,ler,n,n öncülüğünde gerçekleşen eylemler d,kkat çek,c,d,r. 

Bu eylemlerde öne çıkan “Erkekler nerede? Kadınlar 
burada!” sloganı, kadın ,şç,ler,n yalnızca ekonom,k talepler,n, değ,l, 
aynı zamanda pol,t,k ekonom,n,n c,ns,yetl, doğasına yönel,k 
eleşt,rel b,r müdahaley, tems,l etmekted,r. Söz konusu slogan, 
erkekl,ğ,n yen,den tanımlanması, üretken-yen,den üretken emek 
ayrımlarının sorgulanması ve ,şç, sınıfı ,ç, c,ns,yetlend,r,lm,ş ücret 

--112--



h,yerarş,ler,n,n görünür kılınması bakımından güçlü b,r pol,t,k 
anlam taşımaktadır (a.g.e.: 28). Kadın ,şç,ler,n bu ,fadey, 
sah,plenerek yükseltmeler,, ücret eş,ts,zl,ğ, kadar, erkek ,şç,ler,n 
tar,hsel olarak “doğal l,der” konumuna yerleşt,r,lmes,ne de karşı 
çıkmaları anlamına gel,r. 

Duboc’un anal,z,nde vurgulandığı üzere, küresel p,yasanın 
,şgücü ,ht,yacındak, n,tel,ksel ve n,cel,ksel değ,ş,mler ülkeler,n 
tar,hsel ekonom,k dönüşümler,yle ,ç ,çe geçmekte; bu nedenle 
kadınların ,şgücü p,yasasındak, konumlarında değ,ş,m,n 
kaçınılmazlığı ortaya çıkmaktadır (a.g.e.: 48). Ancak bu 
kaçınılmazlık, kadınların koşullarının ,y,leşmes, anlamına 
gelmemekte; aks,ne, eş,t olmayan ücretlend,rme, kr,z dönemler,nde 
,şten çıkarılan ,lk grup olmaları ve ,şbölümünün süreğen b,ç,mde 
c,ns,yetlend,r,lm,ş kalması g,b, b,r d,z, yapısal eş,ts,zl,ğ, görünür 
kılmaktadır. Bu durum, Mısır’dak, emek rej,m,n,n neol,beral 
dönüşümler altında nasıl yen,den c,ns,yetlend,ğ,n, ve kadınların 
güvences,zl,k, düşük ücret ve artan bakım yükü arasında sıkıştığını 
açık b,ç,mde göstermekted,r. 

Tüm bu koşullara rağmen Mısırlı kadın tekst,l ,şç,ler,n,n 
protestoları, fem,n,st ekonom, pol,t,k l,teratürünün “kadınların 
kolekt,f örgütlenme kapas,tes,”ne atfett,ğ, önem, somut b,ç,mde 
doğrulamaktadır. Bu protestolar, kadınların emek p,yasasında 
yalnızca ed,lgen b,r konumda bulunmadıklarını, aks,ne devlet, 
sermaye ve ataerk,l ,şyer, normlarına karşı özerk b,r mücadele hattı 
gel,şt,reb,ld,kler,n, göstermekted,r. Kadınların eş,t ,şe eş,t ücret 
taleb,, c,ns,yet,n emek rej,mler,nde b,r sömürü aracı olarak 
kullanılmasına yönel,k açık b,r ,t,raz n,tel,ğ, taşırken, aynı zamanda 
kalkınma ve ,st,hdam pol,t,kalarıyla ,l,şk,ler,nde kend, güçlenme 
yollarını zorladıklarını da ortaya koymaktadır. Dolayısıyla bu 
protestolar, Mısırlı kadın ,şç,ler,n hem fem,n,st dayanışma 
b,ç,mler,n, hem de alternat,f kalkınma tahayyüller,n, sahada 
kurdukları b,r d,ren,ş prat,ğ, olarak değerlend,r,leb,l,r. 

--113--



Sonuç 

Bu çalışmanın ortaya koyduğu tartışmalar, kadınlar 
arasındak, farkların yalnızca tal, b,r mesele olmadığını, aks,ne 
kalkınma anal,zler,n,n merkez,nde yer alması gereken kurucu b,r 
unsur olduğunu göstermekted,r. Kalkınmaya ,l,şk,n tek,l b,r 
varsayım üretmek ya da homojen b,r kadın kategor,s,ne atıfla 
genelleşt,r,c, çıkarımlar yapmak, özell,kle Ortadoğu ve Kuzey 
Afr,ka g,b, tar,hsel olarak sömürgec,l,k, devlet ,nşası, sınıfsal 
yen,den yapılanmalar ve çatışmalarla şek,llenm,ş bölgelerde c,dd, 
anal,t,k sınırlılıklar doğurmaktadır. MENA bölges,, l,teratürde çoğu 
zaman tek b,r s,yasal, kültürel veya ekonom,k blok g,b, sunulsa da, 
bu alanın kadınlarının deney,mler,n,n ırk, sınıf, etn,s,te, d,l, d,n ve 
c,nsel k,ml,k g,b, fark kategor,ler,nde rad,kal b,ç,mde farklılaştığı 
açıktır. Bu nedenle, herhang, b,r unsurun d,ğer,nden daha bel,rley,c, 
veya öncel,kl, olduğu yönünde varsayım üretmek, bölgeye ,l,şk,n 
b,lg, üret,m,nde ,nd,rgemec, ve normat,f b,r yaklaşım r,sk,n, 
beraber,nde taşır. 

2010-2013 yılları arasında yayımlanan ve bu çalışmanın 
,nceleme odağını oluşturan l,teratür, MENA bölges,ndek, kadınların 
kalkınma süreçler,ne ,l,şk,n h,kâyeler,n,n, dışarıdan atfed,len tek,l 
“kadın” ,mges,n, parçalayacak kadar çoğul, çatışmalı ve bağlama 
duyarlı olduğunu göstermekted,r. Bu yıllar, Arap ayaklanmalarıyla 
beraber devlet-toplum ,l,şk,ler,n,n yen,den şek,llend,ğ,, neol,beral 
dönüşümler,n emek p,yasalarını daha da kırılgan hâle get,rd,ğ, ve 
uluslararası kalkınma söylemler,n,n yerel toplumsal c,ns,yet 
rej,mler,yle karmaşık b,ç,mlerde eklemlend,ğ, kr,t,k b,r dönemd,r. 
Dolayısıyla kadınların kalkınma deney,mler,n, anlamak, yalnızca 
ekonom,k göstergelere bakmayı değ,l; aynı zamanda uluslararası 
söylemler,n yerel ,kt,dar ,l,şk,ler,n, nasıl dönüştürdüğünü, kadın 
emeğ,n,n nasıl yen,den değerlen,p değers,zleşt,r,ld,ğ,n, ve 
toplumsal c,ns,yet rej,mler,n,n bu değ,ş,mlere nasıl yanıt verd,ğ,n, 
anal,z etmey, gerekt,r,r. 

--114--



Bu bağlamda en öneml, anal,t,k araçlardan b,r,, toplumsal 
c,ns,yet mercekler,n, t,t,zl,kle kullanmak ve toplumsal c,ns,yet 
körlüğünden kaçınmaktır. Toplumsal c,ns,yet, MENA bölges,nde 
kalkınmanın yalnızca sonuçlarını değ,l, aynı zamanda kalkınmanın 
nasıl tanımlandığını, k,m,n adına ve ney,n pahasına yürütüldüğünü 
bel,rleyen yapısal b,r eksend,r. Bu nedenle, kalkınmayı kadınların 
güçlenmes,n, otomat,k olarak üreten b,r süreç olarak görmek yer,ne, 
kalkınma pol,t,kalarının mevcut ataerk,l ,l,şk,ler, yen,den üret,p 
üretmed,ğ,n, veya dönüştürüp dönüştürmed,ğ,n, sorgulamak gerek,r. 

Sonuç olarak, bu çalışmanın ulaştığı temel bulgu şudur: 
MENA bölges,nde kadınların kalkınma deney,mler,, tek,l b,r 
anlatıya ,nd,rgenemeyecek kadar çoğul; yerel, ulusal ve küresel güç 
,l,şk,ler, tarafından şek,llend,r,lecek kadar karmaşık; fem,n,st kuram 
açısından ,se dönüşüm potans,yeller, kadar d,renç ve çel,şk, 
barındıracak kadar d,nam,k b,r yapıya sah,pt,r. Bu nedenle, bölgeye 
da,r daha kapsayıcı, daha eleşt,rel ve daha bağlamsal b,r fem,n,st 
kalkınma yaklaşımının gel,şt,r,lmes, yalnızca anal,t,k b,r terc,h 
değ,l, aynı zamanda ep,stemoloj,k b,r zorunluluktur. 

--115--



Kaynakça 

Abu‐Lughod, L. (2002). Do Musl,m women really need sav,ng? 
Anthropolog,cal reflect,ons on cultural relat,v,sm and ,ts 
others. Amer%can anthropolog%st, 104(3), 783-790.  

Acar F. & Altunok G. (2017). ‘Toplumsal C,ns,yet Eş,tl,ğ, 
Talepler,n, Anlamak: Türk,ye’de Kadın Hareket,n,n Temeller, ve 
Sınırları’, T. Bora (eds), Türk%ye’de Refah Devlet% ve Kadın ,ç,nde, 
İstanbul: İlet,ş,m Yayınları. 

Ahmed, S. (2020). The prom%se of happ%ness. Duke Un,vers,ty Press. 

Al,rezanejad S. (2013). Sav,ng or Spend,ng Money: Women Mak,ng 
Dec,s,ons ,n Rural Iran. Journal of M%ddle East Women’s Stud%es, 
9(1), 110-125. 

Bordat S. W., Dav,s S. S. & Kouzz, S. (2011). Women as Agents of 
Grassroots Change: Illustrat,ng M,cro- Empowerment ,n Morocco. 
Journal of M%ddle East Women’s Stud%es, 7(1), 90-119. 

Butler, J. (1993). Bod%es That Matter: On the D%scurs%ve L%m%ts of 
Sex. London: Routledge.  

Daoud, S. A. O. (2012). Palest,n,an Work,ng Women ,n Israel: 
Nat,onal Oppress,on and Soc,al Restra,nts. Journal of M%ddle East 
Women’s Stud%es, 8(2), 78-101. 

Duboc, M. (2013). Where Are the Men? Here Are the Men and 
Women! Surve,llance, Gender and Str,kes ,n Egypt,an Text,le 
Factor,es. Journal of M%ddle East Women’s Stud%es, 9(3), 28-53. 

Fraser, N. (2008). From red,str,but,on to recogn,t,on?: D,lemmas of 
just,ce ,n a ‘postsoc,al,st’ age. S. Se,dman, & J. C. Alexander (Eds.) 
The new soc%al theory reader ,ç,nde (2nd ed., pp. 188-196). London: 
Routledge. 

--116--



Gökarıksel, B. & McLarney, E. (2010). Introduct,on Musl,m 
Women, Consumer Cap,tal,sm, and The Islam,c Culture Industry. 
Journal of M%ddle East Women’s Stud%es. 6(3), 1-18. 

Kabeer, N. (1999). Resources, agency, ach,evements: Reflect,ons on 
the measurement of women’s empowerment. Development and 
change, 30(3), 435-464. 

Lew,s, R. (2010). Market,ng Musl,m L,festyle: A New Genre. 
Journal of M%ddle East Women’s Stud%es,6(3), 58-89. 

Mahmood, S. (2007). Pol%t%cs of P%ety: The Islam%c Rev%val and the 
Fem%n%st Subject. Oxford: Pr,nceton Un,vers,ty Press.  

McRobb,e, A. (2008). The aftermath of fem%n%sm: Gender, culture 
and soc%al change. London: Sage Publ,cat,ons. 

Mohanty, C. (1988). Under Western eyes: Fem,n,st scholarsh,p and 
colon,al d,scourses. Fem%n%st rev%ew, 30(1), 61-88. 

Sp,vak, G. C. (2004). Can the subaltern speak? In Imper%al%sm (pp. 
171-219). London: Routledge.  

Toksöz G. (2018). Kalkınmada Kadın Emeğ%. İstanbul: Varlık 
Yayınları.  

      

 

--117--



E. GOFFMAN VE H. BECKER’IN FİKİRLERİ 

BAĞLAMINDA DAMGA VE DAMGA TEORİSİ 

Coşkun SAĞLIK1 

Giriş 

Toplumsal yaşam, bireylerin ortak normlara, değer 

yargılarına ve kültürel kabullere dayalı olarak tanımlandığı 

etkileşimsel bir düzen içerir. Bu düzen içinde bireyler, kendilerine 

atfedilen özellikler ve toplumsal beklentiler doğrultusunda 

değerlendirilir. Kimi zaman da belirli davranış, görünüş ya da kimlik 

özellikleri nedeniyle “normal” kategorisinin dışında 

konumlandırılırlar. Toplumun bu dışlayıcı ve ayrıştırıcı 

mekanizmalarının merkezinde yer alan damga (stigma) olgusu, 

bireyin sosyal kabul düzeyini belirleyen güçlü bir etiketleme sürecini 

ifade eder. Damgalama yalnızca bireyin belirli bir niteliğine işaret 

eden sembolik bir işaret değil aynı zamanda toplumsal ilişkileri, 

kimlik inşasını ve bireyin kendilik algısını dönüştüren dinamik bir 

süreçtir. 

Damga kavramı, tarihsel kökeni Antik Yunan'daki fiziksel 

işaret uygulamalarına kadar uzansa da modern sosyolojide özellikle 

 
1 Dr., Bağımsız Araştırmacı, Sosyoloji, Gaziantep/Türkiye, 

csaglik49@gmail.com, Orcid: 0000-0003-2255-6715 

BÖLÜM 8

--118--



20. yüzyılın ikinci yarısından itibaren yeni bir teorik çerçeveye 

kavuşmuştur. Etkileşimci perspektifi benimseyen araştırmacılar, 

damgalamayı statik bir kusur ya da bireyin taşıdığı nesnel bir özellik 

olarak değil, toplumsal etkileşim sırasında üretilen bir 

anlamlandırma biçimi olarak ele almıştır. Bu bağlamda Erving 

Goffman ve Howard S. Becker, damgalamanın toplumsal süreçler 

üzerinden nasıl inşa edildiğini, nasıl yeniden üretildiğini ve 

bireylerin bu süreçte hangi konumlara yerleştirildiğini açıklayan iki 

temel kuramcı olarak öne çıkmaktadır. 

Goffman, damgayı bireyin “varsayılan toplumsal kimliği” ile 

“fiili toplumsal kimliği” arasındaki uyumsuzluğun ürünü olarak 

kavramsallaştırırken, damgalı bireyin sosyal etkileşimlerde 

karşılaştığı güçlükleri, kimlik yönetimi stratejilerini ve “normal” 

olarak konumlananların damgalı bireylere yönelik tutumlarını 

ayrıntılı biçimde analiz eder. Becker ise sapmanın toplum tarafından 

tanımlanan bir süreç olduğunu ileri sürerek, sapkınlığın bireyin 

davranışından çok, o davranışa toplum tarafından verilen tepkinin 

sonucu olarak ortaya çıktığını savunur. Her iki kuramcı da 

damgalamanın yalnızca bireysel bir sorun değil, sosyal ilişkiler, güç 

mekanizmaları ve norm üretimi süreçleriyle iç içe geçmiş yapısal bir 

olgu olduğunu vurgular. 

Bu çalışma, damga ve damgalama sürecini Goffman ve 

Becker’ın etkileşimci yaklaşımları çerçevesinde ele almayı 

amaçlamaktadır. Bu doğrultuda damganın tarihsel ve kavramsal 

temelleri açıklanacak; etiketleme, sapma, kimlik, ayrımcılık ve 

sosyal dışlanma gibi bu olguyla bağlantılı kavramlar kuramsal bir 

bütünlük içinde tartışılacaktır. Çalışmanın temel amacı, 

damgalamanın bireysel deneyimlerden çok daha öteye geçerek 

toplumsal yapıyı ve sosyal ilişkiler ağını nasıl biçimlendirdiğini 

ortaya koymaktır. 

 

--119--



Kavram Olarak Damga 

Etiketleme/damga kavramının tarihsel kökenine dair ilk 

örnekler Antik Yunan toplumunda görülmektedir. Bu toplumda 

“stizein”, kölelerin toplumsal konumlarını göstermek ve onların 

değersizliğini açık biçimde sergilemek amacıyla bedenlerine işlenen 

bir işareti ifade ediyordu (Arboleda-Flórez, 2002). Bu damgalar, 

kişinin statüsünde olağan dışı ya da kötü sayılan özellikleri açığa 

çıkarmaya yönelikti. Beden üzerine kazınarak ya da yakılarak 

oluşturulan bu izler, kişinin köle, suçlu veya hain gibi damgalı biri 

olduğuna dair bir kanıt niteliği taşımaktaydı (Goffman, 2014; 

Hinshaw, 2007). Dolayısıyla damgalanma ve damgalama süreci iki 

temel aşamadan oluşmaktadır: ayırt edici işaretin fark edilmesi ve 

ardından kişinin toplumsal olarak değersizleştirilmesi (Arboleda-

Flórez, 2002). 

Toplum tarafından kabul edilen belirli normların ihlal 

edilmesi ya da ortak değerlerin dışında bir görünüşe, düşünceye, 

tutuma, davranışa veya kişilik özelliğine sahip olunması, 

beraberinde kalıp yargıları ve ön yargıları getirmekte, bunun 

sonucunda etiketleme ve ayrımcılık ortaya çıkmaktadır. Toplum 

kendi normlarını oluştururken aynı zamanda sapma olarak 

değerlendirilecek davranış ya da özellikleri de tanımlamış olur. 

Böylelikle toplumsal bellekte yer eden bazı değerlendirmeler, 

bireyin taşıdığı bir damga hâline gelir. Damgalamaya ilişkin klasik 

tartışmaların çoğunda, damgalamanın kültürde zaten var olan 

gözden düşürücü imgeleri, olumsuz temsilleri ve klişeleri 

içselleştirdiği kabul edilir (Crocker, 1998). Bu doğrultuda Corrigan 

ve Watson gibi araştırmacılar, damgalamayı anlamak için üç temel 

unsuru birbirinden ayırır: tutumlarımızı şekillendiren olumlu ama 

çoğunlukla olumsuz sosyal bilişsel kalıplar olan klişeler; birey ya da 

grubun bu negatif stereotipleri benimsediğinde ortaya çıkan bilişsel-

duygusal tepki olan önyargı; ve önyargının davranışsal karşılığı olan 

ayrımcılık (Arboleda-Flórez, 2002). Damgayı ortaya çıkaran ipuçları 

--120--



ile bu ipuçlarının yol açtığı sonuçlar ise aşağıdaki şekilde 

değerlendirilebilir. 

 

Şekil 1. Damgalama ile İlgili Kavramlar (Kaynak: Yaman & Güngör, 

2013) 

Yukarıdaki görselde ifade edildiği üzere damgalamanın 

temelinde yer alan “önyargı” kavramının, iki ayrı mekanizma olan 

“stereotipler” ve “sapma” algısıyla beslendiği görülmektedir. Bu üç 

unsur, bireylerin belirli kategorilere indirgenmesini sağlayan 

“etiketleme” sürecine dönüşerek damgalamanın oluşumuna 

doğrudan zemin hazırlamaktadır. Damgalama zamanla ayrımcılık ve 

dışlama ile psikoşiddet (mobbing) gibi davranışsal sonuçlar üreterek 

ve bireyin toplumsal bağlarını zayıflatarak sosyal izolasyona yol 

açmaktadır.  

Damga kavramını açıklamadan önce sapma olgusuna 

değinmek gerekir. Çünkü toplum tarafından uygun görülmeyen ya 

da meşru kabul edilmeyen davranışlara sahip birey, esasen toplumsal 

normlardan uzaklaşmış sayılır. Sapma, toplumun belirlediği 

kuralların, normların veya kabul gören düzenin sınırlarının dışına 

çıkma durumu olarak tanımlanabilir. Toplumun değerlerini tehdit 

eden ya da yerleşik kuralları ihlal eden eylemler genel olarak 

sapkınlık olarak değerlendirilir ve bu tür davranışları sergileyen 

--121--



bireyler ise sapkın olarak adlandırılır (Çetin, 2017). Kural dışılığın 

sapma sayıldığı bir sosyal yapıda damganın da bu sapmanın bir 

sonucu olarak ortaya çıkacağı aşikardır. Çünkü toplum, kendi 

standartlarını aşan bireyleri hem sembolik hem de pratik düzeyde 

belirli bir ayrışmaya tabi tutar. Sapmayı farklı açılardan 

değerlendiren yaklaşımlardan biri de Göksu ve Karakaya’nın (2009) 

belirttiği üzere, sapmayı hatalı ruhsal süreçlerle ilişkilendiren 

Etkileşim Kuramı’dır. Bu kuramın merkezinde yer alan Etiketleme 

Kuramı, bireyin herhangi bir toplumsal normu ihlal ettiğinde toplum 

tarafından ‘sapkın’ olarak işaretlendiğini ileri sürmektedir. Zamanla 

bu etiketleme bireyin toplumla kurduğu ilişkileri dönüştürmekte, 

birey de bu damgayı içselleştirerek kimliğinin bir parçası hâline 

getirmektedir. 

Edwin Lemert’in (1951) “Social Pathology: A Systematic 

Approach to the Theory of Sociopathic Behavior” adlı eserinde 

ortaya koyduğu birincil ve ikincil sapma ayrımına göre; birincil 

sapma, norm ihlalinin henüz toplumsal düzeyde bir damga olarak 

görülmediği erken evreyi ifade eder. İkincil sapma ise bireyin artık 

dışlanma ve damgalanma noktasına ulaştığı ve bunun sonucunda 

toplumsal kurallara karşı bir tepki veya karşıt tutum geliştirdiği 

aşamayı tanımlar. İkincil sapma, damganın oluştuğu süreci 

yansıtmaktadır (Karğın, 2016; Dursun, 1997). Bu bağlamda sosyal 

olarak kabul edilebilirliğini kaybetme durumuna damga; bu niteliği 

taşıyan kişiye ise damgalı denilebilir.  

Damgalama koşulları bireylerin reddedilmesine yol açar, 

çünkü bu bireyler başkalarının gözünde insanlıklarını tehdit eden bir 

özellik taşımaktadır (Crocker, Cornwell ve Major, 1993). Etimolojik 

olarak kökeni Eski Yunanca’ya uzanan damgalama terimi, delmek, 

iz, yara ya da belirti anlamlarına karşılık gelmekte; günümüzde ise 

kök anlamına yakın biçimde, itibar kaybı, küçümsenme veya 

aşağılanma durumlarını ifade etmek için kullanılmaktadır (Goffman, 

2014; Özmen & Erdem, 2018). Nihayetinde damgalama, toplumsal 

--122--



norm ve değerlerin dışında kalan bireyin anormal ya da sapkın olarak 

görülen davranışlarına veya görünümüne atfedilen, kalıplaşmış 

sosyal bir yargı olarak tanımlanabilir.   

Damga Teorisi   

Damgalama teorisinin öncülerinden biri olarak görülen 

Frank Tannenbaum, 1938 tarihli “Kötülüğün Tiyatrosu” 

(Dramatization of Evil) başlıklı makalesinde, “bir kişinin 

tutuklanması ve yargı sürecine dâhil edilmesinin kamusal bir tanıma 

niteliği taşıdığını ve bu işlemle birlikte bireye yapıştırılan etiketin, 

toplum nezdinde onun suçlu olarak görülmesine hizmet ettiğini” 

ifade etmektedir (Dursun, 1997). Tannenbaum (1957), “Suç ve 

Toplum” adlı eserinde kamu otoritelerinin çevreye zarar veren 

bireylere yönelik tutumlarının, bu kişilerin ‘kötü’ olarak 

damgalanmalarına yol açtığını; bu damgalamanın ise zaman içinde 

daha ağır sapma ve suç davranışlarını besleyebileceğini ileri 

sürmüştür. Lemert (1951) de tekrarlayıcı, yüksek görünürlüğe sahip 

ve güçlü toplumsal tepki uyandıran sapmaların bireyde sapkın bir 

“ben” tanımının gelişmesine neden olabileceğini, böylece kişinin 

sapma eylemlerine daha kararlı biçimde yönelmeye 

başlayabileceğini belirtmiştir. Bu görüşler damga kavramına ilişkin 

yeni bir perspektif sunmuş, damganın yalnızca bireye atfedilen 

olumsuz bir özellik ya da sapmayı çağrıştıran bir anlam taşımadığı, 

farklı kuramsal yaklaşımlarla yeniden yorumlanabileceği ortaya 

konmuştur. Etiketleme yaklaşımına dair temel açıklamalar ise 

Tannenbaum ve Lemert’in öncü çalışmalarının yanı sıra Becker 

(1963), Goffman (1963) ve Scheff (1966) tarafından geliştirilmiştir 

(Bernburg, 2009). 

İşlevselci yaklaşımın toplumsal düzeni sürdüren kuralların 

zorunluluğuna yaptığı vurgu, sapmanın yalnızca bireysel bir eylem 

gibi değerlendirilmesine ve toplumun bu süreçte edilgen bir unsur 

olarak görülmesine yol açmıştır. Buna karşılık sembolik etkileşimci 

yaklaşım, damganın bireysel bir olgudan ziyade toplumsal, 
--123--



psikolojik ve çevresel pek çok etkenin ortak ürünü olduğunu 

savunmaktadır. Başka bir ifadeyle sembolik etkileşimciler, sapmanın 

bir durumdan çok bir süreç olarak analiz edilmesi gerektiğini; 

normal ya da sapkın davranış söz konusu olsun, tüm ilgili aktörlerin 

etkisinin değerlendirmeye katılması gerektiğini ileri sürerler (Göksu 

& Karakaya, 2009). Bu yaklaşımın en önemli temsilcileri arasında 

yer alan Erving Goffman ve Howard S. Becker, damga ve etiketleme 

kuramının açıklanmasında temel figürler olarak öne çıkmaktadır.   

Erving Goffman 

Goffman, “Damga (Stigma)” adlı eserinde damganın hangi 

süreçlerle ortaya çıktığını, bu olgunun hem damgalanan bireyler hem 

de “normal” olarak kabul edilenler açısından ne ifade ettiğini ve 

damgalamayı sosyal etkileşim bağlamında nasıl ele almak 

gerektiğini ayrıntılı biçimde tartışır. İşlevselci yaklaşımın toplumu 

korumaya odaklanan değerlendirmesinin aksine Goffman, daha çok 

bireysel deneyime yönelen bir analiz ortaya koyar. Bu çalışmayı 

önemli kılan unsurlardan biri, sosyolojik altyapısı ne olursa olsun 

okuyucuyu damgalamanın dinamiklerini gerek deneyimsel gerekse 

kuramsal düzeyde eleştirel biçimde değerlendirmeye teşvik etmesi 

ve toplumun dışlanan gruplara yönelik tutumlarını incelemek için 

güçlü bir analitik çerçeve sunmasıdır (Whitehead, Carlisle, Watkins 

& Mason, 2001). 

Goffman (2014), damga kavramını açıklarken bireyin 

varsayılan toplumsal kimliği ile fiili toplumsal kimliği arasında bir 

ayrım yapar. Bu ayrım, bireyler hakkında çeşitli değerlendirmeler, 

tahminler ve yargılar üretilmesine imkân tanır (Karabıyık, 2016). Bir 

kişi hakkında damgaya ilişkin herhangi bir bilgi yokken, toplum onu 

varsayılan kimliği üzerinden algılar; ancak damgaya dair ipuçları 

belirdiğinde, kişi artık yeni bir kategoriye yerleştirilir ve fiili 

toplumsal kimliği üzerinden zihinsel olarak ayrıştırılır. Böyle bir 

durumda bireyin varsayılan kimliği ile gerçek kimliği arasında bir 

uyumsuzluk ortaya çıkar ve Goffman, bu uyumsuzluğun sonucunda 
--124--



oluşan damganın son derece itibarsızlaştırıcı bir kimliğe gönderme 

yaptığını belirtir. Goffman, bu süreçte iki farklı durumdan söz eder: 

kişinin itibarsızlaştırılmış ya da itibarsızlaştırılabilir bir niteliğe 

sahip olması ve bu nitelikler aracılığıyla bireyin “damgalı” olarak 

tanımlanmasına yol açan yargıların ortaya çıkması. 

Goffman, damgaları üç temel kategori altında sınıflandırır: 

1. Bedensel damgalar: çeşitli fiziksel deformasyonlar ve 

bedenle ilgili “korkunçluklar”. 

2. Karakter temelli damgalar: zayıf irade, tehlikeli veya 

doğaya aykırı tutkular, sapkın ve katı inançlar ya da ahlaki 

açıdan uygunsuz görülen kişilik özellikleri. 

3. Irk, ulus ve din gibi etnolojik damgalar: ırk, etnisite, ulus 

ve din gibi, kuşaklar boyunca aktarılabilen ve aile üyelerinin 

tamamını etkileyen özellikler (Goffman, 2014; Mason vd., 

2001; Çetin, 2017; Sevim, 2017; Major & O'Brien, 2005).  

Timurturkan vd.’nin (2017) açıklamasına göre ilk grupta, 

bedenin küçümsenmesine yol açan çeşitli fiziksel kusurlar bulunur. 

İkinci grupta ise zayıf irade, olağandışı ya da aşırı tutkular ve 

tehlikeli görülen inançlar gibi kişisel karakter özelliklerinden 

kaynaklanan damgalar yer alır; akıl hastalığı, bağımlılık, cezaevinde 

bulunma, işsizlik, alkolizm, intihar girişimi, suç geçmişi veya radikal 

siyasi tutumlar buna örnek gösterilebilir. Üçüncü kategoride ise ırk, 

ulus ya da din temelli, kuşaktan kuşağa aktarılan etnolojik damgalar 

vardır. Bu tür damgalar aynı ailedeki tüm bireylere yansır.  

Bu damga türlerinden herhangi birine sahip olan bireyler 

toplumda “damgalı” olarak konumlanırken, Goffman onların 

karşısında yer alanları -yani çoğunluğu- “normal” bireyler olarak 

adlandırır. Goffman’a (2014, s. 33-34) göre normaller, damgalılara 

karşı aşağıdaki şekilde tavır takınırlar:  

--125--



“Damgası olan bir kişiye dönük biz normallerin takındığı 

tutumlar ve ona dönük eylemlerimiz iyi bilinir, çünkü 

iyilikseverlik eylemi tam da bu tepkileri yumuşatmaya ve 

abat etmeye yöneliktir. Şüphesiz, tanım gereği, biz damgalı 

bir kişinin pek de insandan sayılmayacağına inanırız. Bu 

zanna binaen, onun yaşamım zorlaştıran, birçok durumda 

düşünmeden de olsa etkili olan muhtelif ayrımcılıklar 

uygularız. Onun aşağı hâlini açıklamak ve temsil ettiği 

tehlikeyi izah etmek için bir damga teorisi, bir ideoloji inşa 

eder; bazen de sosyal sınıf gibi başka farkları temel alan 

bir hasımlığı akla yatkın kılmak için rasyonel gerekçeler 

buluruz.” 

Goffman’a göre “normal” olarak kabul edilen bireyler, 

damgalı kişilerin bulunduğu ortamlarda çoğu zaman duruma tam 

uymayan sınıflamalar yapar. Bu durum hem damgalı birey hem de 

normal olarak konumlananlar açısından çeşitli rahatsızlıkların 

doğmasına yol açar. Damganın zihinsel şemalara yerleşmiş olması, 

normallerin damgalı bireye sıradan bir muhatapmış gibi 

davranmalarını engeller. Bu engeli aşmakta zorlanan normaller ile 

normallerin dünyasına girmeye ya da onlardan uzak durmaya çalışan 

damgalılar, birbirlerine yönelik kalıp yargılar geliştirir. Bu bağlamda 

Goffman (2014, s. 49), “Bizler, damgalı bireyin ya aşırı saldırgan ya 

da aşırı mahcup olduğuna ilişkin bir izlenime kapılırız; hangi durum 

geçerli olursa olsun, damgalı kişinin eylemlerimize kasıtlı anlamlar 

yüklemeye fazlasıyla meyilli olduğunu düşünürüz” diyerek bu 

eğilime dikkat çeker. 

Goffman (2014, s. 65–70), damgalı bireyin toplumsallaşma 

sürecinde geçirdiği dört aşamalı “ahlaki kariyer”den söz eder: İlk 

aşamada birey, normalin bakış açısını öğrenir ve içselleştirir; ikinci 

aşamada aile, damgalıyı tehlikelerden korumak üzere ona bir tür 

“koruyucu kapsül” sunar; üçüncü aşamada birey, damgasının farkına 

vararak geçmişini yeniden ve köklü biçimde sorgular; son aşamada 

ise kendi kimliğini kabullenme süreci başlar. Damgalanmış bireyin, 

içinde yaşadığı toplumun standartlarını içselleştirmesi nedeniyle, 

--126--



kendisine atfedilen kusurla ilgili inançları da benimseme eğilimi 

gösterdiğini belirten Goffman, aşağılayıcı tutumların birey 

tarafından içselleştirilebilir olduğuna işaret eder (Hinshaw, 2007). 

Bu sürecin sonunda damgalı ile normal arasındaki statü 

farklılıkları belirginleşir. Goffman’ın (2014) kavramsallaştırdığı 

“statü sembolü” normallere, “damga sembolü” ise damgalılara 

atfedilir ve bu iki toplumsal konum arasındaki ayrımı görünür hâle 

getirir. Normallerin, damgalıların ait olduğu toplumsal kategorinin 

dışında yer aldığı bilinen bir durumdur; asıl üzerinde durulması 

gereken damgalıların bu dışlanmaya verdikleri tepkilerdir. Statü 

sembolünü taşıyan normaller damgalanma karşısında ayrımcı ve 

mesafeli davranma eğilimindeyken, damga sembolünü taşıyan 

bireyler genellikle incinme, kırgınlık ve aşağılanma hissi yaşarlar. 

Whitehead vd.’ne (2001) göre, bir kişi başkalarının gözünde 

damgalanmanın öznesi hâline geldiğinde bir dizi duygusal tepkiyle 

karşı karşıya kalır. Bu nedenle damgalı bireyler, karşılaştıkları 

kişisel hayal kırıklıklarının üstesinden gelebilmek için çeşitli 

teknikler ve başa çıkma stratejileri geliştirir (Defleur, 2015). 

Goffmancı bakış açısında yüz yüze etkileşimler ve “durum 

tanımı” kavramı temel önemdedir. Normal ve damgalıların bu 

etkileşimlerde benimsedikleri yorumlayıcı stratejiler, damganın 

görünür ya da gizli olmasına göre şekillenir. İtibarsızlaştırılmış birey, 

yani damgası açıkça görülen kişi, karma temaslarda ortaya çıkan 

gerilimleri yönetmeye çalışırken; itibarsızlaştırılabilir birey, yani 

damgası gizli olan kişi, öncelikle bu bilginin açığa çıkmasını 

engellemeyi hedefleyerek çeşitli kontrol stratejileri geliştirir. 

Örneğin itibarsızlaştırılmış bir birey, damgasını kabullenerek 

diğerlerini damgalı olarak niteleyebilir ya da normallerle 

benzerleşmek için spor, estetik müdahaleler veya sosyal beceri 

eğitimleri gibi uğraşlara yönelebilir (Goffman, 2014). Buna karşılık 

itibarsızlaştırılabilir birey, “aldatıcı görünüm”, “mış gibi yapma” 

veya normallere özgü özellikleri taklit etmeye yarayan “kimlik 

--127--



karıştırıcılar” gibi yöntemlere başvurabilir (Goffman, 2014, s.19–

20). Goffman bu tartışmaları toplumsal kimlik, kişisel kimlik ve ego 

kimliği gibi çoklu kimlik biçimleri üzerinden temellendirir. 

Bu nedenle damgalı bireyler, kusurlarını kontrol altına almak 

ve normallerin algısını değiştirmek için sürekli bir çaba içindedir. 

Ancak Goffman’a (2014) göre, ister damgası görünür ister gizli 

olsun, damgalı bireyler genellikle “diğerlerinin kendilerini gerçekten 

kabullenmedikleri ve eşit ilişki kurmaya razı olmadıkları” yönünde 

bir algı taşırlar. Bu algının yıkıcı etkileri karşısında damgalılar, 

yalnızca bireysel stratejiler geliştirmekle kalmaz, benzer 

deneyimlere sahip kişilerle dayanışma eğilimi de gösterirler. 

Goffman’ın “halden anlayan ötekiler” olarak adlandırdığı bu gruplar, 

damgalı bireylerin oluşturduğu informel topluluklar ya da 

damgalıları savunan kurum ve kuruluşlar olabilir. Bununla birlikte, 

bu tür grupların liderliğini üstlenen damgalı bireylerde zamanla 

grubun geri kalanından ayrışma ve kendini daha “kabul görmüş” bir 

konuma yerleştirme eğilimi de gözlemlenebilir (Goffman, 2014). 

Sonuç olarak, toplumda normal olarak konumlananların 

temel özelliği damgayı yönetmek, damgalı bireylerin temel özelliği 

ise bu yönetilme biçimine karşı normallerin algısını dönüştürmeye 

yönelik sürekli bir çaba içinde olmaktır. Bu açıdan normal ve 

damgalı, aynı toplumsal bütünün iki tamamlayıcı unsurudur. 

Normallerin damgayı idare etme çabası ile damgalıların kendilerini 

kabul ettirme çabası, aynı sosyal mekânı paylaşan iki farklı 

toplumsal konumun zorunlu karşılaşmalarının kurallarını oluşturur.  

“Sonuca bağlamak gerekirse damga kavramının, iki sütun 

hâlinde ayrılmış somut bir bireyler topluluğunun -

damgalılar ve normaller- mevcudiyetinden ziyade, en 

azından bazı ilişkiler çerçevesinde ve hayatın belli 

dönemlerinde her birimizi iki rolü de oynamaya götüren ve 

her yerde mevcut bir toplumsal sürecin edimini içerdiğini 

tekrarlamak isterim. Normal ve damgalı, somut kişiler 

değillerdir, ikisi de birer bakış açısıdır. Bu bakış açıları, 

--128--



karma temaslar esnasında, layıkıyla yerine getirilmemiş 

normlar gereğince toplumsal olarak üretilirler. Bir birey 

daimî sıfatlar tarafından tipleştirilebilir elbette; 

bulunduğu birçok toplumsal durumda, damgalı rolünü 

oynamaya zorlanabilir ve bu durumda ondan, bu 

çalışmada yaptığım gibi, kaderinin onu her şeyiyle 

normallerin zıddında konumlandırdığı damgalı bir kişi 

olarak bahsetmek doğaldır. Ne var ki, sahip olduğu bu 

damgalayıcı nitelikleri, iki rolün doğasını kati surette 

belirlemez; bu nitelikler sadece, damgalının rollerden 

birini veya diğerini oynama sıklığını tanımlar” (Goffman, 

2014, s. 192).     

Howard S. Becker 

Becker, özellikle Hariciler (Outsiders) adlı eserinde, 

toplumsal düzlemde sapkınlığa yüklenen anlamı dönüştürerek, kendi 

deneyimlediği sosyal çevredeki haricileri/sapkınları sade ve 

doğrudan bir dille ele alır. Görüşmelerden yaptığı alıntıları ampirik 

kanıt olarak sunması, sokağın dilini akademik söylemle 

buluşturmasını sağlamıştır. Chicago Okulu geleneğinin bir devamı 

niteliğindeki çalışmaları, Goffman’la benzer etkileşimci bir zeminde 

durmakla birlikte bu yaklaşımın farklı yorumlarını barındırmaktadır. 

Sapkınlığın, toplumsal bakış açısının sürekli yeniden ürettiği bir 

etiket olduğunu vurgulaması, Becker’in damgalanmış bireylere 

ilişkin perspektifinin temelinde etkileşimci yaklaşımın yer aldığını 

göstermektedir. Dahası, Becker yalnızca toplum tarafından sapkın 

olarak nitelenen kişileri incelemekle yetinmez; onları sapkın olarak 

tanımlayan normallere de yönelerek değerlendirmesini her iki tarafın 

bakış açısını dikkate alarak yapar. 

Becker, “hariciler” kavramını yalnızca sapkınlara atfetmez. 

Ona göre (2017), toplum açısından sapkınlar hariciler olarak 

görülürken, hariciler de onları yargılayanları kendi açılarından harici 

olarak değerlendirebilmektedir. Dolayısıyla “harici” kavramı, 

kendisini normal kabul eden ve diğerlerini dışarıda bırakan kişilere 

yapılan bir göndermedir. Bu nokta, sapkınlığın nesnel bir özellikten 

--129--



ziyade, toplumsal etkileşimler sırasında anlam kazanan bir 

konumlandırma biçimi olduğunu ortaya koymaktadır. 

Sosyolojik yaklaşıma göre sapkınlık, üzerinde uzlaşılmış 

kuralların ihlâli olarak tanımlandığından ve toplum bu kuralların 

dışına çıkanları tekil ve türdeş bir kategoriye yerleştirme eğiliminde 

olduğundan, Becker’e göre (2017) sapkınlık büyük ölçüde toplumsal 

etkenlerin ürünüdür. Toplum, kurallar koyarak aynı zamanda bu 

kurallara karşıt konumda yer alacak sapkınları da üretmiş olur. 

Ayrıca sapkın davranış başlangıçta çeşitli bireysel, çevresel veya 

durumsal nedenlerden kaynaklanabilse de, bireyin sapma olarak 

etiketlenmesi sonrasında karşılaştığı sorunlar büyük ölçüde bu 

etiketin yüklediği olumsuz stereotiplerden -yani damgalamadan- 

kaynaklanmaktadır (Bernburg, 2009a). 

Becker (2017), Hariciler adlı eserinin ikinci bölümünde 

sapkınlığın türlerini tartışır ve toplumsal algı ile yorumlamaya dayalı 

dört temel sapkınlık biçimi tanımlar. Bu sınıflandırma, sapkınlığın 

yalnızca davranışın niteliğine göre değil, aynı zamanda davranışın 

toplumsal olarak nasıl algılandığı ve yorumlandığına göre 

şekillendiğini göstermektedir.  

 

Toplumsal kurallara uyan bireyler genel olarak itaatkâr kabul 

edilir. Bununla birlikte, bazı kişiler kurallara uydukları hâlde 

temelsiz suçlamalar nedeniyle sapkın olarak damgalanabilmektedir. 

Hem kuralları ihlâl eden hem de bu ihlâl toplum tarafından fark 

edilen kişiler ise “pür sapkınlar” olarak nitelendirilir. Buna karşılık, 

kural ihlâli gerçekleştirdiği hâlde sapkınlığı görünür olmayan, daha 

çok içsel güdülerle eylem ve düşüncelerini gizlilik içinde sürdüren 

bireyler “gizli sapkınlar”dır. Becker (2017), esrar kullanıcılarının 

--130--



önemli bir bölümünü bu kapsama yerleştirir. Bu noktada Goffman’ın 

“itibarsızlaştırılabilir damgalı” kavramsallaştırması ile Becker’ın 

“gizli sapkın” kategorisi arasında dikkat çekici bir paralellik vardır; 

her ikisinde de birey, damgasının açığa çıkmaması için stratejiler 

geliştirme zorunluluğuyla karşı karşıyadır. 

Bu sapkınlık modelleri kavramsal çerçeveler sunmakla 

birlikte Becker’ın esas vurguladığı soru şudur: “Kişi gerçekleştirdiği 

sapkın eylemi neden yapmak ister?” (Becker, 2017). Becker, bu 

soruya doğrudan yanıt vermeden önce, sorunun kendi varsayımlarını 

sorgular ve tartışmayı farklı bir düzleme taşır: Ona göre asıl 

sorulması gereken, “Neden toplumun geleneksel normlarına bağlı 

bireyler, sahip oldukları sapkın itkileri eyleme dönüştürmezler?” 

sorusudur (Becker, 2017, s. 48–49). Becker’a göre normal addedilen 

bireylerin hayal dünyaları, çoğu zaman gerçek yaşam pratiklerine 

kıyasla çok daha sapkın unsurlar barındırır. Bu nedenle, bu itkilerin 

neden davranışa dönüşmediğini sorgulamak daha anlamlıdır. Becker, 

bu durumu, bireyin zamanla geleneksel kurumların ve davranış 

kalıplarının bir parçası hâline gelmesi ve bu bağlılık sürecinde söz 

konusu normları sanki kendisinin dışındaki bir gerçeklik gibi 

benimsemesiyle açıklar. 

Bununla birlikte, sapkınlığa ilişkin değerlendirmelerin 

yalnızca normların perspektifinden yapılması, sapkınlığı pekiştirici 

bir işlev görmektedir. Timurturkan ve diğerleri (2017), bu nedenle 

“harici” konumundaki bireyin uyum sağlamakta zorlandığını ve 

toplumsal dışlanmanın daha derin bir sapkınlık üretim sürecine yol 

açtığını belirtmektedir. Böylece, Goffman’ın da ifade ettiği gibi, 

damgalı birey sürekli olarak toplumun dışında kalmakta; normal ile 

damgalı, giderek uzlaşmaz iki toplumsal kategoriye dönüşmektedir. 

Hem Goffman hem Becker’ın ortaklaştığı temel nokta, bu 

ayrışmanın toplumsal kurallar ve bu kuralların yeniden üretimi 

yoluyla sürekli olarak pekiştirildiğidir. Bu nedenle, normal ve 

--131--



damgalı ayrımı, toplumsal olarak inşa edilmiş bir kategorileştirme 

sürecinin ürünüdür. 

Becker, sapkın gruplara ilişkin analizlerinde esrar 

kullanıcıları ve dans müzisyenlerini örnek durumlar olarak ele alır. 

“Becoming a Marihuana User” (1953) makalesinde esrar 

kullanıcılarının sapkın olarak sınıflandırılan davranışa nasıl 

yöneldiklerini incelemektedir. Becker’e göre birey önce kullanım 

tekniğini öğrenir, ardından maddenin etkilerini tanımayı öğrenir ve 

son aşamada bu etkilerden keyif almayı öğrenir (Becker, 1953). 

Esrar kullanımına ilişkin toplumsal kontrol mekanizmaları ise üç 

temel engel üzerinden işlemektedir: Maddenin arzının ve 

erişilebilirliğinin kısıtlanması, kullanıcı olmayanların madde 

kullanımını öğrenmesinin engellenmesi ve davranışın ahlaki açıdan 

mahkûm edilmesi.  

Benzer bir inceleme dans müzisyenleri üzerinden yapılmıştır. 

Becker, bu kişilerin de esrar kullanıcıları gibi toplumsal kurallarla 

gerilimli bir ilişki kurduğunu ve sonuç olarak kendilerini toplumdan 

yalıttıklarını gösterir. Müzisyenlerin kendileri ile müzisyen 

olmayanlar arasındaki çatışma, ticari ve caz müzisyenlerinin bu 

çatışma karşısındaki pozisyonları ve müzisyenlerin geleneksel 

toplumdan ayrışma biçimleri Becker’ın analizinde önemli yer 

tutmaktadır (Becker, 2017). Burada caz müzisyenlerinin ekonomik 

zorunluluklar nedeniyle ticari müzisyen konumuna geçmeleri, 

Goffman’ın, damgalı bireyin karma temaslarda normallerin 

kurallarına uymak zorunda kalmasıyla benzer bir stratejiye işaret 

eder. 

Sapkın olarak sınıflandırılan her iki grubun da toplumsal 

kuralları dışlayarak kendi yaşam tarzlarını ve kültürel örüntülerini 

oluşturdukları görülmektedir. Bu nedenle Becker’a (2017) göre 

sapkın davranışın kökeni, bireylerin geniş toplumsal denetim 

mekanizmalarından uzaklaşarak daha küçük grupların norm ve 

değerleriyle uyumlu hâle geldiği süreçlerde aranmalıdır. Bu küçük 
--132--



gruplar, geleneksel topluma karşı kendi alt kültürlerini ve kurallarını 

üretir; böylece kendilerini normal, dışarıdakileri ise anormal olarak 

nitelendirme eğilimi gösterir (Gençosmanoğlu, 2015). 

Son olarak Becker, etiketleme süreçlerini sapkın davranışın 

tek açıklama kaynağı olarak görmekten özellikle kaçınır. Bu nedenle 

“etiketlenme kuramı” ifadesi yerine “etkileşimci sapkınlık kavramı” 

terimini tercih eder ve sosyolojik incelemenin odak noktasının 

toplumdan ziyade kolektif eylem olduğunu vurgular (Karaduman, 

2019). 

Sonuç 

Bu çalışma, damga ve damgalama süreçlerinin toplumsal 

yaşam üzerindeki etkilerini, Goffman ve Becker’ın etkileşimci 

perspektifleri çerçevesinde incelemiştir. Goffman’ın yaklaşımı, 

damganın bireysel deneyimlerden ve kimlik yönetim süreçlerinden 

doğduğunu; bireyin sosyal etkileşimlerde normaller tarafından nasıl 

konumlandırıldığını ve bunun sonuçlarını detaylı biçimde ortaya 

koymaktadır. Becker ise sapkınlığın toplumsal olarak inşa edildiğini, 

bireyin davranışından çok toplumun bu davranışa yüklediği anlam 

ve tepkilerin belirleyici olduğunu vurgular. Her iki kuramcı da, 

damgalamanın bireysel bir olgu olmanın ötesinde, toplumsal 

normlar, güç ilişkileri ve etkileşim süreçleriyle iç içe geçmiş yapısal 

bir fenomen olduğunu göstermektedir. 

Sonuç olarak, damgalama yalnızca bireylerin toplumsal 

kabulünü etkileyen bir süreç değil, aynı zamanda toplumun 

normlarını ve sosyal yapısını yeniden üreten bir mekanizmadır. 

Damgalı bireyler, normallerin belirlediği kurallar ve beklentiler 

doğrultusunda sosyal kimliklerini sürekli olarak yönetmek ve uyum 

sağlamak zorunda kalırken, normaller de damgayı idare ederek 

toplumsal düzeni sürdürürler. Bu durum, damga ve normaller 

arasındaki karşılıklı etkileşimin, sosyal dışlanma, ayrımcılık ve 

önyargı gibi olumsuz sonuçları üretmesine yol açar. Goffman ve 

--133--



Becker’ın perspektifleri, damgalamanın bireysel psikoloji ile 

toplumsal yapı arasındaki dinamik ilişkiyi açıklamada güçlü bir 

kuramsal çerçeve sunmakta ve sosyal dışlanma süreçlerinin 

anlaşılmasına önemli katkılar sağlamaktadır. 

 

Kaynakça 

Arboleda-Flórez, J. (2002). What Causes. World Psychiatry, 

25-26. 

Becker, H. S. (1963). Becoming a Marihuana User. The 

American Journal of Sociology, 235-242. 

Becker, H. S. (2017). Outsiders (Hariciler). Ankara: Heretik. 

Bernburg, J. G. (2009). Labeling and Secondary Deviance. 

H. Copes & V. Topalli (Eds.), Criminological Theory: Readings and 

Retrospectives (s. 1-25). New York: McGraw Hill Publishing. 

Bernburg, J. G. (2009a). Labeling Theory. M.D. Krohn vd. 

(Eds.), Handbook on Crime and Deviance, Handbooks of Sociology 

and Social Research (s. 187-207). Reykjavik: Springer 

Science+Business Media. 

Crocker, J. (1998). Social Stigma and Self-Esteem: 

Situational Construction of Self-Worth. Journal of Experimental 

Social Psychology, 89-107. 

Crocker, J., Cornwell, B., & Major, B. (1993). The Stigma of 

Overweight: Affective Consequences of Attributional Ambiguity. 

Journal of Personality and Social Psychology, 60-70. 

Çetin, E. (2017). Gündelik Hayata Sosyolojik Bakmak. 

Ankara: Siyasal Kitabevi. 

Defleur, M. L. (2015). Goffman's Stigma: Book Reviews. 

Social Forces, 141-142. 

--134--



Dursun, H. (1997). Damgalama Teorisi ve Suç. Türkiye 

Barolar Birliği Dergisi, 309-322. 

Gençosmanoğlu, A. (2015). Etkileşimci Kuramda Sapkınlık 

Çalışmaları: Hariciler Üzerine Bir Değerlendirme. Addicta: The 

Turkish Journal on Addictions, 121-125. 

Goffman, E. (2014). Damga: Örselenmiş Kimliğin İdare 

Edilişi Üzerine Notlar. Ankara: Heretik Yayıncılık. 

Göksu, T., & Karakaya, M. (2009). Polisin Sapma 

Davanışının Etiketleme Kuramı Açısından Değerlendirilmesi. Polis 

Bilimleri Dergisi, 27-43. 

Hinshaw, S. P. (2007). The Mark of Shame: Stigma of Mental 

Illness and an Agenda for Change. New York: Oxford University 

Press. 

Karabıyık, M. S. (2016). 

Heretik. http://heretik.com.tr/erving-goffmanin-damga-kitabi-

uzerine-bir-degerlendirme/ 

Karaduman, T. (2019). Hariciler (Outsiders) Kitap 

Değerlendirmesi. Liberal Düşünce Dergisi, 227-229. 

Karğın, V. (2016). Damgalama & Sosyal Reaksiyon 

Teorileri. E. Muş (Ed.), Kriminoloji: Suç Teorileri ve Uygulamalar 

(s. 143-171). Ankara: Karınca Yayınevi. 

Lemert, E. M. (1951). Social pathology: A systematic 

approach to the theory of sociopathic behavior. McGraw-Hill.  

Major, B., & O'Brien, L. (2005). The Social Psychology of 

Stigma. Article in Annual Review of Psychology, 394-421. 

Mason, T., Carlisle, C., Watkins, C., & Whitehead, E. (2001). 

Stigma and Social Exclusion in Healthcare. London: Routledge. 

--135--

http://heretik.com.tr/erving-goffmanin-damga-kitabi-uzerine-bir-degerlendirme/
http://heretik.com.tr/erving-goffmanin-damga-kitabi-uzerine-bir-degerlendirme/


Özmen, S., & Erdem, R. (2018). Damgalanmanın Kavramsal 

Çerçevesi. Süleyman Demirel Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler 

Fakültesi Dergisi, 185-208. 

Scheff, T. (1966). Being Mentally Ill: A Sociological Theory. 

RoutledgeSevim, K. (2017). Sosyal Çalışma Perspektifinden Damga 

ve Kadın. Bingöl Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 

469-479. 

Tannenbaum, F. (1957). Crime and Community. New York: 

Columbia University Press. 

Timurturkan, M., Demez, G., Kart, E., Ertan, C., 

Cankurtaran, S., & Aktin, S. (2017). “Hükümlü” Olmanın Sosyal 

Tezahürleri: Sosyal Dışlanma, Damga ve Suç. Mehmet Akif Ersoy 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 138-157. 

Whitehead, E., Carlisle, C., Watkins, C., & Mason, T. (2001). 

Historical Developments. T. Mason, C. Carlisle, C. Watkins & E. 

Whitehead (Eds.), Stigma and Social Exclusion in Healthcare (s. 17-

29). London: Routledge. 

Yaman, E., & Güngör, H. (2013). Damgalama (Stigma) 

Ölçeği’nin Geliştirilmesi, Geçerlilik ve Güvenirlik Çalışması. 

Değerler Eğitimi Dergisi, 251-270.  

--136--



KADINA YÖNELİK ŞİDDET:  

KAVRAMLAR VE KURAMSAL YAKLAŞIMLAR 

 

 

 

EMİNE AKÇELİK1 

Giriş 

Bu çalışma, kadına yönelik şiddet olgusunun çok boyutlu bir 

analizini sunmayı amaçlamaktadır. Çalışmanın birinci bölümünde, 

şiddet kavramının kavramsal çerçevesi ve kadına yönelik şiddetin 

tanımsal sınırları ile tipolojik sınıflandırması ele alınmaktadır. İkinci 

bölümde, kadına yönelik şiddetin etyolojik temelleri ve bu alandaki 

kuramsal yaklaşımlar eleştirel bir perspektifle tartışılmaktadır. 

Üçüncü bölümde, kadına yönelik şiddetin küresel ve ulusal 

düzeydeki yaygınlığına ilişkin ampirik veriler incelenmekte; 

dördüncü bölümde ise kadına yönelik şiddetle mücadele kapsamında 

devlet politikaları ve toplumsal hareketlerin ürettiği stratejiler ve 

pratikler değerlendirilmektedir. 

Şiddet kelimesi, en genel manasıyla, “aşırı duygu durumunu, 

bir olgunun yoğunluğunu, sertliğini, kaba ve sert davranışı” ifade 

etmektedir. Kelimenin kökeni itibarıyla şiddet ise, “saldırgan 

davranışları, kaba kuvveti, beden gücünün kötüye kullanılmasını, 

yok eden eylemleri, taşlı, sopalı, silahlı saldırıları”; yani bütün 

bunları kapsayacak şekilde ifade etmek gerekirse, bireyin ve 

toplumun zarar göreceği her türlü davranış ve tutum şiddet 

 
1 Arş. Gör. Dr., Bartın Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Sosyoloji Bölümü, ORCID: 

0000-0003-3003-9195 

BÖLÜM 9

--137--



kapsamına girmektedir (Köknel 1996, s. 20’den akt. Akkaş ve 

Uyanık, 2016, s. 34). 

6284 sayılı Ailenin Korunması ve Kadına Yönelik Şiddetin 

Önlenmesine Dair Kanun’a göre; 

“…şiddet; kişinin, fiziksel, cinsel, psikolojik veya 

ekonomik açıdan zarar görmesiyle veya acı 

çekmesiyle sonuçlanan veya sonuçlanması muhtemel 

hareketleri, buna yönelik tehdit ve baskıyı ya da 

özgürlüğün keyfî engellenmesini de içeren, 

toplumsal, kamusal veya özel alanda meydana gelen 

fiziksel, cinsel, psikolojik, sözlü veya ekonomik her 

türlü tutum ve davranıştır”. 

Aynı maddede geçen kadına yönelik şiddet ise, “kadınlara, 

yalnızca kadın oldukları için uygulanan veya kadınları etkileyen 

cinsiyete dayalı bir ayrımcılık ile kadının insan hakları ihlaline yol 

açan ve bu Kanunda şiddet olarak tanımlanan her türlü tutum ve 

davranışı” kapsamaktadır (Resmî Gazete, 2012, madde 2). 

Dünya Sağlık Örgütü (1993)’nün tanımlamasına göre, kadına 

yönelik şiddet; “Cinsiyete dayalı, kadını inciten, ona zarar veren, 

fiziksel, cinsel, ruhsal olarak hasar yaratan, toplum içerisinde ya da 

özel yaşamında ona baskı uygulaması ve özgürlüklerinin keyfi 

olarak kısıtlanmasına neden olan her türlü davranış”tır. 

Şiddet olgusundan en fazla etkilenen toplumsal kesimler 

kadınlar ve çocuklardır. Kadına yönelik şiddet, temelde kadınlar ile 

erkekler arasındaki güç dengesizliğinden kaynaklanmaktadır. 

Şiddet, bireyin temel hak ve özgürlüklerinin ihlali niteliğindedir. 

Kadına yönelik şiddetin büyük ölçüde aile içinde ve özel alanda 

meydana gelmesi, aynı zamanda gizlilikle örtülmesi, olgunun 

kapsam ve boyutlarının belirlenmesini güçleştirmektedir. Türkiye 

bağlamında ise “aile” kurumuna atfedilen kutsallık, aile 

--138--



bütünlüğünün korunmasına verilen önem ve mahremiyet değerinin 

yüksekliği gibi unsurlar, bu meselenin nesnel biçimde ele alınmasını 

zorlaştırmaktadır (Akkaş ve Uyanık, 2016, ss. 33-37). 

Günümüzde şiddet, özellikle kadına yönelik şiddet hem 

nedenleri hem de kadınlar üzerinde yarattığı olumsuz sonuçlar 

bakımından önemli bir toplumsal sorun haline gelmiştir. Kadına 

yönelik şiddet yalnızca Türkiye’ye özgü bir olgu olmayıp, küresel 

ölçekte de ciddi bir toplumsal problem olarak varlığını 

sürdürmektedir. Bununla birlikte, şiddetin biçimleri ve ortaya çıkış 

biçimleri; içinde meydana geldiği toplumun kültürel özelliklerine, 

ülkenin yasal düzenlemelerine ve şiddete maruz kalan kadının 

eğitim, sosyoekonomik ve sosyokültürel düzeyine göre farklılık 

göstermektedir. 

Şiddet denildiğinde genellikle “fiziksel şiddet” türü akla 

gelmekte, bu durum diğer şiddet biçimlerinin göz ardı edilmesine yol 

açmaktadır. Oysa “duygusal şiddet”, toplumda oldukça yaygın 

biçimde görülmesine rağmen çoğu zaman bir şiddet türü olarak 

tanımlanmamaktadır. Türkiye’de, kadınlar arasında dahi, duygusal 

şiddet ya da evlilik içi cinsel saldırı (marital rape) olguları birer 

şiddet biçimi olarak algılanmamakta; bu durum, toplumsal cinsiyet 

temelli şiddetin görünmezliğini pekiştirmektedir (Uzuner Akçıl, 

2020, ss. 230-231). 

Kadına yönelik ev içi şiddetin ortaya çıkışında etkili olan 

faktörler ve şiddetin artışına neden olan koşullar incelendiğinde 

çeşitli bireysel, psikolojik, ekonomik ve toplumsal değişkenlerin rol 

oynadığı görülmektedir. Bu bağlamda yapılan araştırmalar, şiddet 

uygulayan bireylerin benlik saygısının düşük olması, aşırı alkol 

kullanımı, ekonomik zorluklar, işsizlik, depresyon ya da kişilik 

bozuklukları gibi psikolojik rahatsızlıklara sahip olma durumlarının 

şiddet eğilimini artırdığını göstermektedir. Ayrıca, çocukluk 

döneminde şiddete maruz kalma ya da tanık olma, şiddet içerikli 

--139--



medya ürünlerine maruz kalma, yakın çevrede şiddetin 

meşrulaştırılması, eşler arası iletişim yetersizliği ve kadının fiziksel 

güç kullanımını tolere etme eğilimi de şiddeti besleyen etkenler 

arasında yer almaktadır (Tel ve ark., 2019, s. 258). 

ŞİDDET TÜRLERİ 

Şiddet olgusu genel olarak fiziksel, cinsel, psikolojik, 

ekonomik, yoksunluk ve ihmal şeklinde sınıflandırılmaktadır. 

Bununla birlikte şiddet, bu kategorilerle sınırlı değildir; “bireyin 

kendine dönük, kişilerarası ve kolektif düzeylerde ortaya çıkan, 

sosyal etkileşim bağlamları içerisinde yapılaşmış çok boyutlu bir 

davranış örüntüsü” olarak da değerlendirilmektedir (Akkaş ve 

Uyanık, 2016, s. 35). Günümüzde bu geleneksel şiddet türlerine ek 

olarak, teknolojik gelişmelerle birlikte dijital şiddet (digital 

violence) ve flört şiddeti (dating violence) kavramları da literatürde 

yeni şiddet biçimleri olarak yer edinmiştir. Bu türler, özellikle 

gençler arasında çevrim içi ortamlar ve romantik ilişkiler 

bağlamında giderek daha görünür hale gelmektedir. 

Farklı ülkelerde gerçekleştirilen araştırmalar, fiziksel 

şiddetin çoğunlukla sosyal izolasyonla (yalıtımla) birlikte 

seyrettiğini ortaya koymaktadır. Diğer bir ifadeyle, kadının 

yalnızlaştırılması ve özellikle yakın çevresinden sistematik biçimde 

yalıtılması, aile içi şiddetin ortaya çıkışı ve devamlılığıyla yakından 

ilişkili bir olgudur (UNICEF, 2000, s. 8; Johnson, 1998, s. 43’ten 

akt. Altınay ve Arat, 2007, s. 81). 

Literatürde şiddet türleri ve bu türlerin kapsamına giren 

davranış biçimleri, farklı boyutlarıyla aşağıdaki şekilde 

sınıflandırılmaktadır. 

Fiziksel Şiddet 

Fiziksel şiddet, bireye doğrudan fiziksel zarar verme amacı 

taşıyan davranışların bütününü ifade etmektedir. Bu kapsamda; 
--140--



“vurma, tokat atma, yumruklama, ısırma, çimdikleme, tekmeleme, 

saç çekme, itip kakma, yakma, boğaz sıkma, bir nesneyle vurma, 

korkutma” gibi eylemler ile en uç noktayı temsil eden “öldürme” fiili 

fiziksel şiddet davranışları arasında yer almaktadır (Berber, 2016, s. 

256). 

Farklı ülkelerde yürütülen araştırmalar, fiziksel şiddetin çoğu 

zaman sosyal yalıtım ile birlikte ortaya çıktığını göstermektedir. 

Diğer bir ifadeyle, kadının toplumsal çevresinden ve destek 

kaynaklarından izole edilmesi, özellikle yakın çevresinden 

sistematik biçimde uzaklaştırılması, aile içi şiddetin sürekliliğini ve 

şiddetin şiddet döngüsüne dönüşmesini kolaylaştıran önemli bir 

etmendir (UNICEF, 2000, s. 8; Johnson, 1998, s. 43’ten akt. Altınay 

ve Arat, 2007, s. 81). 

Cinsel Şiddet 

Cinsel şiddet, bireyin rızası dışında cinsel içerikli 

davranışlara maruz bırakılması ya da cinsel eylemlere zorlanması 

şeklinde tanımlanmakta ve genellikle kadınlara yönelik bedensel bir 

istismar biçimi olarak ortaya çıkmaktadır. Bu bağlamda, “istemediği 

cinsel davranışlara veya ilişkiye zorlamak, evlilik içi ya da evlilik 

dışı tecavüz, cinsel ilişki sırasında güç kullanmak, tacizde bulunmak, 

aldatmak, cinselliği ödül veya ceza aracı olarak kullanmak, kadının 

rızası olmaksızın cinsel organına dokunmak” gibi eylemler cinsel 

şiddet davranışları kapsamında değerlendirilmektedir (Berber, 2016, 

s. 256). 

Cinsel taciz de cinsel şiddetin bir alt türü olarak kabul 

edilmekte olup, yalnızca fiziksel temasla sınırlı değildir. “Ten teması 

kurmak amacıyla elle vurma, ima içeren veya toplumca uygunsuz 

kabul edilen jest ve mimikler, cinsel içerikli şakalar, bireyin dış 

görünüşüne yönelik cinsel çağrışımlı yorumlar, rahatsız edici 

biçimde yakınlaşma girişimleri, iş yerinde müstehcen görsel veya 

objelerin kullanımı, cinsel nitelikli teklif ve yaklaşımlar” gibi 
--141--



davranışlar da cinsel şiddet kapsamına girmektedir (Üstünel vd., 

2017, s. 10’dan akt. Uzuner Akçıl, 2020, s. 231). 

Cinsel şiddet mağdurları hem fiziksel hem de psikolojik ve 

sosyal travmalarla karşı karşıya kalmakta; travma sonrası stres 

bozukluğu, suçluluk, utanma ve sosyal izolasyon gibi sonuçlar 

yaşamaktadır. Bunun yanı sıra toplumsal yargı ve adli süreçlerdeki 

cinsiyetçi tutumlar, mağdurların ikincil mağduriyet yaşamasına yol 

açmaktadır. Türkiye’de 6284 sayılı Kanun ve Türk Ceza 

Kanunu’nun ilgili maddeleri cinsel şiddeti suç olarak tanımlasa da 

uygulamada kültürel engeller ve toplumsal baskılar, kadınların 

adalet mekanizmalarına erişimini sınırlamaktadır. 

Ekonomik Şiddet 

Ekonomik şiddet, kadının ekonomik kaynaklara erişiminin, 

kullanımının veya üretken emeğinin kontrol edilmesi ya da 

engellenmesi yoluyla gerçekleştirilen bir şiddet türüdür. Kadınlar, ev 

içi emeği büyük ölçüde görünmez kılınan bireyler olarak, eşleri ve 

çocukları için yürüttükleri bakım, temizlik ve düzenleme 

faaliyetlerini herhangi bir maddi karşılık beklemeden yerine 

getirmektedirler. Bu durum, erkeklerin kadınların üretim gücünden 

ve emeklerinden yararlanırken, karşılığında herhangi bir bedel 

ödememeleri sonucunda, kadın emeğinin sistematik biçimde 

sömürülmesine yol açmaktadır. Kadınlar bu sömürü karşısında hem 

birlikte oldukları erkeklerin baskısı hem de ataerkil kültürün 

dayattığı normlar nedeniyle çift yönlü bir baskı mekanizması altında 

kalmaktadırlar. Bu baskı, toplumsal yapının devamlılığını sağlama 

amacına hizmet eden ideolojik gerekçelerle meşrulaştırılmaktadır 

(Özerkmen, 2012, s. 19; Yüksel vd., 2015, s. 16’dan akt. Uzuner 

Akçıl, 2020, s. 232). 

Bu bağlamda ekonomik şiddet hem kadının emeğinin 

görünmez kılmakta hem de “kadının ekonomik özgürlüğünü 

kısıtlama, eve hiç veya yetersiz miktarda para bırakma, sürekli hesap 
--142--



sorma, parayı kontrol ve aşağılamanın aracı olarak kullanma, 

çalışmasına izin vermeme ya da kazancına el koyma” gibi 

davranışları da kapsamaktadır (Berber, 2016, s. 256). Bu tür 

uygulamalar, kadının ekonomik bağımsızlığını ortadan kaldırarak, 

onu erkeğe maddi olarak bağımlı kılmakta ve bu yolla ataerkil güç 

ilişkilerini yeniden üretmektedir. Dolayısıyla ekonomik şiddet 

sosyokültürel kontrol ve iktidar ilişkilerinin bir yansıması olarak 

değerlendirilmelidir. 

Psikolojik ve Sözel Şiddet 

Psikolojik ve sözel şiddet, bireyin duygusal bütünlüğüne, 

benlik saygısına ve özdeğer algısına zarar vermeyi amaçlayan 

davranışları kapsamaktadır. Bu şiddet türü, çoğu zaman fiziksel 

şiddet kadar görünür olmasa da birey üzerinde uzun süreli ve derin 

etkiler bırakmaktadır. Bu kapsamda, “…yıkıcı eleştiri, bağırma, alay 

etme, suçlama, hakaret, isim takma, küçümseme, aşağılamada bulunma, 

tehdit etme, kıskançlık yoluyla baskı kurma, bilgi saklama, yalan söyleme, 

sevdiği kişilerle görüşmesini engelleme, yalnızlaştırma, duygusal 

ihtiyaçlarını karşılamama, karar süreçlerinden dışlama, özgüvenine zarar 

verme, sürekli suçlama, çocukları uzaklaştırma veya onları manipülasyon 

aracı olarak kullanma” gibi davranışlar psikolojik ve sözel şiddet 

kapsamında değerlendirilmektedir (Berber, 2016, ss. 256-257). 

Burks’a göre psikolojik şiddetin kadınlar üzerindeki etkileri 

oldukça yıkıcıdır. Bu tür şiddet, kadının kendisine duyduğu saygı, 

değer ve yeterlilik algısında azalmaya; sorumluluk almada 

isteksizlik, duygusal ilişkilerde güçlük, kişilerarası ilişkilerde 

bozulma ve kişilik gelişiminde gerilemeye yol açmaktadır. Kadın, 

zamanla kendisini yetersiz ve değersiz hissetmekte; suçluluk, utanç, 

intihar düşünceleri ve kendine zarar verme eğilimleri 

geliştirebilmektedir. Ayrıca psikolojik şiddete maruz kalan 

bireylerde stres kaynaklı fiziksel rahatsızlıkların da sıkça görüldüğü 

belirtilmektedir (Akkaş ve Uyanık, 2016, ss. 38-39). Bu etkilerin 

yanı sıra psikolojik ve sözel şiddet, kadının toplumsal konumunu da 
--143--



etkileyen bir şiddet biçimidir. Toplumsal cinsiyet normları, kadının 

itaatkar ve sessiz bir özne olarak konumlandırılmasını pekiştirirken 

bu tür şiddet davranışlarının meşrulaştırılmasına zemin 

hazırlamaktadır. Dolayısıyla psikolojik şiddet, ataerkil yapının 

sembolik bir aracı olarak kadının öznelliğini ve benlik bütünlüğünü 

zedeleyen en yaygın ama en az fark edilen şiddet biçimlerinden biri 

olarak değerlendirilmektedir. 

Dijital Şiddet ve Flört Şiddeti 

Teknolojik gelişmelerin hız kazanmasıyla birlikte literatüre 

yeni eklenen şiddet türlerinden biri dijital şiddettir. Dijital şiddet, 

kadınların yaşamlarının çeşitli dijital araçlar -cep telefonu 

uygulamaları, sosyal medya platformları ve diğer çevrim içi iletişim 

ortamları- aracılığıyla denetlenmesi, kontrol edilmesi ve baskı altına 

alınması şeklinde tanımlanmaktadır. Bu kapsamda, kadına ait 

mahrem görüntülerin rızası dışında kaydedilerek tehdit unsuru 

haline getirilmesi, sosyal medya hesaplarına ait şifrelerin izinsiz 

biçimde edinilerek çevrim içi etkinliklerinin takip edilmesi veya 

kadının dijital mecralardaki iletişimlerinin sınırlandırılması gibi 

davranışlar dijital şiddet örnekleri arasında yer almaktadır. Dijital 

alanın sağladığı görünmezlik ve hız, bu şiddet türünün etkisini 

artırmakta ve mağdurlar üzerinde sürekli bir kontrol ve gözetim 

mekanizmasının oluşmasına zemin hazırlamaktadır. 

Literatürde yeni kavramsallaştırılmış bir diğer şiddet türü ise 

flört şiddetidir. Flört şiddeti, romantik bir ilişki öncesinde ya da ilişki 

sırasında erkeğin kadın üzerinde “denetleyici, baskıcı ve kısıtlayıcı” 

tutum ve davranışlarla kurduğu kontrolü ifade etmektedir. Kadının 

günlük yaşamını ilgilendiren faaliyetlerin, gittiği yerlerin ve 

görüştüğü kişilerin sürekli olarak denetlenmesi; ilişki 

dinamiklerinde erkeğin istek ve beklentilerinin kadınınkilerin 

önünde tutulması; kıskançlık, baskı ve manipülasyon yoluyla 

kadının hareket alanının daraltılması gibi uygulamalar flört şiddeti 

--144--



kapsamında değerlendirilmektedir (Berber, 2016, ss. 256-257). Bu 

tür şiddet, özellikle genç kadınlar arasında yaygın olup, toplumsal 

cinsiyet normlarının ilişkiler içindeki güç dengesizliklerini yeniden 

üretmesine katkıda bulunmaktadır. 

KADINA YÖNELİK ŞİDDETE İLİŞKİN KURAMLAR 

Şiddet olgusunun evrensel kabul görebilecek tek bir 

tanımının yapılabilmesi ve hangi davranış biçimlerinin şiddet 

kapsamında değerlendirileceği, sosyal bilimler literatüründe 

süregelen tartışmalı konulardan birini oluşturmaktadır. Şiddetin 

kavramsallaştırılması sürecinde, insan saldırganlığının altında yatan 

faktörlerin belirlenmesi kritik bir önem taşımaktadır. Bu bağlamda, 

şiddet davranışının kökenlerini açıklamaya yönelik literatürde çok 

sayıda teorik yaklaşım ve açıklayıcı model bulunmaktadır. 

Sosyal Öğrenme Kuramı: Şiddetin Öğrenilen Bir Davranış 

Olarak Kavramsallaştırılması 

Şiddet davranışının sebeplerini açıklayan kuramsal 

yaklaşımlar arasında en yaygın kabul gören ve ampirik 

araştırmalarla desteklenen perspektiflerden biri sosyal öğrenme 

kuramıdır. Bu kuramsal çerçeve, insan davranışının anlaşılmasında 

biyolojik determinizmi reddederek çevresel faktörlerin ve sosyal 

etkileşimlerin belirleyiciliğini ön plana çıkarmaktadır. Sosyal 

öğrenme kuramının temel önermesine göre, insan doğuştan itibaren 

saldırgan özelliklere veya şiddet eğilimine sahip değildir. Aksine 

şiddet ve saldırganlık davranışları, bireyin yaşamı boyunca 

çevresiyle kurduğu sosyal etkileşimler, gözlem süreçleri ve 

modelleme mekanizmaları aracılığıyla edinilmekte ve 

içselleştirilmektedir. Bu süreçte birey, çevresinde gözlemlediği 

tutum ve davranış kalıplarını taklit ederek ve bunların sonuçlarını 

değerlendirerek kendi davranışlarına dahil etmektedir (Bandura, 

1977). 

--145--



Sosyal öğrenme kuramı çerçevesinde kadına yönelik şiddetin 

nesilden nesile aktarımı özel bir önem taşımaktadır. Kuram, özellikle 

gelişimin kritik dönemleri olan çocukluk ve ergenlik çağlarında, 

birincil sosyalleşme ajanı konumundaki aile içerisinde şiddet 

davranışlarına maruz kalan ya da bu tür davranışlara tanık olan 

bireylerin, yetişkinlik dönemlerinde kendi kurmuş oldukları aile 

ilişkilerinde benzer şiddet örüntülerini tekrar üretme eğiliminde 

olduklarını ortaya koymaktadır. Bu kuşaklararası şiddet aktarımı 

mekanizması, aile içi şiddetin normalleştirilmesi, çatışma çözme 

stratejisi olarak şiddetin meşrulaştırılması ve toplumsal cinsiyet 

rollerine ilişkin eşitsiz güç ilişkilerinin içselleştirilmesi süreçleriyle 

yakından ilişkilidir. Dolayısıyla çocukluk döneminde edinilen şiddet 

deneyimleri veya şiddete tanıklık, yetişkinlik dönemindeki ilişki 

dinamiklerini ve davranış kalıplarını şekillendiren güçlü bir 

sosyalleşme mekanizması olarak işlev görmektedir (Gökkaya ve 

Ayan, 2017, s. 2’den akt. Uzuner Akçıl, 2020, s. 229; Bandura, 

1977). 

Bu kuramsal çerçeve, kadına yönelik şiddetin bireysel 

patoloji veya izole vakalar olarak değil, sosyal öğrenme süreçleri ve 

kültürel aktarım mekanizmaları aracılığıyla yeniden üretilen 

sistemik bir sorun olarak anlaşılması gerektiğini vurgulamaktadır. 

Ataerkil Sistem Teorisi: Şiddetin Yapısal ve Toplumsal 

Kökenleri 

Kadına yönelik şiddet olgusunun açıklanmasında öne çıkan 

bir diğer önemli teorik çerçeve ataerkil sistem teorisidir. Bu teori, 

şiddet davranışının analizinde mikro düzeydeki bireysel ve ailesel 

faktörlerden ziyade makro düzeydeki toplumsal yapıların ve güç 

ilişkilerinin belirleyiciliğini merkeze almaktadır. 

Ataerkil sistem teorisine göre, aile içi şiddet ve kadına 

yönelik şiddet, toplumsal yapının ve egemen toplumsal cinsiyet 

düzeninin bireyler üzerindeki dönüştürücü ve belirleyici etkisi 

--146--



çerçevesinde anlaşılmalıdır. Bu perspektife göre, tarihsel süreç 

içerisinde gerçekleşen sosyal ve ekonomik dönüşümler, toplumsal 

ilişkilerin ataerkil bir sistem etrafında örgütlenmesine yol açmıştır. 

Ataerkil toplumsal sistem, kadınların toplumsal konumunu ikincil ve 

bağımlı bir statüye indirgeyen, onları toplumsal, ekonomik ve 

siyasal alanlardan dışlayan ve aşağılayan bir tutumun 

kurumsallaşmasına zemin hazırlamaktadır. Bu sistem, erkek 

egemenliğini meşrulaştıran ideolojik söylemler, normlar ve pratikler 

aracılığıyla yeniden üretilmekte ve toplumsal cinsiyet eşitsizliğini 

doğallaştırmaktadır. Bu yapısal koşullar altında, kadınlara yönelik 

şiddet, rastlantısal veya münferit olaylar olarak değil, tarihsel 

süreklilik gösteren ve sistematik bir örüntü halinde tezahür eden 

toplumsal bir olgu olarak karşımıza çıkmaktadır. Ataerkil sistem 

teorisi çerçevesinde şiddet, erkek egemenliğinin sürdürülmesi ve 

kadınların tahakküm altında tutulması için kullanılan bir sosyal 

kontrol mekanizması olarak işlev görmektedir. Dolayısıyla kadına 

yönelik şiddet, ataerkil toplumsal düzenin yapısal bir ürünü ve bu 

düzenin devamını sağlayan sistematik bir araç olarak 

kavramsallaştırılmaktadır (Dobash & Dobash, 1979; Doğan, 2013, 

s. 56’dan akt. Uzuner Akçıl, 2020, s. 229). 

Psikanalitik Yaklaşım: Şiddetin Biyolojik ve İçgüdüsel Temelleri 

Kadına yönelik şiddet olgusunun açıklanmasında sosyolojik 

ve çevresel faktörlere dayanan kuramların yanı sıra şiddet 

davranışını bireysel ve psikolojik temellere dayandıran görüşler de 

literatürde önemli bir yer tutmaktadır. Bu bağlamda psikanalitik 

yaklaşım, şiddet ve saldırganlığın kökenlerini insan psişesinin 

derinliklerinde ve biyolojik donanımında aramaktadır. 

Sigmund Freud’un psikanalitik kuramına göre, insan 

davranışlarının temelinde iki evrensel içgüdüsel dürtü 

bulunmaktadır. Bu temel dürtülerden birincisi “libido” olarak 

kavramsallaştırılan cinsel dürtü, ikincisi ise “Thanatos” olarak 

adlandırılan ölüm içgüdüsü ve bununla ilişkili saldırganlık 
--147--



eğilimidir. Freud’a göre, bu içgüdüler insan doğasının ayrılmaz birer 

parçasıdır ve tüm bireylerde doğuştan itibaren mevcuttur. 

Psikanalitik perspektife göre, saldırganlık içgüdüsünün varlığı 

evrensel olmakla birlikte, bu içgüdünün dışa vurumu, yönelimi ve 

ifade biçimi bireyler arasında farklılık göstermektedir. Bu 

farklılaşma, bireyin yaşam döngüsü boyunca maruz kaldığı 

sosyalleşme süreçlerinin, eğitimsel deneyimlerin ve kültürel 

normların etkisi altında şekillenmektedir (Freud, 2009) 

Birincil sosyalleşme kurumları olan aile ve ardından gelen 

ikincil sosyalleşme kurumları (okul, akran grupları vb.), bireyin 

içgüdüsel dürtülerini kontrol altına alma, yönlendirme ve toplumsal 

olarak kabul edilebilir formlara dönüştürme işlevini üstlenmektedir. 

Bu süreçte, saldırganlık içgüdüsü ya süblimasyona (yüceltme) 

uğrayarak sanat, spor gibi yapıcı alanlara kanalize edilmekte ya da 

baskılama mekanizmaları aracılığıyla bilinçdışına itilmektedir. 

Ancak, yetersiz sosyalleşme, travmatik yaşam deneyimleri veya 

destekleyici olmayan aile dinamikleri, bu içgüdüsel dürtülerin yıkıcı 

şiddet davranışları olarak tezahür etmesine yol açabilmektedir 

(Freud, 2009; Doğan, 2012, s. 542’den akt. Akkaş ve Uyanık, 2016, 

s. 33). 

Alternatif Yaklaşımlar 

Altınay ve Arat, 1970’lerden itibaren şiddet araştırmalarının 

birbirlerinden etkilenmiş olan iki paradigmadan beslendiğini öne 

sürmektedirler. Bunlardan biri aile içi şiddet paradigması, bir diğeri 

ise, “erkek şiddeti” analizi üzerine oturmuş olan feminist 

paradigmadır. İki paradigma arasında önemli noktalarda farklar 

bulunsa da çıkış noktaları ve temel vurgusu aynıdır. Bu vurgu; 

ailenin genellikle “güvenli, sıcak, sevgi dolu” vb. şekilde tanımlansa 

da şiddetin en fazla yaşandığı kurumlardan biri olmasınadır (Altınay 

ve Arat, 2007, s. 51). 

--148--



Konuyla ilgili bir başka kuram olan Sylvia Walby’nin 

kuramında, kadına yönelik şiddet tanımı, “koca dayağını, tecavüzü, 

cinsel saldırıyı, iş yerinde cinsel tacizi ve çocukların cinsel 

istismarını” kapsamakla birlikte, erkek şiddetinin ancak toplumsal 

patriyarkanın çözülmesiyle anlaşılabileceği savunulmaktadır. Erkek 

şiddetini anlamak için, iki sorunun yanıtı aranmaktadır: “erkekler 

neden ve nasıl şiddet uygular” ve “bu şiddeti engellemek için devlet 

neden yeteri kadar tepki vermez ve bu tepkisizlik nasıl 

açıklanabilir”. Walby, patriyarkanın altı bileşeni olduğunu 

vurgulamaktadır: “Patriyarkal üretim tarzı, ücretli emek, devlet, 

erkek şiddeti, cinsellik ve kültürel yapılardaki patriyarkal ilişkiler”. 

Bununla birlikte o, erkek şiddetinin analizini üç temel yaklaşımla 

analiz etmektedir. Bunlar; liberalizm, sınıf kuramı ve patriyarkal 

toplumdaki erkek iktidarıdır. Liberalizm, kadına yönelik şiddet 

olgusunda toplumsal etkenlerden çok psikolojik etkenlerin ön plana 

çıktığını savunmaktadır. İkinci yaklaşım olan sınıf temelli yaklaşımı, 

toplumdaki tabakalaşma sisteminde sınıf bakımından en alt tabakada 

bulunan erkeklerin, içinde bulunduğu zor koşulların bir sonucu 

olarak kadına şiddet uyguladığı yönündedir. Üçüncü yaklaşıma göre 

ise, radikal feministlerin yaklaşımlarına uygun olarak hem şiddet 

hem cinsellik patriyarkadan beslenmektedir. Erkeklerin kadınlarla 

ya da hemcinsleriyle ilişkilerinde şiddete başvurmalarının sebebi 

çocukluklarından itibaren yetiştirilme tarzlarının “maço” olmasıdır 

(Walby, 2016, ss. 201-208’den akt. Özcan, 2019, ss. 10-12).  

DÜNYADA VE TÜRKİYE’DE KADINA YÖNELİK ŞİDDET 

ORANLARI 

Küresel Perspektif: Şiddetin Evrensel Boyutu 

Kadına yönelik şiddet, evrensel bir insan hakları ihlali ve 

küresel bir halk sağlığı krizi olarak karşımıza çıkmaktadır. Dünya 

Sağlık Örgütü (WHO) tarafından yayımlanan tahminlere göre, 

küresel ölçekte dünya çapındaki kadınların yaklaşık üçte biri 

(%30’u) yaşamları boyunca en az bir kez fiziksel ve/ya da cinsel 
--149--



yakın partner şiddetine veya partner olmayan cinsel şiddete maruz 

kalmıştır (WHO, 2024). 

2024 yılı verilerine göre, tahmini 840 milyon kadın -

neredeyse her üç kadından biri- yaşamlarında en az bir kez fiziksel 

ve/veya cinsel yakın partner şiddetine, partner olmayan cinsel 

şiddete veya her ikisine maruz kalmıştır (UN Women, 2024). Bu 

rakam, cinsel tacizi içermemektedir ve son yirmi yılda büyük ölçüde 

değişmeden kalmıştır. Yakın partner şiddetinin azaltılmasındaki 

ilerleme son yirmi yılda çok yavaş olmuş, yıllık sadece %0,2’lik bir 

düşüş kaydedilmiştir (UN Women, 2024). 

15-49 yaş arasında bir ilişki içinde olan kadınların dünya 

çapında neredeyse üçte biri (%27’si), yaşamlarında en az bir kez 

yakın partnerleri tarafından bir tür fiziksel ve/veya cinsel şiddete 

maruz kaldıklarını bildirmektedir (WHO, 2024). 

Kadın Cinayetleri (Femisid): Ölümcül Şiddetin Boyutları 

Kadına yönelik şiddetin en uç noktası, kadın cinayetleri 

(femisid) olarak karşımıza çıkmaktadır. 2024 yılında, dünya 

genelinde yaklaşık 50.000 kadın ve kız çocuğu, yakın partnerleri 

veya aile üyeleri tarafından öldürülmüştür. Bu rakam, tüm kasıtlı 

kadın cinayetlerinin yaklaşık %60’ını temsil etmektedir (UNODC & 

UN Women, 2024). 2023 yılında bu sayı 51.100 idi. Gözlemlenen 

düşüş, gerçek bir azalmayı yansıtmamakta, ülke bazındaki veri 

farklılıklarından kaynaklanmaktadır (UNODC & UN Women, 

2024). 

Bugün her 10 dakikada bir kadın veya kız çocuğu, kendisine 

yakın biri tarafından öldürülmektedir (UNODC & UN Women, 

2024). Rapor, ortalama olarak her gün 137 kadın ve kız çocuğunun 

yakın partner veya aile üyeleri tarafından öldürüldüğünü 

göstermektedir. Buna karşılık, erkek cinayetlerinin sadece %11’i 

özel ortamlarda gerçekleşmektedir. 

--150--



Küresel ölçekte, kadınlara yönelik cinayetlerin %38’i yakın 

partnerler tarafından işlenmektedir (WHO, 2024). 

OECD Ülkeleri ve Gelişmiş Ekonomilerde Durum 

OECD ülkeleri genelinde, kadınların %22’si yaşamları 

boyunca yakın partnerden fiziksel veya cinsel şiddete maruz 

kaldıklarını bildirmekte; kadınların %4’ü ise geçen yıl yakın partner 

şiddetine maruz kalmıştır (OECD, 2024). 

Kolombiya ve Türkiye’de kadınların %30’undan fazlası 

yaşam boyu partnerden kişilerarası şiddet yaşadıklarını bildirirken, 

Kore, Meksika, Türkiye ve Kolombiya’da kadınların %8’inden 

fazlası geçen yıl yakın partner şiddeti yaşamıştır (OECD, 2024). 

Türkiye’de Durum 

OECD 2019 yılı verilerine göre, Avrupa ve OECD ülkeleri 

arasında erkeklerden fiziksel veya cinsel şiddet gören kadın oranının 

en yüksek olduğu ülke Türkiye’dir. Türkiye’de kadına şiddet oranı 

%38’dir (Euronews, 2023; OECD 2019 verileri). Neredeyse 10 

kadından 4’ü hayatında erkek şiddetine maruz kalmaktadır. 

OECD verileri, “hayatlarında en az bir kere eşi veya 

sevgilisinin fiziksel ve/veya cinsel şiddetine maruz kalan kadınların 

oranını” göstermekte olup, resmi verilere göre gerek Avrupa ve 

OECD ülkeleri gerekse G20 üyeleri arasında kadına şiddetin en 

yüksek olduğu ülke Türkiye’dir (Euronews, 2023). 

Kadına şiddet oranında Türkiye’nin ardından %37 ile 

Kolombiya, ardından Kosta Rika ve ABD %36 ile sıralanmaktadır 

(Euronews, 2023). 

Diğer Ülkelerdeki Durum 

Dünyanın en büyük ekonomik güçlerinden ABD’de 

kadınların %36’sının ömürlerinden en az bir kere erkeklerin fiziksel 

ve/veya cinsel şiddetine maruz kalması dikkat çekicidir. Hayat 

--151--



standardının oldukça yüksek olduğu ülkelerden Yeni Zelanda’da 

kadına şiddet oranı %35’tir (Euronews, 2023). 

OECD ülkeleri arasında kadına erkek şiddetinin en düşük 

olduğu ülke %2 ile Kanada’dır. Hemen üstünde %7 ile Şili ve %10 

ile İsviçre gelmektedir (Euronews, 2023). 

Letonya ve Danimarka’da kadına şiddet oranı %32’dir. Bu 

oran Finlandiya’da %30 ve İngiltere’de %29’dur (Euronews, 2023). 

Düşük Gelirli Ülkelerde Kritik Durum 

OECD 2019 yılı verilerine göre dünyada kadına şiddetin en 

yüksek olduğu ülke %85 ile Pakistan’dır. Bu oran Senegal’de %78, 

Yemen’de %67, Afganistan’da %61’dir (Euronews, 2023; OECD 

2019 verileri). 

İnsani Kriz Bağlamları ve Çatışma Ortamları 

İnsani bağlamlar kadınların güvenliği üzerinde ciddi etkiye 

sahiptir; insani kriz ortamlarında kadınların %70’i toplumsal 

cinsiyete dayalı şiddete (GBV) maruz kalmaktadır; bu oran dünya 

genelindeki %35’e kıyasla oldukça yüksektir (UN Women, 2024). 

Çatışma etkilenen alanlarda çocuk evlilik oranları 4 yüzde puan daha 

yüksektir. 

Afganistan’da, Temmuz 2024 itibarıyla, kadınların %64’ü 

evden tek başlarına çıkarken “hiç” güvende hissetmediklerini 

bildirmiş; buna karşılık erkeklerin sadece %2’si bu şekilde 

hissetmiştir (UN Women, 2024). 

Zorla yerinden edilmiş kadınlar için risk önemli ölçüde 

artmaktadır: Kolombiya ve Liberya’da zorla yerinden edilmiş 

kadınlar, yerinden edilmemiş kadınlara kıyasla sırasıyla %40 ve %55 

daha fazla son yıl içinde yakın partner şiddeti yaşama riskiyle karşı 

karşıyadır (UN Women, 2024). 

Dijital Şiddet: Yeni Bir Tehdit Boyutu 

--152--



Çevrimiçi şiddet sadece “sanal” bir tehdit değildir aksine 

kadınları ve kız çocuklarını fiziksel istismara ve cinayete karşı son 

derece savunmasız bırakan somut bir şiddet biçimidir (UNODC & 

UN Women, 2024). 

Birleşik Krallık’taki araştırmalar, evde öldürülen kadınların 

%60’ının ölümlerinden önce çevrimiçi ortamda izlendiklerini 

göstermektedir (UNODC & UN Women, 2024). Yüksek profilli 

kadınlar -gazeteciler, politikacılar ve aktivistler- dijital şiddete en 

çok maruz kalan gruplar arasındadır. 

Ekonomik Maliyet 

BM Kadın Birimi tarafından yapılan değerlendirmeye göre, 

kadına yönelik şiddetin dünya ekonomisine yıllık maliyeti yaklaşık 

1,5 trilyon dolardır. Bu maliyet, sağlık hizmetleri, kayıp iş gücü ve 

sosyal hizmetler gibi birçok alanda toplumsal yükler yaratmaktadır 

(UN Women, akt. TİHEK, 2024). 

Toplumsal Normlar ve Meşrulaştırma 

OECD ülkelerinde ortalama olarak kadınların %10’u, bir 

kocanın karısını dövmesinin veya ona vurmasının haklı 

gösterilebileceğini söylemektedir; bu oran Danimarka, İrlanda ve 

Litvanya’da %2 veya daha az iken, Şili ve Meksika’da %30’un 

üzerinde ve Kore’de %40’ın üzerindedir (OECD, 2024). SIGI 2023, 

kadına yönelik şiddeti haklı gösteren tutumların, son yılda daha fazla 

kadının şiddet yaşamasıyla güçlü bir şekilde ilişkili olduğunu 

göstermiştir. 

Bu istatistikler, kadına yönelik şiddetin küresel bir kriz 

olduğunu ve küresel bir dayanışma ile daha etkili önlemler alınması 

gerektiğini açıkça ortaya koymaktadır. Şiddetin önlenmesi, yasal 

düzenlemelerin etkin uygulanması, mağdurlara yönelik destek 

sistemlerinin güçlendirilmesi ve toplumsal farkındalık 

çalışmalarının artırılması kritik öneme sahiptir. 

--153--



KADINA YÖNELİK ŞİDDETLE MÜCADELE 

Şiddet sorunu dünyada 1970’lerden itibaren önem 

kazanmaya başlarken, Türkiye’de 1980’lerden itibaren konuşulmaya 

ve tartışılmaya başlanmıştır (Uzuner, 2020, s. 230). 

Kadına yönelik şiddetle mücadelede uygulanan politikalar da 

bu paralelde başlamıştır. Kadın sığınma evleri, kadına yönelik 

şiddetle mücadelede en önemli kurumsal yapılardan biridir. Ancak 

kadın sığınma evleri ve dayanışma merkezlerinin kapasiteleri 

yetersizdir ve uzun dönemli ve her açıdan yeterli olan bir destek 

sağlayamamaktadırlar. Bu sebeple devletin bu alanda çalışmaları 

arttırması ve “kadın sığınma evlerinin sayısını arttırması, kapasitesinin 

geliştirilmesi, güvenli, erişilebilir ve kapsayıcı bir hizmet sunması ve/veya 

feminist bakış açısı üzerine kurulu bağımsız kadın sığınma evlerini finansal 

olarak desteklemesi gerekmektedir”. Devletin şiddetle mücadele 

uygulama alanındaki bir başka eksiklik kadın cinayetleri 

istatistiklerine ulaşılamamasıdır. Bu istatistiklere ancak çeşitli sivil 

inisiyatifler ve alternatif medya vasıtasıyla erişilebilmektedir 

(Özcan, 2019, s. 28-30). 

Kadına Yönelik Şiddet Alanında Devletin Kurumsallaşması  

Türkiye’de CEDAW’ın ve İstanbul Sözleşmesi’nin 

imzalanmasının, KSGM’nin ve ŞÖNİM’in kurulmasının, SHÇEK 

ve belediyeler altında sığınma evlerinin açılmasının, TMK ve 

TCK’daki değişikliklerin, devletin kadın ve kadına yönelik şiddetle 

mücadelede kurumsallaşma yoluna gittiğinin göstergeleri olduğu 

söylenebilir.  Bunlarla birlikte, aile içi şiddetin önlenmesi ve kadının 

korunması amacıyla 1998’de 4320 sayılı “Ailenin Korunmasına 

Dair Kanun” çıkarılmıştır. Bu kanun ile aile içerisinde şiddet 

uygulayan bireyler “evden altı aya kadar uzaklaştırma” cezasıyla 

cezalandırılmaktadır. 2005’te yürürlüğe girmiş olan 5237 sayılı yeni 

TCK ile “cinsel suçlarla ilgili tanımlar genişletilmiş, cezalar 

ağırlaştırılmış, evlilik içi tecavüz suç sayılmış, namus cinayetlerinde 

--154--



ceza indirimini kaldırmış, evli-bekar ya da bakire-bakire olmayan 

kadınlar arasında ayrımcılık kaldırılmıştır” (Sallan Gül, 2013, s. 

75’ten akt. Özcan, 2019, ss. 39-40).  

2011 yılında İstanbul’da kararlaştırılmış ve devletlerin 

imzasına açılmış “Kadınlara Yönelik Şiddet ve Aile İçi Şiddetin 

Önlenmesi ve Bunlarla Mücadeleye İlişkin Avrupa Sözleşmesi”ne 

göre şiddet ve özelde kadınlara yönelik şiddet; “bir insan hakları ihlali 

olarak ve kadınlara yönelik ayrımcılığın bir biçimi olarak anlaşılmaktadır 

ve ister kamusal ister özel alanda meydana gelsin, kadınlara fiziksel, cinsel, 

psikolojik veya ekonomik zarar veya ıstırap veren veya verebilecek olan 

toplumsal cinsiyete dayalı her türlü eylem ve bu eylemlerle tehdit etme, 

zorlama ve keyfi olarak özgürlüğünden yoksun bırakma” anlamına 

gelmektedir (Kadına Yönelik Şiddetle Mücadele (2016-2020) Ulusal 

Eylem Planı, 2016, s. 10’dan akt. Uzuner Akçıl, 2020, s. 230). 

Kadınlara uygulanan cinsiyete dayalı şiddetin bir ayrımcılık 

olarak tanımlanmasına önemli bir katkı sunmuş olan “Kadınlara 

Karşı Her Türlü Ayrımcılığın Önlenmesine Dair Sözleşme”nin 

(CEDAW) Komitesi 1992’de kabul edilmiştir. Bu katkıdan sonra 

1993’te Birleşmiş Milletler (BM) “Kadınlara Karşı Şiddetin Ortadan 

Kaldırılmasına İlişkin Bildirge” yayınlamış, 1995’te uluslararası bir 

eylem platformu oluşturulmuştur. 2011 yılında ise “Kadınlara 

Yönelik Şiddet ve Aile İçi Şiddetin Önlenmesine ve Bunlarla 

Mücadeleye Dair Avrupa Konseyi Sözleşmesi” olan “İstanbul 

Sözleşmesi” imzaya açılmıştır. Uluslararası alanda bu tür gelişmeler 

yaşanırken feminist örgütlerin de katkısıyla Türkiye de bir taraftan 

ulusal düzeyde çalışmalar yaparken bir taraftan da CEDAW ve 

İstanbul Sözleşmesi gibi önemli iki anlaşmaya imza atarak taraf 

devlet olmuştur. Bu uygulamalar, kadın haklarının güçlenmesi, 

kadın-erkek arasındaki eşitliğin toplumda sağlanması için ve 

şiddetle mücadelede kurumsallaşmaya gidilmesinde önemli adımlar 

oluşturmuştur (Özcan, 2019, s. 1-2). 

Sonuç 

--155--



Kadına yönelik şiddet, tarihsel süreklilik gösteren, çok 

boyutlu ve yapısal bir toplumsal sorun olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Bu çalışmada ele alındığı üzere, şiddet yalnızca fiziksel boyutuyla 

sınırlı kalmayıp; cinsel, psikolojik, ekonomik, dijital ve flört şiddeti 

gibi çeşitli biçimlerde tezahür etmektedir. Her bir şiddet türü, 

kadınların yaşam kalitesini, özgürlüklerini ve insan haklarını ciddi 

biçimde ihlal etmekte; toplumsal cinsiyet eşitsizliklerini yeniden 

üreten mekanizmalar olarak işlev görmektedir. 

Kuramsal perspektiflerden bakıldığında, kadına yönelik 

şiddetin açıklanmasında farklı yaklaşımlar söz konusudur. Sosyal 

öğrenme kuramı, şiddetin öğrenilmiş bir davranış olduğunu ve 

kuşaklararası aktarım mekanizmalarıyla sürdüğünü vurgularken 

ataerkil sistem teorisi, şiddeti yapısal güç ilişkilerinin ve erkek 

egemenliğinin bir aracı olarak kavramsallaştırmaktadır. Psikanalitik 

yaklaşım ise şiddetin biyolojik ve içgüdüsel temellerine 

odaklanmaktadır. Bu kuramların her biri, kadına yönelik şiddet 

olgusunun farklı boyutlarına ışık tutmakta ancak hiçbiri tek başına 

bu karmaşık fenomeni tam olarak açıklayamamaktadır. Bu nedenle, 

şiddetin anlaşılmasında bütünleştirici ve çok disiplinli bir yaklaşımın 

benimsenmesi zorunludur. 

Küresel ve ulusal düzeydeki istatistikler, kadına yönelik 

şiddetin yaygınlığının kaygı verici boyutlarda olduğunu ortaya 

koymaktadır. Dünya genelinde her üç kadından birinin yaşamı 

boyunca en az bir kez şiddete maruz kalması; her on dakikada bir 

kadının yakın partneri veya aile üyesi tarafından öldürülmesi; 

Türkiye’nin OECD ülkeleri arasında kadına yönelik şiddet oranında 

en üst sıralarda yer alması, acil ve kapsamlı müdahalelerin 

gerekliliğini vurgulamaktadır. 

Kadına yönelik şiddetle mücadelede devlet politikalarının 

kurumsallaşması, yasal düzenlemelerin yapılması ve uluslararası 

sözleşmelerin imzalanması önemli adımlar olmakla birlikte, 

uygulamada ciddi eksiklikler mevcuttur. Kadın sığınma evlerinin 
--156--



sayı ve kapasite yetersizliği, istatistiklere erişim güçlüğü, adli 

süreçlerdeki cinsiyetçi tutumlar ve toplumsal normların şiddeti 

meşrulaştırıcı etkisi, mücadelenin önündeki temel engellerdir. 

Sonuç olarak, kadına yönelik şiddetin ortadan kaldırılması, 

yasal düzenlemelerle birlikte eğitim sisteminin dönüştürülmesi, 

toplumsal cinsiyet eşitliğinin sağlanması, ataerkil zihniyetin 

değiştirilmesi ve feminist perspektifin toplumun tüm katmanlarına 

nüfuz etmesiyle mümkün olacaktır. Kadın örgütlerinin, sivil toplum 

kuruluşlarının ve akademik çevrelerin mücadelesinin yanı sıra 

devletin etkin, sürdürülebilir ve bütüncül politikalar geliştirmesi ve 

uygulaması hayati önem taşımaktadır. 

--157--



Kaynakça 

Akkaş, İ., Uyanık, Z. Kadına Yönelik Şiddet. Nevşehir Hacı 

Bektaş Veli University Journal of ISS, 6(1), 32-42. 

Altınay, A. G., Arat, Y. (2007). Türkiye’de Kadına Yönelik 

Şiddet. Punto Yayınları. 

Bandura, A., & Walters, R. H. (1977). Social learning 

theory (Vol. 1, ss. 141-154). Prentice hall. 

Berber, N. (2016). Kadına Yönelik Şiddet. Toplumsal 

Cinsiyet Tartışmaları içinde, F. Saygılıgil (Ed.). Dipnot Yayınları.  

Dobash, R. E. & Dobash, R. P. (1979). Violence Against 

Wives: A Case Against the Patriarchy. Free Press. 

Doğan, İ. (2012). Sosyoloji Kavramlar ve Sorunlar. Pegem 

Akademi. 

Doğan, H. (2013). Kadına Yönelik Şiddetin Önlenmesinde 

Denetimli Serbestlik Uygulamalarının Rolü. Diyarbakır. 

Euronews. (2023, 8 Mart). Erkeklerden fiziksel veya cinsel 

şiddet gören kadınların oranı: Avrupa ve OECD’nin lideri Türkiye. 

Euronews Türkçe. https://tr.euronews.com 

Freud, S. (2009). Uygarlığın huzursuzluğu. Metis Yayınları. 

Gökkaya, V. B. ve Ayan, B. (2017). Kadına Yönelik Şiddetin 

Sebepleri ve Sonuçları: Türkiye Örneği. Uluslararası Sosyal 

Araştırmalar Dergisi, 10(48), 1-10. 

Johnson, H. 1998. Rethinking Survey Research on Violence 

Against Women, Rethinking Violence Against Women icinde, der. 

R.E. Dobash ve R.P. Dobash, s.23-51. Thousand Oaks, Sage. 

--158--

https://tr.euronews.com/


Köknel, Ö. (1996). Bireysel ve Toplumsal Şiddet. Altın 

Kitaplar Yayınevi. 

OECD. (2024). Violence against women. In Society at a 

Glance 2024: OECD Social Indicators. OECD Publishing. 

https://doi.org/10.1787/918d8db3-en 

Özcan, B. (2019). Kadına Yönelik Şiddet Konusunda 

Feminist Hareketin ve Devletin Karşılaştırmalı Yaklaşımı: İstanbul 

Sözleşmesi Örneği (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi). İstanbul 

Bilgi Üniversitesi Lisansüstü Programlar Enstitüsü, İstanbul.  

Özerkmen, N. (2012). Toplumsal bir olgu olarak şiddet. 

Akademik Bakış Dergisi, 28, 1-19. 

Sallan Gül, S. (2013). Türkiye’de Kadın Sığınmaevleri: 

Erkek Şiddetinden Uzak Yaşama Açılan Kapılar mı? Bağlam 

Yayıncılık. 

Tel, H., Kocataş, S., Güler, N., Tel Aydın, H., Akgül 

Gündoğdu, N. (2019). Evli Kadınların Aile İçi Şiddete Maruz Kalma 

Durumu ve Etkileyen Faktörler. IBAD Sosyal Bilimler Dergisi, (Özel 

sayı), 256-264. 

Türkiye İnsan Hakları ve Eşitlik Kurumu (TİHEK). (2024). 

25 Kasım Kadına Yönelik Şiddete Karşı Uluslararası Mücadele 

Gününe İlişkin Basın Açıklaması. https://www.tihek.gov.tr 

UN Women. (2024). Facts and figures: Ending violence 

against women. UN Women – Headquarters. 

https://www.unwomen.org/en/articles/facts-and-figures 

UNICEF. (2000). Domestic Violence Against Women and 

Girls, Innocenti Digest no.6, Floransa: UNICEF Innocenti Research 

Center. 

--159--

https://www.unwomen.org/en/articles/facts-and-figures


United Nations Office on Drugs and Crime (UNODC) & UN 

Women. (2024). Femicide Report 2024: Every 10 Minutes, a Woman 

or Girl Is Killed. Vienna/New York: UNODC/UN Women. 

Üstünel, A. Ö., Sakallı, A. E., Büyükgöze, S., Canbolat, T., 

Güreli, Z. (2017). Kadına Yönelik Şiddetle Mücadelede “İyi” 

Uygulamalar. Mor Çatı Kadın Sığınağı Vakfı. 

Uzuner Akçıl, B., Gedik, E. (2020). Çalışan Bekâr Kadınların 

Şiddet Algısı: Yozgat Örneği. Dumlupınar Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Dergisi, 63, 228-245. 

Walby, S. (2016). Patriyarka Kuramı. H. Osmanağaoğlu 

(Çev.). Dipnot Yayınları. 

Walters, M. (2009). Feminizm (M. Tören, Çev.). Dipnot 

Yayınları. 

World Health Organization (2005). Multi-country study on 

women’s health and domestic violence against women: summary 

report of initial results on prevelance, health outcomes and women’s 

response. Geneva. (http://www.int/iris/bit 

stream/10665/1/978941564625_eng.pdf)  

World Health Organization (WHO). (2024). Violence 

Against Women Prevalence Estimates, 2023: Global, regional and 

national estimates for intimate partner violence against women and 

non-partner sexual violence against women. Geneva: WHO. ISBN: 

9789240116962. 

Yüksel, İ., Çavlin, A., Ergöçmen, B. (2015). Türkiye’de 

Kadına Yönelik Aile İçi Şiddet Araştırması, Ankara, 2015. Ankara: 

T.C Aile ve Sosyal Politikalar Bakanlığı: Hacettepe Üniversitesi 

Nüfus Etütleri Enstitüsü. 

--160--



http://www.resmigazete.gov.tr/eskiler/2012/03/20120320-

16.htm Ailenin Korunması ve Kadına Karşı Şiddetin Önlenmesine 

Dair Kanun. (2012, 20 Mart). T.C. Resmi Gazete (Sayı: 28239). 

 

--161--

http://www.resmigazete.gov.tr/eskiler/2012/03/20120320-16.htm
http://www.resmigazete.gov.tr/eskiler/2012/03/20120320-16.htm


ERKEKLİĞİN RİTÜELLER YOLUYLA İNŞASI: 
TÜRKİYE ÖRNEĞİNDE SÜNNETTEN DÜĞÜNE 

ERKEKLİK DENEYİMLERİ1 

1. HATİCE GÜL BÜLBÜL2 
2. SERGENDER SEZER3 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

1 Bu bölüm, Muğla Sıtkı Koçman Üniversitesi (MSKÜ) Bilimsel Araştırma 
Projeleri (BAP) birimi tarafından 16/166 proje numarası ile desteklenen ve 
“Toplumsal Cinsiyet Bağlamında Sünnetten Askerliğe: Erkek Olmak” adlı yüksek 
lisans tezinden üretilmiştir.   
2 Uzm. Sosyolog,  OrcTd: 0009-0005-1086-1597 
3 Doç. Dr. Muğla Sıtkı Koçman ÜnTversTtesT, EdebTyat FakültesT, SosyolojT 
Bölümü, OrcTd: 0000-0002-7097-8691 

BÖLÜM 10

--162--



G>r>ş 
Toplumsal cinsiyet rejimleri, bireylerin kimliklerini doğuştan 

sabit varlıklar olarak değil, sürekli olarak yeniden kurulan, toplumsal 
ilişkiler içinde biçimlenen süreçler olarak kavrar. Bu bağlamda 
“erkeklik” de biyolojik değil; tarihsel, kültürel ve kurumsal olarak 
şekillenen bir inşa sürecidir. Türkiye'de bu inşa süreci, belirli yaşam 
dönemlerinde yoğunlaşan ve toplumsal olarak meşrulaştırılmış 
ritüeller aracılığıyla gerçekleştirilir. Sünnet, askerlik ve 
evlilik/düğün gibi geçiş törenleri, erkekliğin bedensel, toplumsal ve 
kurumsal olarak kabulünü sağlayan eşiklerdir. Bu ritüeller, yalnızca 
bireyin kendisi için değil; ailesi, çevresi ve devlet açısından da bir 
“erkekliğin onayı” işlevi görür. 

Bu çalışmanın amacı, Türkiye’de erkekliğin ritüeller 
aracılığıyla nasıl inşa edildiğini, hangi kültürel ve kurumsal 
dinamiklerle meşrulaştırıldığını ve bu inşa sürecinin bireylerin 
deneyimlerinde nasıl somutlaştığını sosyolojik bir çerçevede 
tartışmaktır. Özellikle Muğla ili merkez ilçesi başta olmak üzere 
çeşitli kırsal ve kentsel alanlarda yapılan görüşmeler ve anket 
verileri, erkekliğin ritüelize edilmiş bu üç temel aşamasını (sünnet, 
askerlik ve evlilik) katılımcı anlatıları ve nicel veriler üzerinden 
inceleme imkânı sunmaktadır.  

Erkekliğin bu üç geçiş ritüeliyle biçimlenmesi, aynı zamanda 
modern ulus-devlet, ataerkil toplumsal yapı ve neoliberal ekonomik 
sistemin kesişim noktalarında üretilen erkeklik kurgularına da işaret 
eder. Sünnetle bedenin kontrol altına alınması, askerlikle devletin 
emrine girilmesi ve evlilikle ekonomik sorumluluğun üstlenilmesi, 
erkekliği hem bir hak hem de bir yükümlülükler toplamı hâline 
getirir. Bu nedenle bu çalışma, yalnızca bireysel erkeklik 
deneyimlerini değil, aynı zamanda erkekliğin normatif kurgusunu 
yeniden üreten kültürel, sınıfsal ve siyasal mekanizmaları da açığa 
çıkarmayı hedeflemektedir. 

Türkiye’de erkekliğin inşası, sürekli bir gözetime, onaylanma 
ihtiyacına ve sembolik dönüşümlere bağlı olarak kurulmaktadır. Bu 
inşa sürecinde ritüeller kritik bir rol oynamaktadır. Sünnet (ve 
düğünleri), askerlik ve evlilik düğünleri, erkek bireylerin toplumsal 
cinsiyet rejimi içinde kabul görmeleri, kimliklerini kurmaları ve 

--163--



meşrulaştırmaları için adeta zorunlu patikalardır (Kandiyoti, 1988; 
Connell, 2005). Bu ritüeller aynı zamanda erkekliğin kadınlık 
üzerinde üstünlüğe dayalı bir tahakkümü olduğunun da ön kabulü 
olarak görülebilir.   

2. Kuramsal Çerçeve 
Erkekliğin ritüeller aracılığıyla inşasını kavramsal olarak 

temellendirmek üzere dört temel kuramsal yaklaşım bu çalışmanın 
kuramsal çerçevesini oluşturmaktadır. Bunlar Connell’in hegemonik 
erkeklik kuramı, Van Gennep ve Turner’ın geçiş ritüelleri yaklaşımı, 
Bourdieu’nün habitus ve sembolik sermaye kavramları ile 
Foucault’nun bedensel iktidar tekniklerine ilişkin çözümlemeleridir. 

Connell (2005), erkekliğin biyolojik bir olgu olmaktan 
ziyade toplumsal ilişkiler ve kültürel pratikler içinde kurulan bir 
“pratikler bütünü” olduğunu belirtir. Bu nedenle sünnet, askerlik ve 
evlilik gibi ritüeller, hegemonik erkekliğin toplum tarafından 
yeniden üretilmesinde belirleyici mekanizmalar olarak işlev görür. 
Van Gennep (1960) ve Turner’ın (1969) geçiş ritüelleri yaklaşımı ise 
erkekliğin ritüellerle nasıl aşamalı olarak kurulduğunu anlamak için 
önemli bir kuramsal zemin sunar. Her iki düşünür de geçiş 
ritüellerinin üç aşamada gerçekleştiğini belirtir: ayrılık, geçiş 
(liminal) ve yeniden katılım. Türkiye’de sünnet, askerlik ve evlilik 
ritüelleri bu üç aşamayı somutlaştırmakta; bireyi çocukluktan 
yetişkinliğe, ardından tam anlamıyla “erkek” sayıldığı konuma 
taşıyan liminal alanlar yaratmaktadır. 

Bourdieu’nün (2001) habitus ve sembolik sermaye 
kavramları, erkekliğin gündelik yaşam pratiklerinde nasıl 
içselleştirildiğini ve doğal kabul edilen davranış kalıpları hâline 
geldiğini açıklamada önemli bir araçtır. Habitus, bireyin toplumsal 
yapı tarafından biçimlendirilen eğilimler bütünü olarak, erkeklik 
normlarının da sorgulanmadan yeniden üretilmesini sağlar. Bu 
çerçeve, Kandiyoti’nin (1988) “erkeklik imtiyazları” yaklaşımıyla 
birleştiğinde, erkekliğin ritüeller aracılığıyla nasıl hem doğal hem de 
zorunlu bir görevmiş gibi sunulduğunu ortaya koyar. Böylece 
erkeklik, hem toplumsal düzen hem de bireysel kimlik için 
vazgeçilmez bir norm olarak yeniden kurulur. 

--164--



2.1. Connell: Hegemonik Erkeklik 

Hegemonik erkeklik kuramı, erkekliği biyolojik bir 
sabitlikten ziyade tarihsel, toplumsal ve kültürel bağlamlarda inşa 
edilen bir kimlikler dizisi olarak ele alır (Connell & Messerschmidt, 
2005). Bu yaklaşıma göre erkeklik, sabit ya da evrensel bir öz 
taşımaktan çok, belirli bir dönemde ve toplumda geçerli olan iktidar 
ilişkileri içerisinde anlam kazanır. Erkekliğin hegemonik biçimi, 
yalnızca kadınlar üzerindeki tahakkümle değil, aynı zamanda 
alternatif erkeklik biçimlerine (örneğin eşcinsel ya da duygusal 
erkeklikler) karşı da üstünlük kuran normatif bir ideal üzerinden işler 
(Connell, 1995). 

Connell, hegemonik erkekliğin toplumsal kurumlar 
aracılığıyla (örneğin ordu, aile, medya, din) sürekli olarak yeniden 
üretildiğini belirtir. Bu kurumlar, belirli bir erkeklik tipini “doğal” 
ya da “normal” olarak sunar; diğer biçimleri ise ya dışlar ya da 
görünmezleştirir. Bu bağlamda hegemonik erkeklik, cinsiyetler arası 
eşitsizliğin ve erkekler arasındaki hiyerarşinin kurumsal temellerini 
oluşturur (Connell & Messerschmidt, 2005). Connell’in erkeklik 
kuramı, erkekliği homojen bir yapı olarak değil, kendi içinde 
farklılıklar barındıran bir çokluk olarak tanımlar. Bu nedenle 
hegemonik erkekliğin yanı sıra “işbirlikçi” (complicit), “madun” 
(subordinated) ve “marjinal” (marginalized) erkeklik biçimleri de 
analiz edilir (Demirtaş-Milz, 2018). Hegemonik olmayan erkeklik 
biçimleri, bu normatif çerçevenin dışında konumlanır ve genellikle 
güçten, temsilden ve görünürlükten yoksun bırakılmaktadır. 

Türkiye'de hegemonik erkeklik modeli, askerlik yapmış, 
evlenmiş, heteroseksüel, ailenin geçimini sağlayan ve ataerkil 
değerleri benimseyen erkek kimliğini yüceltir (Kandiyoti, 1988; 
Altınay, 2004). Bu model, sadece bireysel davranışlara değil; aynı 
zamanda kültürel kodlara, devlet ideolojilerine ve toplumsal 
ritüellere de sinmiştir. Bu bağlamda sünnet, askerlik ve evlilik gibi 
ritüeller, sadece bireyin toplumsal cinsiyet kimliğini pekiştirmekle 
kalmaz; aynı zamanda hegemonik erkekliğin ideolojik yeniden 
üretiminde işlevsel araçlara dönüşmektedir (Atuk, 2021; Şimşek & 
Öner, 2015). 

--165--



Bu ritüeller aracılığıyla erkeklik, hem fiziksel olarak beden 
üzerinde hem de sembolik olarak toplumsal onay üzerinden inşa 
edilmektedir. Askerlik, “vatandaşlık görevi” adı altında erkekliğin 
vatanla özdeşleştirilmesini sağlarken; evlilik, erkeğin toplumsal ve 
ekonomik sorumluluğu üstlenerek "aile reisi" kimliğini kazanmasını 
meşrulaştırmaktadır (Altınay, 2004; Demirtaş-Milz, 2018). Bu 
nedenle Connell’in hegemonik erkeklik kuramı, Türkiye’deki 
erkekliğin sadece bireysel değil, kolektif ve yapısal düzeyde nasıl 
biçimlendiğini anlamak için önemli bir kuramsal araç sunmaktadır. 
Erkekliğin ritüeller yoluyla toplumsal olarak nasıl kodlandığı, hangi 
biçimlerinin makbul sayıldığı ve hangilerinin bastırıldığı, bu 
kuramla birlikte çok katmanlı olarak analiz edilebilir. 
2.2. Van Gennep ve Turner: Geçiş Ritüelleri 

Arnold Van Gennep’in (1960) antropolojik kuramı, 
bireylerin yaşam döngüsünde bir toplumsal konumdan diğerine 
geçişlerinde belirli ritüel aşamalardan geçtiklerini ileri sürer. Bu 
“geçiş ritüelleri” (rites de passage) üç evreden oluşur: ayrılma 
(separation), geçiş (liminal) ve yeniden katılım (incorporation). Bu 
yapı, bireyin bir önceki statüden ayrılarak belirsizlik ve dönüşüm 
içeren bir geçiş sürecine girmesi ve ardından yeni bir toplumsal 
konuma dahil olması anlamına gelir. 

Victor Turner (1969) ise bu kuramı geliştirerek “liminalite” 
kavramını ortaya atar. Liminal evre, bireyin eski kimliğinden 
sıyrıldığı fakat yeni kimliğine henüz tam olarak geçmediği, sosyal 
normların askıya alındığı ve sembolik yeniden doğumun mümkün 
olduğu bir ara durumdur. Turner’a göre liminal alanlar, toplumsal 
düzenin yeniden üretildiği ve bireylerin yeni rollerine hazırlandığı 
kritik eşiklerdir. 

Türkiye bağlamında, erkeklik inşasının temel ritüelleri olan 
sünnet, askerlik ve evlilik, bu geçiş şemasının pratik karşılıklarını 
oluşturmaktadır. Sünnet, çocukluktan ayrılma ve toplumsal 
cinsiyetin ilk dışavurumu olarak işlev görürken; askerlik, bireyin 
bedensel ve duygusal dönüşüm geçirdiği liminal evreyi temsil eder. 
Evlilik ise erkekliğin toplumsal kabulünün tamamlandığı ve bireyin 
"tam bir erkek" olarak yeniden yapılandırıldığı yeniden katılım 
evresiyle örtüşmektedir (Barutçu, 2013). Bu ritüeller sadece bireysel 

--166--



deneyimlerle sınırlı değildir; aynı zamanda aile, akraba çevresi ve 
devlet gibi kurumların kolektif tanıklığıyla gerçekleştirilir. 
Böylelikle erkekliğin inşası, kamusal ve sembolik anlamda 
meşrulaştırılır. Turner’ın belirttiği üzere, bu tür ritüeller 
“communitas” yaratır; yani bireyin sadece yeni bir statüye değil, 
aynı zamanda toplumsal birliğe ve kimlik ortaklığına katılımını 
sağlar (Turner, 1969). Bu açıdan bakıldığında, sünnet düğünleri, 
asker uğurlamaları ya da evlilik törenleri yalnızca bireysel geçişleri 
değil, aynı zamanda kolektif hafızayı ve toplumsal normları yeniden 
üretir. 

Türkiye’de bu ritüellerin eşliğinde gerçekleşen erkeklik 
inşası, ataerkil toplumsal düzenin sürdürülebilirliğini sağlayan temel 
yapı taşları arasında yer alır. Her bir ritüel, bireyin bedeni ve kimliği 
üzerinde sembolik bir müdahale niteliği taşırken, aynı zamanda 
hegemonik erkeklik modelini de pekiştirir (Altınay, 2004). 

2.3. Bourdieu: Erkek Egemen Habitus ve Sembolik Sermaye 
Bourdieu’nün (2001) erkek egemenlik analizinde, ataerkillik 

doğallaştırılmış bir kültürel alışkanlıklar sistemi (habitus) olarak 
işler. Erkekliğin yeniden üretimi, yalnızca açık kurallarla değil; 
beden duruşu, konuşma biçimi, risk alma ve öfke yönetimi gibi 
gündelik pratiklerle gerçekleştirilir. Erkekliğin geçiş ritüelleri ise bu 
habitusun en yoğun biçimde işlendiği alanlardır. Örneğin sünnet 
düğünü ya da askerlik sonrası mahalledeki tanınırlık, bireye 
sembolik sermaye sağlar. Bu sermaye, ileride kuracağı ailede ve 
toplumsal konumlanmasında belirleyici olmaktadır.  

2.4. Foucault: Bedenin Disiplin Altına Alınması 
Foucault’ya (1977) göre modern iktidar, beden üzerinde 

işlem yapar; onu biçimlendirir, normlara uyar hâle getirir ve itaatkâr 
kılmaktadır. Bu çalışmada sünnet ve askerlik, Foucault’nun 
analizine uygun şekilde, erkek bedeninin erken yaşlardan itibaren 
disiplin altına alındığı, toplumsal normlara göre şekillendirildiği 
aşamalar olarak ele alınmaktadır. Bu ritüeller yoluyla birey, 
“duygusunu bastıran”, “acıyı sineye çeken” ve “otoriteye itaat eden” 
bir erkek figürüne dönüştürülmüş olmaktadır. 

--167--



Bu kuramsal yaklaşımların konuyla bağlamı kurulduğunda 
şunları söylemek mümkündür; dünyanın farklı bölgelerinde de 
erkeklik, geçiş ritüelleriyle örülmektedir. Örneğin Yahudi 
toplumlarında bar mitzvah4, Afrika’da bazı kabilelerde fiziksel 
dayanıklılık testleri, Latin Amerika’da askerî eğitimler erkekliğe 
geçişin göstergeleridir (Gutmann, 2006; Lindsay & Miescher, 2003). 
Ancak Türkiye bağlamında bu ritüeller, İslamî gelenek, milliyetçilik 
ve aile kurumunun kesişiminde daha katı, daha hiyerarşik ve daha 
normatif bir karakter taşımaktadır. Bu yönüyle Türkiye’deki 
erkeklik ritüelleri hem yerel hem küresel söylemlerin birleştiği özgül 
bir form üretmektedir. 

3. Yöntem 
Bu çalışma, Türkiye'de erkekliğin toplumsal olarak nasıl 
kurulduğunu ve özellikle sünnet, askerlik ve evlilik ritüellerinin bu 
inşa sürecindeki rolünü anlamaya yönelik nicel ve nitel tekniklerin 
kullanıldığı karma desenli bir yaklaşıma dayanmaktadır. Hem nicel 
(anket ile elde edilen veriler) hem nitel (literatür taraması, gözlem ve 
derinlemesine görüşme ile elde edilen veriler) veriler kullanılarak, 
erkeklik pratiklerinin yalnızca bireysel deneyimlerle değil, aynı 
zamanda bu deneyimlerin sosyo-kültürel bağlamdaki karşılıklarıyla 
birlikte değerlendirilmesi hedeflenmiştir. 
Araştırmanın saha çalışması Muğla ili kapsamında, Menteşe 
(Yeşilyurt, Bayır, Yerkesik, Esençay ve Göktepe mah.) ve Fethiye 
(Ölüdeniz, Kayaköy, Yeşilüzümlü, Karaçulha, Yanıklar mah.) 
ilçelerine bağlı mahallelerde gerçekleştirilmiştir. Bu yerleşim 
yerleri, kırsal ve yarı-kentsel karakterleri, toplumsal yapılarındaki 
geleneksel kalıntılar ile modernleşme etkilerinin iç içe geçmişliği 
bakımından örneklem açısından önemli bir çeşitlilik sunmaktadır. 
Seçilen mahalleler, çoğunlukla yerel halkın erkeklik ritüellerine dair 
geleneksel tutumlarını sürdüren ancak turizm ve göçün modern 
etkilerle de yeniden şekillenen yapılar olması bakımından 
çalışmanın amacıyla örtüşmektedir. 

 
4 Bar mTtzvah, Tnançlı YahudT erkek çocukları TçTn yapılan bTr çeşTt reşTt olma 
törenTdTr. 

--168--



Çalışmada toplam 390 kişiyle anket uygulanmıştır. Ayrıca 9 erkek 
katılımcıyla yarı yapılandırılmış derinlemesine görüşmeler 
gerçekleştirilmiştir. Nicel örneklem tabakalı rastlantısal örnekleme 
tekniğiyle seçilmiş; yaş, medeni durum ve askerlik durumu gibi 
değişkenler dikkate alınarak çeşitlilik sağlanmıştır. Nitel örneklem 
ise amaçlı örnekleme yoluyla belirlenmiş, erkeklik ritüellerine 
ilişkin deneyimi olan, farklı sosyo-ekonomik düzeylerden ve 
yaşlardan bireylerin dahil edilmesine özen gösterilmiştir. 

Tablo 1. Örneklem kapsamında ulaşılan mahalleler, alınan 
örneklem sayıları ve uygulanan araştırma tekniği 

Mahalle (İlçe) Anket Sayısı Görüşme Sayısı 
Yeşilyurt (Menteşe) 48 1 
Bayır (Menteşe) 42 1 
Yerkesik (Menteşe) 50 1 
Esençay (Menteşe) 15 - 
Göktepe (Menteşe) 16 1 
Ölüdeniz (Fethiye) 47 1 
Kayaköy (Fethiye) 26 1 
Yeşilüzümlü (Fethiye) 47 1 
Karaçulha (Fethiye) 49 1 
Yanıklar (Fethiye) 50 1 
Toplam 390 9 

 

Tablo 2. DerCnlemesCne GörüşmelerCn ÖzetC 
Görüşmeci G1 G2 G3 G4 G5 G6 G7 G8 G9 

Yapılan 
Yer 

Y
eş

ily
ur

t  

B
ay

ır  

Y
er

ke
si

k 

G
ök

te
pe

 

Ö
lü

de
ni

z  

K
ay

ak
öy

ü 

Y
eş

ilü
zü

m
lü

 

K
ar

aç
ul

ha
 

Y
an

ık
la

r  

Yaş 55 22 35 65 28 30 45 48 39 

Eğitim 

O
rta

ok
ul

 

Li
se

  

Li
se

  

Li
se

 

Ü
ni

ve
rs

ite
 

Ü
ni

ve
rs

ite
 

İlk
ok

ul
 

İlk
ok

ul
 

Ü
ni

ve
rs

ite
 

--169--



Meslek 

Es
na

f 

Se
rb

es
t 

Es
na

f 

Es
na

f 

Fo
to

ğr
af

çı
 

M
em

ur
 

Şo
fö

r  

Ç
ift

çi
 

Ö
ğr

et
m

en
 

Çocuk 
sayısı 

2 0 0 2 0 0 2 3 1 

Sünnet 
olma Ev

et
 

Ev
et

 

Ev
et

 

Ev
et

 

Ev
et

 

Ev
et

 

Ev
et

 

Ev
et

 

Ev
et

 

Askere 
gitme Ev

et
 

H
ay

ır 

Ev
et

 

Ev
et

 

Ev
et

 

Ev
et

 

Ev
et

 

Ev
et

 

Ev
et

 

Medeni  
durum Ev

li 

B
ek

ar
 

B
ek

ar
 

B
oş

an
m

ış
 

B
ek

ar
 

B
ek

ar
 

Ev
li 

Ev
li 

B
oş

an
m

ış
 

Baba olma Ev
et

 

H
ay

ır  

H
ay

ır  

Ev
et

 

H
ay

ır  

H
ay

ır 

Ev
et

 

Ev
et

 

Ev
et

 

 

Görüşme yapılan dokuz kmşmden mkmsm mlkokul mezunu, bmrm ortaokul 
mezunu, üç kmşm lmse mezunu ve dmğer üçü de ünmversmte mezunudur. 
Eğmtmm düzeylermnmn dağılımı, Muğla nüfusunun eğmtmm düzeymne 
uygun olmasına özen göstermldmğm mçmn amaçlı olarak belmrlenmmştmr. 
Görüşmecmlerden üçü evlm, dördü bekar ve mkmsm de boşanmıştır. 
Görüşmecmlerden evlm ve boşanmış olanların en az bmr çocuğu 
bulunmaktadır. Görüşmecmlermn hepsm sünnet olmuş ve bmrm harmç 
hepsm askere gmtmmştmr.  

3.4. Veri Toplama Teknikleri 
Araştırmanın nicel verileri standartlaştırılmış bir soru formu 

(anket) kullanılmış ve erkeklik deneyimleri, sünnet-askerlik-evlilik 
ritüellerine ilişkin tutumlar, sembolik anlamlar ve sosyal baskı algısı 
gibi temalar ölçülmüştür. Likert tipi sorular yanında, çok seçenekli 
ve açık uçlu sorularla düzenlenen anket, katılımcıların bu ritüellere 
atfettikleri anlamları sayısal olarak değerlendirmeye olanak 
vermiştir. 

--170--



Nitel veriler ise yarı yapılandırılmış görüşmeler, bireylerin 
bu ritüellere dair kişisel anlatılarını, travmalarını, beklentilerini ve 
toplumla ilişkili konumlanmalarını anlamak amacıyla yapılmıştır. 
Görüşmeler sesli olarak kaydedilmiş, ardından yazıya dökülerek 
içerik analizi yapılmıştır. 

3.5. Verilerin Analizi 
Araştırmadaki nicel veriler, SPSS programı aracılığıyla 

çözümlenmiş; frekans dağılımları, çapraz tablolar ve bazı temel 
korelasyon analizleri uygulanmıştır. Değişkenler arasında yer alan 
yaş, eğitim düzeyi, evlilik durumu gibi faktörlerle erkeklik 
ritüellerine verilen anlamlar arasındaki ilişkiler incelenmiştir., 

Nitel veriler ise tematik analiz yaklaşımıyla çözümlenmiştir. 
Veriler, önceden belirlenen temalar (sünnet anlatısı, askerlik anısı, 
düğün/evlilik deneyimi) çerçevesinde kodlanmış, ardından yeni 
ortaya çıkan alt temalarla birlikte yapılandırılmıştır. Kodlama 
sürecinde erkeklik ritüelleri, toplumsal baskı, normatif kimlik, acı ve 
cesaret, aile onayı gibi başlıklar altında örüntüler belirlenmiştir. 

Araştırmanın saha çalışmaları 2017 yılında yapıldığı ve bu 
dönemde etik kurul onayı alma zorunluluğu olmadığından bir etik 
kurul onayı alınmamıştır ancak katılımcılara gerekli 
bilgilendirmeler, hakları ve verilerin anonim olarak 
değerlendirileceği, bu yüzden kimliklerini açık edecek hiçbir özel 
bilginin kendilerinden istenmeyeceği hem sözlü hem de yazılı olarak 
uygulama öncesinde bildirilmiştir. Araştırma Muğla Sıtkı Koçman 
Üniversitesi (MSKÜ) Bilimsel Araştırma Projeleri (BAP) birimi 
tarafından 16/166 proje numarası ile desteklenmiştir. Anket ve 
görüşmelerde bireylerin kimlik bilgileri gizli tutulmuş; tüm ifadeler 
takma adlar ve anonimleştirme ile korunmuştur. Verilerin 
güvenilirliği, çapraz kaynak kontrolü tekniğiyle artırılmış; nicel 
bulgular ile nitel veriler arasında tutarlılık sağlanmıştır.  

 

 

--171--



3. Bulgular 

3.1. Sünnet Ritüeli: Erkekliğe Geçişin İlk Kesiği 

Hem Müslümanlığın hem de erkekliğe geçişin sembolü 
olarak kabul gören ve uygulanan sünnet, Türkiye’de de erkekliğe 
geçişin en erken ve en sembolik adımı olarak işlev görmektedir. 
Erkek bireylerin bedeni üzerinde yapılan bu dini/kültürel müdahale, 
sadece biyolojik değil, toplumsal cinsiyet rollerinde erkek bireyler 
için aynı zamanda toplumsal bir dönüm noktasıdır. Araştırma 
bulguları, sünnetin hem acı hem korku hem de prestijle iç içe geçmiş 
bir ritüel olarak deneyimlendiğini ortaya koymaktadır. Katılımcılar, 
sünnetin sadece çocukluklarının değil, aynı zamanda erkeklik 
bilincinin de şekillendiği bir eşik olduğunu belirtmişlerdir. 

Sünnet, Türkiye’de erkekliğe geçişin en erken ve en 
sembolik adımı olarak işlev görmektedir. Bireyin bedeni üzerinde 
yapılan bu dini ve kültürel müdahale, yalnızca biyolojik bir 
operasyon değil; aynı zamanda bireyin sosyal statüsünü yeniden 
tanımlayan toplumsal bir eşiktir. Tarihsel olarak bakıldığında 
sünnet, İbrahimî geleneklerden bugüne uzanan bir bedensel aidiyet 
ve kimlik inşası pratiği olarak görülmektedir. Delaney’e (1991) göre 
sünnet, özellikle Ortadoğu kültürlerinde “kan bağı”nın ve “eril soy 
devamlılığının” sembolik ifadesidir. Bedenden bir parçanın 
alınması, bireyin hem dini topluluk hem de erkeklik cemaatine 
katılımının somut bir göstergesine dönüşmektedir. 

3.1.1. Tarihsel Arka Plan: Beden, İnanç ve Kimlik 

Antropolojik ve arkeolojik çalışmalar, sünnetin tarihinin 
Mezopotamya’dan Antik Mısır’a, oradan da Yahudi ve Müslüman 
geleneklerine uzandığını göstermektedir (Dundes, 2002; Hodges, 
2001). Bu ritüel, tarih boyunca erkek bedeninin “kontrol altına 
alınması”nın en eski biçimlerinden biri olarak değerlendirilmiştir. 
Erkek bedeninden bir parçanın alınması, onu kutsal, disipline 

--172--



edilmiş ve itaatkâr bir bedene dönüştürmektedir. Dolayısıyla sünnet, 
Foucoult (1977)’un bakış açısıyla tarihsel olarak yalnızca bir “dini 
gereklilik” değil; aynı zamanda iktidar, temizlik ve aidiyet 
kavramlarını düzenleyen bir bedensel rejim olarak 
değerlendirilebilir. 

Osmanlı döneminde sünnet törenleri, saraydan köy 
meydanlarına kadar farklı sınıflarda erkekliğin kamusal 
performansına dönüşmüştür. Sünnet düğünleri, saray iktidarının ve 
çevresinin ihtişamını sergileyen ve erkek çocuğu “aile onurunun 
temsilcisi” olarak topluma tanıtan kutlamalar olmuştur. Nitekim 
sünnet törenlerinde padişah oğullarına gösterilen görkem, sıradan 
halkta da benzer bir sembolik gösteriş arzusu yaratmıştır (Gürpınar, 
2016). Osmanlı İmparatorluğu’nda sünnet törenleri, yalnızca dini bir 
vecibe olmanın ötesine geçerek toplumsal hiyerarşilerin ve erkeklik 
kimliğinin sahnelendiği güçlü performanslara dönüşmüştür. Saray 
sünnet düğünleri, özellikle padişah oğullarına yapılan gösterişli 
şenliklerle, iktidarın ihtişamını ve toplumsal gücünü sergileyen 
önemli sahnelerdir. Bu törenler aynı zamanda sünnet edilen çocuğun 
kamusal alanda “erkekliğe adım atan birey” olarak tanıtılması 
işlevini üstlenmiştir. Bu törenler dini vecibelerin yerine 
getirilmesinin yanında iktidarın erkeklik kimliğinin temsiline zemin 
hazırlamakta; erkek çocuklar bu ritüeller aracılığıyla bir tür 
“onurlandırılmış” bedensel geçiş deneyimi yaşamaktadırlar. 
Sünnetin fiziksel acısı ve ardından gelen hediyeler, giysiler ve sosyal 
görünürlük, erkek çocuğun bir yandan bedensel bedel ödediği, diğer 
yandan ise sembolik bir iktidar kazandığı bir eşik hâline gelmektedir. 
Bu yapı, çocuklukta başlayan erkeklik üstünlüğü algısını 
desteklerken, kadınlığa dair her türlü nitelikten arınmayı da 
sembolik olarak kodlamaktadır (Ceranoğlu & Göklüberk Özlü, 
2016). 

Bir tür bedel ödemeyle elde edilen bu prenslik-padişahlık 
aynı zamanda kutsallaştırıldırılıp toplumsal bir norma da dönüşen 

--173--



sünnet, erkekleri daha çocukluklarında kız çocuklarından üstün 
oldukları duygusunu oluşturmaktadır. Özellikle sünnet 
düğünlerindeki sünnet olan çocuğa alınan kıyafetten, alınan 
hediyelere, takılardan diğer tüm uygulamalara kadar her şey 
erkekliğin kutsanmasına yöneliktir denilebilir.  

3.1.2. Sünnetin Temsil Ettiği Erkeklik Anlamı 

Sünnet, Türkiye'de erkekliğe geçişin en belirgin ve erken 
ritüellerinden biridir. Bireyin bedeni üzerinde gerçekleştirilen bu 
sembolik ve somut müdahale, sadece dini ya da tıbbi bir uygulama 
değil, aynı zamanda erkekliğin toplumsal olarak ilan edildiği bir 
törendir (Demirtaş, 2016). Turner’ın (1969) geçiş ritüelleri (rites of 
passage) kuramında belirttiği gibi, bu tür ritüeller bir eşikten 
geçmeyi, bir statü değişimini simgeler. Sünnet de bu bağlamda 
çocuklukla yetişkinlik (daha doğru bir ifadeyle, çocuklukla 
“erkeklik”) arasında bir eşik işlevi görmektedir.  

Bu anlamda toplumsal bir norma dönüşen sünnet, 
gecikilmesi veya bir tercih olarak çocuğun kendisinin sünnet 
olmaması ya da ailesi tarafından sünnetinin yaptırılmaması 
durumunda “Müslüman olmamakla”, “erkek olmamakla”, “dinin 
emirlerine karşı gelmekle” suçlanabilmektedirler. “Sünnetsiz” 
olmak bir aşağılama, küfür veya hakaret olarak kişiye karşı 
kullanılabilmektedir. Sünnet olmamış erkek bireyler, bunları takip 
eden, “evlenemeyeceği”, “öldüğünde bir Müslüman gibi namazının 
kılınmayacağı” ve “Müslüman mezarlığına gömülmeyeceği” gibi 
tehditler de alabilmektedir. 

3.1.2.1. Sünnetin Toplumsal İşlevi 

Toplumsal yapının farklı kesimlerinde sünnet hem dinsel 
hem de geleneksel kodlarla örülmüş bir normdur. Türkiye’de sünnet 
olmayan erkek çocuk, çoğunlukla “eksik erkek” olarak görülür. Bu, 
bedensel bir eksiklikten çok bir kimlik eksikliği anlamına 

--174--



gelmektedir. Sünnetin sadece biyolojik değil, aynı zamanda 
“sembolik baba”nın tanıdığı bir tür toplumsal onay olduğu 
söylenebilir (Gürbüz, 2012). Özellikle kırsal bölgelerde bu ritüel, 
cemaatin erkekliğe onay verme biçimi hâline gelmiştir. Bu da onu 
yalnızca aile içi bir mesele olmaktan çıkarır ve toplumsal bir sahneye 
taşımaktadır (Erol, 2020). Sünnet bir ritüelden çıkıp norm olarak 
toplumsal sahneye çıktığı andan itibaren erkek çocukların bu 
normdan kaçışı imkânsız hale gelmektedir. Ancak bu olanaksız 
durum öyle bir kültürel formda ve süreçte sunulur ki toplum, 
ebeveynler ve çocuklar bu durumu sorgulamadan 
kabullenmektedirler. 

Çalışmada yer alan anket bulguları sünnetin erkeklik 
inşasında ne derece merkezi bir yere sahip olduğunu gözler önüne 
sermektedir. Katılımcıların %78,2’si sünnetin erkekliği tanımlayan 
bir ritüel olduğunu belirtmiştir. Katılımcıların %81,6’sı sünnet 
düğünü yapılmasının sosyal bir zorunluluk olduğunu ifade etmiştir. 
Bu durum, ailelerin de bu ritüeli yalnızca dini değil, toplumsal bir 
sorumluluk olarak gördüğünü göstermektedir. Toplumsal süreçler 
erkek çocukların ve yetişkin bireylerin sünneti sorgulamadan bir 
gereklilik olarak görmesi gerektiğini inşa etmektedir. Araştırmaya 
katılanların %64,3’ünün “sağlık, din ve gelenek açısından 
gereklidir” demiş olması da bunu doğrulamaktadır.  

Tablo 3. Erkeklerin Sünnetle İlgili Algıları 
Sünnetin Algılanış Şekli Katılım Oranı 

(%) 
Sünnet düğünü yapılmalıdır 81,6 
Sünnet erkekliğe geçiş için zorunlu bir ritüeldir 78,2 
Sünnet düğünü yapılmazsa çocuk eksik hisseder 73,5 
Sünnetin ardından çocukla “erkek gibi” konuşulmalıdır 65,1 
Sünnet sağlık, din ve gelenek açısından gereklidir 64,3 
Sünnet acı çekilerek geçilmeli ki erkeklik hissedilsin. 59,4 

Bu veriler, erkekliğin çocukluk döneminde acı, eksiklik ve 
onay kodlarıyla örüldüğünü, sünnetin bu anlamda bir “bedensel 

--175--



sınav”a dönüştüğünü göstermektedir. Nitel veriler de sünnetin 
bireylerde yalnızca fiziksel değil, kalıcı psikolojik izler de 
bıraktığını göstermektedir. Örneğin görüşmeci G8, yaşadığı sünnet 
deneyimini şu sözlerle anlatmaktadır: “…. O günü hiç unutamam. 
Kalabalığın ortasında, utanarak, korkarak… ama herkes de ‘artık 
erkek oldun’ diyordu. Ne olduğunu anlamadan birden erkek 
oluvermiştim. …” (G8). G3 numaralı katılımcı ise sünnetin, 
çocuklukla vedalaşma anı olarak görüldüğünü şu şekilde ifade 
etmektedir: “… Sünnetten sonra bana hiç oyuncak almadılar, ‘sen 
büyüdün artık’ dediler. … oysa daha sekiz yaşındaydım … 
Oyuncakla oynamak bile ayıptı artık” (G3). G8 ve G3’ün ifade 
ettikleri sünnet olgusunun toplumsal alanda çoğunlukla yetişkin 
“erkekliğe” geçişin bir ritüeli, aşaması olarak görüldüğünü, bu 
nedenle de o “erkekliğe” uygun davranışlar beklendiğini, bu 
beklentilere uygun da sorumluluklar yüklendiğini göstermektedir. 
Ancak günümüzde bu durumun büyük orandan değiştiğini söylemek 
mümkündür. 

Bu veriler sadece fiziksel acının değil, kimliksel bir geçişin 
de yaşandığını göstermektedir. Erkeklik, burada çocukluğun geride 
bırakılmasıyla başlıyor ve bu geçiş travmatik ya da eksik hissettiren 
bir deneyimle inşa edilmektedir. Çocuk bedenine işlenen bu kesik, 
aynı zamanda ruhuna da bir sınır çizmektedir. 

3.1.3. Sünnetin Tarihsel ve Kültürel Arka Planı 

Sünnet, Yahudilik ve İslam gibi semavi dinlerde erkekliğe 
geçişin bir parçası olarak yer alırken, Türkiye özelinde Osmanlı’dan 
bugüne kadar bir “şölen”, “merasim” ve “erkekliğe atılma” töreni 
şeklinde yapılagelmiştir (Kara, 2014). Özellikle Osmanlı sarayında 
yapılan "sünnet düğünleri", sadece dini değil, aynı zamanda iktidarın 
görünürlüğünü sağlayan sahneler olmuştur. Günümüzde de pek çok 
aile sünnet törenini “damatlık”, “kral kıyafeti”, “üstü açık araba 
turu”, “at üzerinde gezdirme”, “altın takma”, “konvoy”, “mevlit ve 

--176--



Kur’an-ı Kerim okuma”, “mehter marşı” gibi unsurlarla donatmakta, 
bunu ayrıca küçük çaplı bir düğün gibi icra etmektedir. Bu da 
Connell’in (2005) bakışıyla değerlendirilecek olursa, sünnet 
yalnızca dinsel bir ibadet değil, erkekliğin sahnelenmesi olarak 
görülebilir. Connell’in (2005) hegemonik erkeklik kuramı 
çerçevesinde değerlendirildiğinde, sünnet ritüeli erkekliğe girişte bir 
tür “onay kapısı” işlevi görmektedir. Bu onay, acıyla, mahcubiyetle 
ve seremonik bir gösteriyle birlikte verilmektedir. Bu anlamda 
erkekliğin inşası, bir bedel ödemeyi ve o bedel üzerinden kimlik 
kazanmayı içermektedir. Hegemonik erkeklik, burada hem topluluk 
tarafından meşrulaştırılmakta hem de bireyin kendisini yeniden 
tanımlamasına neden olmaktadır.  

Sünnet törenleri genellikle kalabalık bir sosyal çevrenin 
katılımıyla gerçekleştirilmekte; bu durum, bireysel bir beden 
deneyimini kolektif bir geçiş törenine dönüştürmektedir. 
Görüşmelerde katılımcılar, düğün benzeri törenlerin prestij ve 
gösterişle ilişkilendirildiğini belirtmişlerdir. Örneğin K7 şöyle 
demiştir: “… Babam sünnet düğünümü çok görkemli yapmıştı. 
Herkes konuşmuştu, o gün yıldız bendim. Sonradan düşündüm de o 
gün belki ilk kez erkek gibi hissetmiştim…” Bu ifade, Bourdieu’nün 
(1990) sermaye biçimleri arasında tanımladığı sembolik sermaye 
kavramıyla açıklanabilir. Aileler, çocukları üzerinden bir itibar 
gösterisi yaparak hem kendi toplumsal statülerini hem de çocuğun 
gelecekteki erkeklik performansını tescillerler. Böylece sünnet 
sadece çocuğun değil, ailenin de “erkeklik onayına” dönüşmektedir. 

Sünnetin bedensel yönü, Foucault’nun (1977) "bedenin 
disiplin altına alınması" düşüncesiyle de ilişkilendirilebilir. Bedene 
yapılan cerrahi müdahale, bireyin rızası olmadan gerçekleştirilir ve 
bu müdahale yoluyla çocuk, otoriteyle tanışır. Görüşmeci K5’in 
anlatımı bu açıdan önemlidir: “… Ben sünnet olduğumda ne 
olduğunu pek anlamamıştım… canım yanmıştı, ağlamıştım… ama 
annem sertçe ‘ağlama!’ dediğinde, sanki ağlamak bile yasakmış gibi 

--177--



hissettim…” (K5). Bu, erkekliğin duygu denetimiyle iç içe geçtiği 
fikrini doğrulamaktadır. Acının bastırılması, duyguların kontrolü ve 
sessizlik, hegemonik erkeklik normlarının erken yaşta 
içselleştirilmesine işaret etmektedir. (Connell, 2005). Erkekliğin 
bedel ödenerek, acı çekilerek, korkuyla yüzleşerek elde edilen bir 
aşama olduğu erken yaşlardan erkek çocuklarının deneyimlediği bir 
gerçekliktir.  

Araştırmadaki veriler kırsal alanlarda sünnetin daha kolektif 
ve gösterişli; kentsel alanlarda ise daha mahrem ve tıbbi ortamlarda 
yapıldığını ortaya koymaktadır. Bu fark, yerel erkeklik kurgularının 
ne kadar bağlama duyarlı olduğunu göstermektedir. Kırsalda sünnet, 
“ağa, bey, asker, kral vb. gibi erkek olmanın” ön adımı olarak 
kurgulanırken; kentte daha steril, ama duygusal anlamda daha yalnız 
bir deneyim haline gelmektedir. 

3.2. Askerlik: Ulusun ve Devletin Hizmetinde Erkeklik 

Askerlik, Türkiye’de erkekliğin toplumsal olarak 
tescillendiği en güçlü kurumlardan biridir. Hem devletin birey 
üzerindeki kurucu gücünü hem de erkekliğin heteronormatif ve 
militarist ideolojilerle nasıl örüldüğünü gösteren bu ritüel, "adam 
olmak", "erkekliğin ispatı", "devlete borcun ödenmesi", devlete ve 
“millete bağlılığın gösterilmesi” gibi kavram ve olgularla iç içe 
geçmiştir. Askerlik sünnetten sonra Türk toplumunda erkekliğin 
olmazsa olmaz ve tartışılmaz aşamalarındandır (Çetin, 2018). 
Modernleşme ile azalsa da askerliğini yapmayan kişiye 
güvenilmemesi, aile kurmasının neredeyse imkânsız olması ve 
toplumdan kısmen veya tamamen dışlanmasında bu durumların 
etkisi büyüktür. Araştırmanın nicel bulguları ve görüşmeler de 
askerlik deneyiminin bireysel bir görevden öte, kolektif bir “erkeklik 
ispatı” olarak içselleştirildiğini göstermektedir. 

3.2.1. Askerlik ve Erkeklik Arasındaki Sembolik Bağ 

--178--



Askerlik, erkekliği tamamlayan bir “zorunluluk” ve bir 
“yükseliş merhalesi” olarak kodlanmaktadır. Görüşmeci K2'nin 
ifadeleri bu anlamda tipik bir örnek sunmaktadır: “… Askerliğimi 
yapmadan önce bir eksiklik hissediyordum… toplum da böyle 
bakıyor yani… Sanki tam anlamıyla ‘adam’ olamıyorsun. … 
Askerden geldikten sonra babamın bana bakışı bile değişmişti…” 
Görüşmeci K7 de başka bir boyuttan bakarak “… askerlik zorunlu 
olmasa asla yapacağım bir şey değildi, orada bir gün bile olmak çok 
zorlayıcıydı, bir sürü cahil insanla aynı ortamda zorunlu olarak 
bulunmak, bir sürü saçma sapan olaya tanık olmak insanı 
olgunlaştırmıyor ama toplum böyle bakıyor…” diyerek askerliğin 
toplumsal onay için kaçınılmaz ve kimi zaman da travmatik bir 
erkeklik süreci olduğuna vurgu yapmışlardır. Aynı zamanda bu 
anlatımlar, askerlik deneyiminin sadece bireysel değil, aile içinde de 
bir yeniden konumlanma yarattığını göstermektedir. Connell’in 
(2005) hegemonik erkeklik tanımıyla örtüşen biçimde, askerlik 
yalnızca bir yükümlülük değil; erkeğin aile içinde otoriteyi devralma 
hakkını kazandığı bir dönüm noktası olarak görmek mümkündür. 

Tablo 4. Erkeklerin Askerlikle İlgili Algıları 
Askerliğin Algılanış Şekli Katılımcı 

Sayısı 
Katılımcı Yüzde 

(%) 
Cevap yok 5 1,28 
Dini açıdan gereklidir 1 0,26 
"Erkek olmak" için gereklidir 27 6,92 
Erkeğin görevidir ve bu yüzden 
gereklidir 

28 7,18 

Erkeğin olgunlaşması için 
gereklidir 

63 16,15 

Gerekli değildir 68 17,44 
Vatan borcu olduğu için 
gereklidir 

197 50,51 

Toplam 390 100 

 

--179--



3.2.2. Devlet-Erkeklik İlişkisi: Vatandaşlıktan Ulus-erkekliğe 

Türkiye’de askerlik, sadece erkekler için zorunlu olan bir 
görevdir. Bu durum, toplumsal cinsiyetin devlet politikalarıyla nasıl 
üretildiğine dair önemli ipuçları sunar. Araştırmaya katılan birçok 
görüşmeci, askerliği "devlete ve vatana borcun ödenmesi", “vatan 
için bir görev” ve “adam olmak” ile ilişkilendirmiştir. K4'ün ifadesi 
bu konuda oldukça belirgindir: “… Askere gitmek bence erkekliğin 
ispatıdır. Gitmeyen erkek değildir zaten… Kızlar bile önce askerliğe 
bakar…” (K4). Benzer şekilde K7 de “...askere gitmeden bu çocuk 
derler kız vermezlerdi… Toplum içine çıktığında yanlış bir hareket 
yaptığında ‘bak bu adam askere gitmedi, askere gitmediği için ne 
olduğunu bilmez’ falan derler...” diyerek toplum içinde erkekten 
beklenen ‘olumlu, olgun, sorumluluk içeren düşünce ve 
davranışların’ ancak askerlik görevini yapmakla mümkün 
olabileceği yönündeki düşüncelerini belirtmiştir.  

Bu ifadeler, erkekliğin sadece erkekler arası değil, kadınlar 
tarafından da denetlenen bir statü olduğunu ve bu statünün devletle 
özdeşleştirildiğini gösterir. Enloe’nun (2000) militarizm ve erkeklik 
ilişkisini incelediği çalışmaları, Türkiye’deki askerlik anlatılarını 
açıklamak için güçlü bir kuramsal çerçeve sunar. 

3.2.3. Askerlik Deneyiminin Disiplin ve Duygu Politikaları 

Askerlik, bedeni disipline etme süreci olduğu kadar, 
duyguları bastırma sürecidir. Ağlamak, şikâyet etmek, geri adım 
atmak erkeklikten sayılmaz. Sahadaki görüşmelerden K6'nın sözleri, 
bu bastırılmışlık hâlini iyi yansıtmaktadır: “… Acemilikte çok 
zorlandım ama asla ağlamadım… Kendime bile ‘dayanmalısın’ 
diyordum. Orada ağlamak kadınlık gibi görülüyordu…” (K6). Aynı 
şekilde K3 ve K9 da askerlikleri kısa dönem olmasına rağmen 
fiziksel ve psikolojik olarak çok zorlayıcı geçtiğini, üst devreleri ve 
komutanları tarafından sürekli baskı altında bırakılmanın ruh 
hallerini olumsuz etkilediğini belirtmişlerdir.   

--180--



Foucault’nun (1977) bedenin denetimi ve gözetimiyle ilgili 
analizleri, askerî eğitimde bedenin standartlaştırılması ve bireyliğin 
bastırılması süreçlerine uygulanabilir. Erkeklik burada 
dayanıklılıkla, komut almaya yatkınlıkla ve duygusuzlukla eş 
anlamlı hâle gelmektedir. 

3.2.4. Askerlikten Kaçışlar ve Alternatif Erkeklikler 

Ancak tüm katılımcılar askerliği olumlayan bir tutum içinde 
değildir. Özellikle büyük şehirlerde yaşayan ya da üniversite eğitimi 
almış erkeklerin bazılarında askerlik deneyimi sorgulanmakta, hatta 
bazıları tarafından "gereksiz bir zorunluluk" ya da "travmatik bir 
süreç" olarak tanımlanmaktadır. K3 ve K9’un anlatımları bu 
alternatif sesleri yansıtmaktadır: “...askerliğin en basiti de zordur… 
hor yemekler diyorsun hor bir hayat yaşıyorsun, çok uykusuz 
kaldığımız zamanlarda oldu… Bazıları için bu da travmatik 
olabiliyor sünnet gibi herkes kolay atlatmayabiliyor, psikolojisi 
bozulabiliyor … hiç hatırlamak istemiyorum askerliğe dair 
şeyleri...” (K3). “… Benim için askerlik, sadece vakit kaybıydı… en 
basiti tuvaletini yapmayı bilmeyen insanlarla aynı ortamda 
bulunmak … Sorgulamadan emir almak, bana göre bir şey değildi… 
Erkeklik başka şekilde de olur…” (K9).  

Bu görüşler, hegemonik erkeklik anlayışının dışında kalan 
daha eleştirel, çoğulcu erkeklik kurgularının varlığına işaret 
etmektedir (Demirtaş-Milz, 2016; Korkmaz, 2022). Bu tür ifadeler, 
Türkiye’de erkeklik kalıplarının farklı sınıfsal, kültürel kesimlerde 
ve kuşaklarda nasıl çeşitlendiğini de göstermektedir. 

3.2.5. Askerlik ve Sınıfsal Farklılıklar 

Araştırmadaki nicel bulgulara göre, askerliği “erkekliğin 
şartı” olarak görenlerin önemli bir kısmı kırsal bölgelerde 
yaşamaktadır. Öte yandan büyükşehirlerde askerliği hayatın devamı 
için “formalite” olarak görenler daha fazladır. Bu durum, askerlik 

--181--



deneyiminin sınıf, eğitim ve mekânsal konumla nasıl ilişkilendiğini 
göstermektedir. Hegemonik erkekliğin inşasında askerlik kırsalda 
bir zorunluluk ve prestij göstergesi iken, kentte daha çok “erteleme”, 
“bedelini parasal olarak ödeme” ya da “kısaltma” stratejileriyle 
yeniden tanımlanmaktadır. 

3.3. Düğün ve Evlilik Süreci: Toplumsal Rollerle Yüzleşmek 
Evlilik, Türk toplumunda yalnızca iki bireyin bir araya 

gelmesinden ibaret olmayan; aynı zamanda toplumsal düzenin, 
ataerkil değerlerin ve cinsiyet rollerinin yeniden üretildiği güçlü bir 
kültürel ritüeldir. Bu süreç, erkekliğin toplumsal olarak tescillenmesi 
bakımından kritik önemdedir. Erkek, evlilikle birlikte yalnızca 
cinsel bir rol kazanmakla kalmaz; aynı zamanda ekonomik, sosyal 
ve kültürel sorumlulukları üstlenen bir figür hâline gelir (Kandiyoti, 
1997). Süleymanov’a (2009) göre evlilik, bireyin aile içindeki 
konumunu ve toplumsal kimliğini yeniden tanımlar; erkek için bu 
süreç, “ailesini geçindiren” ve “koruyan” bir figür olarak inşa 
edilmesinin önünü açar. Bu bağlamda evlilik, erkekliğin tam 
anlamıyla görünürlük kazandığı, sorumlulukla kutsanmış bir statüye 
geçiştir. 

Kartal (2023) ise evlenme kültürünü halkbilimsel açıdan ele 
alarak, düğün ritüellerinin ataerkil normların pekiştiği alanlar 
olduğunu vurgulamaktadır. Ona göre, geleneksel düğün pratikleri 
erkeğe liderlik, karar verme ve otorite gibi rollerin atfedildiği 
sembolik alanlardır. Böylelikle düğün ve evlilik, erkekliğin kültürel 
olarak onaylandığı ve yeniden üretildiği toplumsal performans 
sahnesine dönüşmektedir. 

3.3.1. Araştırma Bulgularıyla Erkeklik ve Evlilik Algısı 

Araştırma kapsamında elde edilen anket verileri, evliliğin 
erkeklik kimliğini tamamlayıcı bir unsur olarak algılandığını ortaya 
koymaktadır. Katılımcıların %76,5’i evliliği “erkek olmanın bir 
gereği” olarak tanımlarken, %82,3’ü evlenmemiş bir erkeğin 
toplumda eksik veya sorumsuz biri olarak görüldüğünü belirtmiştir. 
Ayrıca katılımcıların %69,1’i düğün yapmanın “erkekliğin ilanı” 
anlamına geldiğini ifade etmiştir. 

--182--



Tablo 5. Erkeklerin Evlilikle İlgili Algıları 
Evlilik Algıları Katılım 

Oranı (%) 
Erkek adam evlenir, ailesini kurar 76,5 
Evlilik olmadan erkek tam erkek sayılmaz 82,3 
Düğün, erkekliğin ilanıdır 69,1 
Damatlık giydiğimde kendimi gerçekten erkek gibi hissettim 57,2 

Bu veriler, erkekliğin yalnızca bedensel veya dini ritüellerle 
değil, aynı zamanda sosyal sorumluluklarla bütünleştiğini 
göstermektedir. Derinlemesine görüşmelerde çıkan sonuçlar da bu 
doğrultudadır. Görüşmecilerden G6, düğün sürecinde kendisine 
yöneltilen erkeklik beklentilerini şöyle aktarmaktadır: “… Düğün 
öncesi herkes ‘adam oluyorsun artık’ dedi… Kredi çektim, borca 
girdim ama o düğünü yapmak zorundaydım… Erkek dediğin 
evlenir, evi olur, hanımı olur…” (G6). G2 numaralı görüşmeci 
evlenmenin erkeklik açısından bir “onay belgesi” işlevi gördüğünü 
vurgulamaktadır: “… Askere gittin mi? Sünnet oldun mu? Evlendin 
mi? … Bunlar erkekliğin sıralı aşamaları gibi. Her biri bir mertebe… 
en önemlisi evlenmedikçe eksik görünüyoruz…” (G2). G5 de 
evlilikle birlikte ailesi ve çevresinin gözünde nasıl değiştiğini şu 
ifadelerle dile getirmektedir: “… Evlenince babam bana artık erkek 
muamelesi yapmaya başladı. Ondan önce çocuk muamelesi 
görüyordum…” (G5). 

Bu örneklerde görüldüğü gibi evlilik, erkekliğin hem öznel 
hem de nesnel olarak tanındığı bir eşiktir. Evlenmeyen erkek, 
toplumsal gözlem ve söylem içinde “yarım” veya “gecikmiş” bir 
erkeklik içinde konumlandırılmaktadır. 

3.3.2. Düğün: Gösteri, Statü ve Cinsiyet Kodları 

Düğünler, sadece bir kutlama değil, aynı zamanda cinsiyet 
kodlarının açıkça sergilendiği sahnelerdir. Gelinliğin beyazlığı, 
damatlığın koyuluğu; dans sırasında erkeğin liderliği; takı merasimi 

--183--



sırasında ekonomik güç gösterisi; bu tür ritüellerin hepsi 
heteronormatif rollerin yeniden üretimini sağlar (Butler, 2005). 

Araştırma kapsamında görüşülen görüşmecilerin büyük bir 
kısmı, düğünün “erkek tarafının gururu” ve “aileye yakışır olma” 
haliyle organize edildiğini vurgulamışlardır. Katılımcı G4 şöyle 
demiştir: “… Düğün bana değil, aileye yapıldı aslında. Babam, 
dayım, amcam… Hepsi ‘bizim oğlan adam oldu’ dedi... Ama hiçbir 
şey bana ait değildi…” (G4). Bu anlatım, düğünlerin bireysel değil 
kolektif ve ataerkil bir ritüel olduğunu göstermektedir. Erkeklik, 
burada sadece kişisel bir kazanım değil, soyun ve ailenin gurur 
kaynağına dönüştürülmektedir. 

3.3.4. Evlilik ve Hegemonik Roller 

Connell’in (2005) hegemonik erkeklik kuramı bağlamında, 
evlilik erkeklikte “yerleşik statü”nün kazanılmasıdır. Evli erkek, 
cinsel aktiflik, ekonomik sorumluluk, baba olabilme potansiyeli ve 
otorite sahibi olma gibi normatif erkeklik kriterlerine daha yakın 
konumlanır. Bu durum, evliliği erkekliğin “kapanış halkası” hâline 
getirir. Ayrıca evlilik, cinsiyet rollerinin normatif olarak 
düzenlendiği bir kurumdur. Kadın için itaat, erkeğe ise yönetme rolü 
atfedilir. Görüşmeci G7 bunu şöyle ifade eder: “… Evlendikten 
sonra kararları ben alırım… O da alıştı zaten, ‘adam olan karar verir’ 
mantığı var…” (G7). Bu söylem, yalnızca bireysel bir erkeklik 
pratiğini değil, aynı zamanda toplumun erkeklikten beklentilerini de 
yansıtmaktadır. 

Evlilik ve düğün süreci, erkekliğin sadece dışsal onaylarla 
değil, aynı zamanda kurumsal mekanizmalarla içselleştirildiği bir 
sahnedir. Erkekliğin gösteriye dönüştüğü düğün, maddi kaynakları 
tüketen ama manevi olarak erkekliği “yükselten” bir sahnedir. 
Evlilik ise o gösterinin meyvesidir; erkeği toplum gözünde 
tamamlanmış bir birey hâline getirir. 

--184--



3.4. Düğün ve Evlilik: Erkekliğin Aile İçinde Tescili 

Türkiye’de erkeklik, yalnızca bireysel bir kimlik değil; 
kolektif olarak tescillenen ve sosyal onayla güç kazanan bir statüdür. 
Bu onayın en güçlü temsillerinden biri de düğün ve evlilik sürecidir. 
Sünnetle başlayan “erkek olma” yolculuğu, askerde devlet 
tarafından onaylandıktan sonra, evlilikle birlikte toplumsal ve ailesel 
düzeyde “tamamlanmış” sayılmaktadır. 

3.4.1. Evlilik: Toplumsal Statü ve Erkekliğin Onayı 

Evlilik, araştırma kapsamında görüşülen erkekler tarafından 
erkekliğe geçişte önemli bir aşama olarak görülmektedir. Erkeğin 
kendisini kanıtladığı alanlardan başka birisi de evlenmesi ve 
ardından heteroseksüelliğini bir kez daha kanıtlaması açısından baba 
olması gerektiği söylenebilir. Babalık rolüne hem bir kutsallık 
atfedilirken hem de anneden farklı olarak daha “sert”, “kararlı”, 
“evin reisi” şeklinde bir rol oturtulmaktadır. Araştırma bulguları 
göstermektedir ki erkekler için evlilik, toplumsal olgunluğun ve 
sorumluluğun simgesidir. Katılımcı K1'in ifadesi, erkekliğin 
evlilikle tescillenmesine dair toplumsal beklentiyi özetlemektedir: 
“… Evlilik olunca işler ciddiye biniyor. Artık sorumluluk alıyorsun. 
Etraf da seni öyle görmeye başlıyor…” (K1). Bu ifade, toplumsal 
cinsiyet rollerinin evlilikle birlikte katılaştığını ve erkekliğin sadece 
biyolojik değil, sosyal ve ekonomik düzeyde de yeniden üretildiğini 
ortaya koyar (Kandiyoti, 1988; Bourdieu, 2005). 

3.4.2. Düğün Ritüelleri ve Erkekliğin Gösterimi 

Düğün törenleri, sadece iki bireyin değil, iki ailenin ve 
topluluğun birleştiği sembolik mekanlardır. Ancak bu sembolizm, 
özellikle erkek açısından bir performansa dönüşür. Araştırmaya 
katılan birçok görüşmeci, düğünü "erkekliğin ilanı", "topluma karşı 
sorumluluğun üstlenilmesi" ve "aile kurmanın ilk adımı" olarak tarif 
etmiştir. K5’in ifadesi bu bağlamda değerlendirilebilir: “… Düğünde 

--185--



herkes gözünü sana dikiyor. Nasıl giyinmişsin, kaç kişi çağırmışsın, 
masraflar nasıl... Adam gibi düğün yapmazsan arkandan 
konuşurlar…” (K5).  

Bu ifade, erkekliğin toplum önünde ispatlanması gereken bir 
normatif yükümlülük olduğunu açıkça ortaya koymaktadır. Düğün, 
sadece romantik bir birliktelik değil; aynı zamanda erkeğin 
ekonomik gücünü, ailesel yeterliliğini ve toplumsal itibarını 
sergilediği kamusal bir sahnedir (Delaney, 1991). Kartal’a (2023) 
göre Türkiye'de evlilik ve düğün ritüelleri, ataerkil yapının yeniden 
üretildiği alanlardır. Düğün, erkek tarafının ekonomik 
yükümlülükleri yerine getirmesi gereken bir "erlik" sınavı niteliği 
taşırken; düğün masraflarının karşılanması, konuk ağırlama biçimi 
ve geleneksel ritüellere uygunluk, erkekliğin toplumsal onayını ve 
ailesel prestijini de belirleyen temel kriterler hâline gelmektedir. Bu 
yönüyle düğünler, yalnızca geçiş ritüeli değil; aynı zamanda 
erkekliğin kültürel ve ekonomik bir temsiline dönüşmektedir. 

3.4.3. Ekonomik Sorumluluklar: Evlenmenin Bedeli 

Toplumsal cinsiyet rejimlerinin en görünür hâle geldiği 
alanlardan biri, evlilik öncesi ekonomik yükümlülüklerin 
dağılımıdır. Aşağıdaki tablo 6 verilerine göre katılımcıların büyük 
çoğunluğu, evlenmek isteyen bir erkeğin belirli bir ekonomik gelir 
düzeyine sahip olması gerektiği görüşündedir. Bu görüşe 
“katılıyorum” diyenlerin oranı %48,5, “tamamen katılıyorum” 
diyenlerin oranı ise %33,3’tür. Bu oranlar, toplam katılımcıların 
%81,8’inin erkekliğin evlilik bağlamında ekonomik bir yeterlilikle 
sınandığını düşündüğünü ortaya koymaktadır. 

 

 

 

--186--



Tablo 6. Erkek bell[ b[r ekonom[k gel[r düzey[ne sah[p olmalı 

Görüş Sıklık Yüzde 

Cevapsız 10 2,6 

HTç katılmıyorum 12 3,1 

Katılmıyorum 28 7,2 

FTkrTm yok 21 5,4 

Katılıyorum 189 48,5 

Tamamen katılıyorum 130 33,3 
Toplam 390 100,0 

Erkeklerin evlilik sürecinde en çok vurguladıkları konuların 
başında ekonomik yük gelmektedir. Bu durum, geleneksel toplumsal 
cinsiyet rollerinin hâlâ ne kadar güçlü olduğunu göstermektedir. 
Düğün masrafları, takı, ev eşyası, kiralık ya da satın alınacak ev gibi 
giderlerin neredeyse tamamının erkek tarafınca karşılanması 
beklenmektedir. K7'nin şu ifadesi bu durumu açıkça yansıtmaktadır: 
“… Ben her şeyi tek başıma yaptım. Ev tuttum, düğün masrafları, 
beyaz eşyalar... Ama kimse ‘yardım edeyim’ demedi. Çünkü erkek 
adam yapar deniyor…” (K7).  

Yukarıdaki tablo verileri ve bu ifade, yalnızca bireysel bir 
deneyimi değil, aynı zamanda ataerkil toplumsal yapının erkekten 
beklediği performansı da yansıtır. Connell’e (2005) göre hegemonik 
erkeklik, yalnızca fiziksel güçle değil; aynı zamanda ekonomik 
yeterlilik, aileyi geçindirme kabiliyeti ve toplumsal sorumlulukları 
üstlenme kapasitesiyle inşa edilir. Erkek, evliliğe adım atarken 
yalnızca duygusal bir ilişkiye değil; aynı zamanda ekonomik bir 
sınav alanına da girmektedir. 

Toplumsal yapı içerisinde evliliğin, kadının “ev”e taşınması, 
erkekse “eve ekmek getiren” pozisyonuna yerleştirilmesiyle 
tamamlandığı bu sistemde, ekonomik yüklerin neredeyse tamamen 
erkek üzerinde olması şaşırtıcı değildir. Bu sistemde düğün salonu 

--187--



kiralama, misafir ağırlama, takı töreni organizasyonu, çeyiz ve ev 
eşyalarının temini gibi yükümlülükler, erkeğin ekonomik 
performansını kamu önünde sergilemesine neden olmaktadır. Bu 
durum, ekonomik gücü olmayan erkeğin evliliğe uygun 
görülmemesi sonucunu doğurur ki, bu da toplumsal cinsiyet 
eşitsizliklerinin ekonomik zeminini görünür kılmaktadır. 

Sonuç olarak, araştırma bulguları ve katılımcı anlatımları, 
erkekliğin ekonomik sorumluluk üzerinden kurgulanan bir kimlik 
performansı hâline geldiğini göstermektedir. Erkekler, evlenmeye 
“hak kazanmak” için adeta ekonomik bir yeterlilik barajını geçmek 
zorundadır. Bu barajı aşamayan bireyler, toplum nezdinde “eksik” 
ya da “yetersiz” erkek olarak konumlandırılma riskiyle karşı 
karşıyadır. 

3.4.4. Kadın-Erkek Rolleri ve Denetim Mekanizmaları 

Tablo 7’de görüldüğü üzere, ev ve aile içi karar alma ile gelir 
ve bakım sorumluluğu gibi konularda geleneksel cinsiyet rollerinin 
hâlâ güçlü olduğu ortaya çıkmaktadır. Özellikle evde “genellikle 
kararları ben veya babam verir” ifadelerini seçenlerin oranı %31,28 
iken, “evde kararlar müşterek alınır” diyenler %30,3 oranındadır; bu, 
bir yandan karar alma mekanizmalarında ortaklık söylemlerinin 
bulunduğunu, ancak diğer görüşler incelendiğinde önemli bir 
kesimde karar ve sorumluluğun erkeğe verildiğini göstermektedir. 
Ek olarak, “evin gelirinden ben sorumluyumdur” diyenlerin oranı 
%12,0 iken; benzer sorumluluğun babada olduğunu düşünenler 
yalnızca %3,1’dir. Bu dağılım, erkeğe yüklenen ekonomi‑sağlayıcı 
rolün toplumsal cinsiyet temelli bir norm olduğunu açıkça 
göstermektedir. 

 

 

 
--188--



Tablo 7. Evl[ Olma ve A[le İç[ Karar Mekan[zmaları 

Görüş Katılım Yüzde  
Cevapsız 20 5,13 
BTr şey yapacağımda eşTme/sevgTlTme danışmam 1 0,26 
Evde çocukların bakımından ben sorumluyumdur 2 0,51 
Evde çocuklara eşTm ve ben/babam ve annem ortaklaşa 
bakarlar 2 0,51 

BTr şey yapacağında eşTmTn/sevgTlTmTn bana danışmasını 
TsterTm 8 2,05 

EvTn gelTrTnden babam sorumludur 12 3,08 
Evde son sözü babam söyler 16 4,10 
EvTn gelTrT müşterektTr 20 5,13 
Evde son sözü ben söylerTm 22 5,64 
Evde genellTkle kararları babam verTr 46 11,79 
EvTn gelTrTnden ben sorumluyumdur 47 12,05 
Evde genellTkle kararları ben verTrTm 76 19,49 
Evde kararlar müşterek alınır 118 30,26 

Toplam 390 100,0 

 

Bu dağılım, ev içi rollerin ve sorumlulukların cinsiyet temelli 
bölüşümünün çoğunlukla erkek lehine kurgulandığını, kadınların ise 
bakım, ev içi hizmet ve görünmez emekle sınırlandırıldığını 
göstermektedir. Görüşmelerden bir katılımcının ifadesi bu normatif 
dağılıma ışık tutmaktadır: “… Evlenince işler değişiyor… Kadın 
evin içinden sorumlu, erkek dışarıdan. Kimse ‘neden böyle’ 
demiyor, çünkü herkes böyle gördü…” (K8). Bu söz, evlilik ve aile 
içi rollerin toplumsal bir alışkanlık (habitus) olarak kodlandığını; ev 
içi ‑ ev dışı, bakım‑geçim, karar alma ‑ itaat gibi cinsiyetçi 
karşıtlıkların normalleştiğini göstermektedir. Bu normatif düzenek, 
sadece bireylerin tutum ve davranışlarıyla değil; kuşaklar boyunca 
aktarılmış toplumsal cinsiyet ideolojileri aracılığıyla yeniden 
üretilmektedir (Vatandaş, 2012).  

Bu bağlamda, evlilik yalnızca iki bireyin bir araya gelmesi 
değil; aynı zamanda cinsiyet hiyerarşisinin, güç ilişkilerinin ve 
toplumsal denetim mekanizmalarının yeniden kurulduğu bir 

--189--



düzenektir. Erkek hem evin ekonomik sorumluluğunu üstlenmekle 
hem de karar verici konumuyla yeniden konumlandırılır; kadın ise 
büyük ölçüde bakım, ev içi düzen ve itaat ile sınırlandırılmaktadır. 
Bu durum toplumsal cinsiyet eşitsizliğinin mikro ölçekte yeniden 
üretildiğini göstermektedir. 

3.4.5. Evlenmeyen Erkekler: Dışlanma, Beklentiler ve Krizler 

Araştırma verileri, evlenmeyen erkeklerin yalnızca bireysel 
değil, aynı zamanda yapısal ve kültürel düzeyde dışlanmaya maruz 
kaldıklarını göstermektedir. Özellikle kırsal bölgelerde evlilik, 
sadece bireysel bir tercih değil, yerine getirilmesi gereken toplumsal 
bir yükümlülük olarak kodlanmaktadır. Bu normatif çerçevenin 
dışında kalan erkekler; “eksik”, “sorumsuz”, “aykırı” gibi etiketlerle 
damgalanmakta ve toplumsal baskıya uğramaktadır. Katılımcılardan 
biri bu durumu şöyle ifade etmektedir: “… 35 yaşındayım, evli 
değilim. Sürekli soruyorlar, ‘ne zaman evleneceksin?’ diye… Sanki 
evlenmeyen veya boşanmış erkek bir problemmiş gibi…” (K9). Bu 
ifade, erkekliğin yalnızca “ne yaptığıyla” değil, aynı zamanda “ne 
yapmadığıyla” da tanımlandığını; toplumsal normları ihlal eden 
erkeklerin heteronormatif erkeklik rejiminden dışlandığını 
göstermektedir. Bu, Connell’in (2005) hegemonik erkeklik kuramı 
çerçevesinde değerlendirildiğinde, evlenmeyen erkeğin yalnızca 
evlilik kurumuna değil, aynı zamanda onun temsil ettiği iktidar, 
geçim sağlama ve toplumsal statü kazanma rollerine de uzak 
durması anlamına gelmektedir. Bu durum, erkekliği “eksik 
performans” üzerinden yeniden inşa etmektedir. 

Inhorn ve van der Geest (2006), Ortadoğu toplumlarında 
evlenmemiş erkeklerin sıklıkla “sorunlu” veya “başarısız” 
addedildiğini, bunun erkekliğe doğrudan tehdit olarak algılandığını 
belirtir. Türkiye bağlamında da benzer bir sosyokültürel baskının 
varlığı, Giddens’ın (1992) “karşılıklı tanınma” kavramıyla da 
açıklanabilir: evlilik, toplumsal tanınmayı meşrulaştıran bir ritüele 

--190--



dönüşmekte, bu ritüelden uzak kalan bireyler "tam vatandaş" olma 
hakkından yoksun bırakılmaktadır.  

Evliliğin bitişi olarak görülen ve bir kriz olarak 
değerlendirilen boşanma konusu da benzer şekilde toplumsal 
normlar ve cinsiyet rolleriyle sıkı biçimde ilişkilidir. Aile 
kurumunun dağılması, yalnızca iki bireyin ayrılığı değil; aynı 
zamanda toplumsal cinsiyet rejiminin krize girmesi olarak 
algılanmaktadır. Nitekim araştırmada boşanma hakkında konuşan 
görüşmeciler, boşanmayı çoğunlukla olumsuz ve kaçınılması 
gereken bir durum olarak tanımlamaktadır. Örneğin, K4 bu konuyu 
şöyle ifade etmektedir: “...Ben boşanmaya iyi bakmıyorum. İyice 
ölçüp biçmek lazım. Boşanacaksan da çocuk yapmadan olmalı. 
Çocuk olduktan sonra boşanmaya karşıyım... En azından saygı 
çerçevesinde hayatlarını sürdürmeye çalışmalı insanlar…” (K4).  

Bu görüş, aile kurumunun devamlılığını her şeyin önünde 
gören ve çocuklu evliliklerde boşanmayı bir tür “sosyal 
sorumsuzluk” olarak gören anlayışı yansıtmaktadır. Bu aynı 
zamanda, boşanmanın kadın ve çocuklar açısından daha fazla sonuç 
doğuracağına dair toplumsal bir kabule de işaret eder (Karakaya, 
2018). Diğer bir görüşmeci olan K6 ise, boşanmaya yol açan 
sebeplerin altında “toplumsal baskı ve beklentilerin” yattığını, 
evlenme ve evlilikten çıkma kararlarının bireysel olduğu kadar 
sosyal normlara dayandığını ifade etmektedir: “...Türkiye'de 
toplumsal baskı var. İnsanlar kışkırtılıyor... Kafanıza uygun birisi 
olursa evlenirsiniz, evlenmek için evlenilmez. İnsan yalnız kalamaz 
diye düşünülüyor...” (K6). Bu ifade hem erkekliğin hem de babalığın 
boşanma sonrasında nasıl yeniden düzenlendiğini göstermektedir. 
G6’nın çocukların bakımının annede olması gerektiğini 
vurgulaması, ataerkil normların boşanma sonrası süreçte de etkisini 
sürdürdüğünü göstermektedir. Bu da Connell’in (2005) 
“heteropatriyarkal yapıların yeniden üretimi” teziyle örtüşmektedir. 

--191--



 

Evlenmeme ve boşanma, Türkiye’de hâla erkekliğin sınırlarını 
zorlayan, normatif cinsiyet rollerini tehdit eden durumlar olarak 
algılanmaktadır. Bu durumlar, erkekliğin yalnızca kazanılması 
gereken bir toplumsal statü değil, aynı zamanda sürekli olarak 
yeniden kanıtlanması gereken bir kimlik biçimi olduğunu ortaya 
koymaktadır (Akbaş, 2024; Connell, 2005). Gerek bekârlık gerekse 
boşanmış olmak, erkeği toplumun gözünde “tam erkeklik”ten 
uzaklaştırmakta; erkekliğin kültürel olarak sınırlandırılmış bir 
performans olduğunu gözler önüne sermektedir. 

Sonuç 

Bu çalışma, Türkiye bağlamında erkekliğin toplumsal olarak 
nasıl inşa edildiğini, özellikle sünnet, askerlik ve evlilik gibi geçiş 
ritüelleri üzerinden inceleyerek, hegemonik erkeklik kurgusunun 
hem bireysel hem de kolektif düzeyde nasıl yeniden üretildiğini 
ortaya koymuştur. Görüşmeler ve anket bulguları, erkekliğin 
yalnızca biyolojik değil, aynı zamanda kültürel, simgesel ve 
ekonomik bir temsiller bütünü olduğunu göstermektedir. Her bir 
ritüel, erkek bireyin toplumsal rollerini üstlenmesi, bu rolleri 
meşrulaştırması ve toplumsal denetim mekanizmaları tarafından 
kabul görmesi için kritik eşikler sunmaktadır. 

Sünnet, çocuk yaşta bedensel bir müdahale ile başlayan ve 
erkekliği simgesel düzlemde “doğrulayan” ilk aşamadır. Bu ritüel 
sadece dinsel ya da tıbbi bir uygulama değil; erkek çocuğa toplumsal 
bir aidiyet kazandıran, ona "erkekliğe geçiş" yolculuğunun ilk 
adımını attıran kolektif bir törendir. Sünnet kıyafetlerinden tören 
biçimlerine kadar birçok unsur, erkekliğin ihtişamla sahnelenmesine 
hizmet ederken, aynı zamanda bu ihtişamın gerektirdiği 
sorumlulukları da erkek bireyin omuzlarına yüklemektedir. 

--192--



Askerlik, erkekliğin ikinci büyük sınavı olarak, bedensel 
dayanıklılık, otoriteye itaat ve ulusal aidiyet gibi kavramların 
içselleştirildiği bir ritüeldir. Araştırmada özellikle “vatan borcu” 
söyleminin yaygın kabul görmesi, askerliği erkekliğin olmazsa 
olmaz bir koşulu haline getirdiğini ortaya koymuştur. Askerliğin 
yerine getirilmemesi, yalnızca bireysel bir eksiklik olarak değil, aynı 
zamanda erkekliğin sorgulanmasına neden olan bir toplumsal kriz 
olarak değerlendirilmektedir. Bu durum, Connell’in hegemonik 
erkeklik kuramının militarist kodlarla nasıl iç içe geçtiğini açık 
biçimde gözler önüne sermektedir. 

Evlilik ise erkekliğin kurumsallaştığı ve aile içinde 
“patriarkal bir otoriteye” dönüştüğü alandır. Erkek, evlilikle birlikte 
yalnızca cinsel değil, ekonomik ve yönetsel sorumlulukları da 
üstlenmek zorundadır. Nicel veriler ve nitel veriler (katılımcı 
görüşleri), evliliğin erkekten beklenen mali yeterliliğin ve karar alma 
gücünün bir göstergesi olduğunu ortaya koymuştur. Düğün 
organizasyonu, eşya temini, ev sağlama gibi ekonomik yüklerin 
neredeyse tamamının erkekten beklenmesi, erkekliğin yalnızca 
fiziksel değil, aynı zamanda ekonomik bir yeterlilik biçiminde 
yeniden tarif edildiğini göstermektedir. 

Ancak bu ritüellerle kurulan erkeklik anlatısı, idealize 
edilmiş ve normatif bir erkeklik formunu dayatmakta; bu normlara 
uymayan erkek bireyleri dışlama, damgalama ve değersizleştirme 
süreçlerini de beraberinde getirmektedir. Evlilik yaşına gelmiş ancak 
evlenmemiş erkeklerin sosyal baskıya maruz kalmaları; boşanmış 
erkeklerin “başarısızlık” ya da “eksiklik” olarak algılanması; ev içi 
karar mekanizmalarında yer almayan erkeklerin erkekliklerinin 
sorgulanması, bu hegemonik yapının dışlayıcı karakterini ortaya 
koymaktadır. 

Nihayetinde bu çalışma, erkekliğin sabit bir kimlik değil, 
sürekli olarak ritüeller, roller ve ilişkiler üzerinden müzakere edilen, 

--193--



toplumsal normlarla kuşatılmış bir inşa süreci olduğunu ortaya 
koymaktadır. Erkekliğin normatif kalıplarının dışına çıkan bireylerin 
yaşadığı baskı ve krizler, bu yapının sorgulanmasını ve alternatif 
erkeklik biçimlerinin gündeme gelmesini gerektirmektedir. Bu 
bağlamda çalışma, yalnızca erkekliğin ritüeller yoluyla nasıl yeniden 
üretildiğini değil, aynı zamanda bu yeniden üretimin bireyler 
üzerinde nasıl bir duygusal, ekonomik ve toplumsal yük 
oluşturduğunu da ortaya koyarak, eleştirel erkeklik çalışmalarına 
katkı sunmaktadır. 

Sonuç olarak, Türkiye’nin kültürel yapısında köklü bir yere 
sahip olan sünnet, askerlik ve evlilik ritüelleri, yalnızca bireysel 
geçiş anları değil, aynı zamanda toplumsal cinsiyet hiyerarşisinin 
yeniden üretildiği sembolik pratiklerdir. Bu ritüeller, erkekliği 
kamusal ve yüceltilmiş bir kategoriye yerleştirirken, kadınlığı 
edilgen ve ikincil bir konuma itmektedir. 

Örneğin sünnet düğünlerinde çocuğa giydirilen prens/kral 
kostümü, kafasına takılan taç ve eline verilen asa, Turner’ın (1969) 
“ritüel geçiş” (rites de passage) kuramında belirttiği gibi, çocuğun 
“öncesi”nden “sonrası”na (yani erkekliğe) geçişini sahneleyen 
simgeler olarak karşımıza çıkar. Bu sahne, sadece bireyin değil, 
ailenin ve topluluğun da erkekliği kutsadığı bir performans alanı 
hâline gelir. Bu noktada Bourdieu’nün “sembolik şiddet” kavramı da 
devreye girer: kız kardeşe çoğunlukla gelinliği andıran bir kıyafet 
giydirilmesi, herhangi bir doğrudan baskı içermese de ona 
“beklemen ve edilgen kalman gerekir” mesajını ileten dolaylı ve 
toplumsal olarak içselleştirilmiş bir norm aktarımıdır (Bourdieu, 
2001). 

Dolayısıyla bu tür ritüeller, erkekliğin yalnızca biyolojik bir 
kimlik değil, toplumsal olarak inşa edilen ve kuşaktan kuşağa 
aktarılan bir hegemonik yapı olduğunu göstermektedir (Connell & 
Messerschmidt, 2005). Erkek çocuğun sünnetle birlikte “artık erkek” 

--194--



sayılması, askerliğin “olgunluk testi” olarak görülmesi ve evliliğin 
“toplumsal sorumluluğun yerine getirilmesi” anlamına gelmesi, 
hepsi birlikte erkekliği performatif, statüye dayalı ve kurumsallaşmış 
bir iktidar pozisyonu hâline getirir. 

Kaynakça 
Akbaş, A. (2024). Türkiye toplumunda evlilik ve aile: Sosyolojik-
psikolojik perspektiften yakın ilişkiler. Nosyon: Uluslararası 
Toplum ve Kültür Çalışmaları Dergisi, 13, 131–153. 

Altınay, A. G. (2004). The Myth of the Military-Nation: Militarism, 
Gender, and Education in Turkey. Palgrave Macmillan. 

Atuk, A. (2021). Homosociality, masculinity and effeminacy in the 
Turkish military context. Men and Masculinities, 24(2), 258–278. 
https://doi.org/10.1177/1097184X19866874 
Barutçu, A. (2013). Türkiye’de erkeklik inşasının bedensel ve 
toplumsal aşamaları (Yayımlanmamış yüksek lisans tezi). Ankara 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Bourdieu, P. (1990). The Logic of Practice. Stanford University 
Press. 

Bourdieu, P. (2001). Masculine Domination (R. Nice, Trans.). 
Stanford University Press. 

Bourdieu, P. (2005). Practical Reason. Stanford University Press. 
Butler, J. (2005). Undoing Gender. Routledge. 

Ceranoğlu, M., & Göklüberk Özlü, P. (2016). II. Abdülhamid 
dönemi sünnet tören kıyafetlerinin fotoğraflara dayalı incelenmesi. 
Osmanlı Mirası Araştırmaları Dergisi, 3(7), 101-116. 
https://doi.org/10.17822/omad.2016.46 

Çetin, N. (2018). Türk töresinde askerliğin yeri ve Türkiye’de 
askerliğe bakış açısında meydana gelen değişmeler. Haliç 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 1, 161–175. 
Connell, R. W. (1995). Masculinities. Polity Press. 

--195--

https://doi.org/10.1177/1097184X19866874
https://doi.org/10.17822/omad.2016.46


Connell, R. W., & Messerschmidt, J. W. (2005). Hegemonic 
masculinity: Rethinking the concept. Gender & Society, 19(6), 829–
859. https://doi.org/10.1177/0891243205278639 

Delaney, C. (1991). The Seed and the Soil: Gender and Cosmology 
in Turkish Village Society. University of California Press. 

Demirtaş, H. (2016). Türkiye’de erkekliğin kültürel temsilleri. 
Toplum ve Bilim, 137, 92–118. 

Demirtaş-Milz, N. (2016). Masculinities in Turkey. European 
Journal of Turkish Studies, 22. 

Demirtaş-Milz, N. (2018). Hegemonic masculinities in Turkey. Men 
and Masculinities, 21(3), 297–318. 

Dundes, A. (2002). The Blood Libel Legend: A Casebook in Anti-
Semitic Folklore. University of Wisconsin Press. 

Enloe, C. (2000). Maneuvers: The International Politics of 
Militarizing Women’s Lives. University of California Press. 

Erol, A. (2020). Toplumsal cinsiyet, beden ve ritüeller. Fe Dergi, 
12(1), 45–65. 

Foucault, M. (1977). Discipline and Punish: The Birth of the Prison. 
Pantheon Books. 

Giddens, A. (1992). The Transformation of Intimacy: Sexuality, 
Love and Eroticism in Modern Societies. Stanford University Press. 

Gürbüz, S. (2012). Türkiye’de ataerkil yapı ve erkeklik. Sosyoloji 
Dergisi, 24, 89–113. 

Gürpınar, D. (2016). Osmanlı’da tören ve iktidar kültürü. Tarih ve 
Toplum Yeni Yaklaşımlar, 22, 45–68. 

Gutmann, M. C. (2006). The Meanings of Macho: Being a Man in 
Mexico City. University of California Press. 

Hodges, F. M. (2001). The ideal prepuce in ancient Greece and 
Rome. Bulletin of the History of Medicine, 75(3), 375–405. 

--196--

https://doi.org/10.1177/0891243205278639


Inhorn, M. C., & van der Geest, S. (2006). Infertility Around the 
Globe: New Thinking on Childlessness, Gender, and Reproductive 
Technologies. University of California Press. 

Kandiyoti, D. (1988). Bargaining with patriarchy. Gender & Society, 
2(3), 274–290. https://doi.org/10.1177/089124388002003004 

Kandiyoti, D. (1997). Gendering the modern: On missing 
dimensions in the study of Turkish modernization. New Perspectives 
on Turkey, 16, 111–129. 
Kara, İ. (2014). Osmanlı’da dini ritüeller ve beden siyaseti. İslam 
Araştırmaları Dergisi, 31, 55–78. 
Karakaya, H. (2018). Toplumsal cinsiyet bağlamında 
boşanma/boşanma süreci ve kadın: Elazığ örneği. KADEM Kadın 
Araştırmaları Dergisi, 4(2), 261–291. 

Kartal, A. (2023). Türkiye'de evlilik ve evlenme kültürü: Geleneksel 
normlara halkbilim perspektifinden bir bakış. RumeliDE Dil ve 
Edebiyat Araştırmaları Dergisi, (36), 730–753. 
https://doi.org/10.29000/rumelide.1372403 

Korkmaz, M. (2022). Türkiye’de alternatif erkeklikler. Sosyoloji 
Araştırmaları Dergisi, 25(2), 177–201. 

Lindsay, L. A., & Miescher, S. F. (2003). Men and Masculinities in 
Modern Africa. Heinemann. 

Şimşek, A. A., & Öner, R. V. (2015). Türkiye’de hegemonik 
erkeklik: Medyada ve hukukta izler, dönüşümler ve olasılıklar. 
Global Media Journal TR, 5(10), 219–246. 
https://globalmediajournaltr.yeditepe.edu.tr/sites/default/files/sayila
r/2015_guz/21_a._asli_simsek_recep_volkan_oner.pdf 
Süleymanov, A. (2009). Çağdaş Türk toplumlarında aile ve evlilik 
ilişkileri. Aile ve Toplum Dergisi, 5(17), 95–106. 
Turner, V. (1969). The Ritual Process: Structure and Anti-Structure. 
Aldine. 
Van Gennep, A. (1960). The Rites of Passage. University of Chicago 
Press. 

--197--

https://doi.org/10.1177/089124388002003004
https://doi.org/10.29000/rumelide.1372403
https://globalmediajournaltr.yeditepe.edu.tr/sites/default/files/sayilar/2015_guz/21_a._asli_simsek_recep_volkan_oner.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://globalmediajournaltr.yeditepe.edu.tr/sites/default/files/sayilar/2015_guz/21_a._asli_simsek_recep_volkan_oner.pdf?utm_source=chatgpt.com


Vatandaş, C. (2012). Türkiye’de aile, ataerkillik ve toplumsal 
cinsiyet. Aile ve Toplum, 8(29), 29–46. 
 

 

 

--198--



DEDELIK IN ALEVISM: SYMBOLIC 

REPRESENTATION OF AUTHORITARIAN 

POWER AND RITUAL PRACTICES 

MERYEM BULUT1 

ZEYNEL KARACAGİL 

SEHER ÇATALOĞLU2 

MİNE ÖZTEKİN-ALPAYDIN3 

MELİSA HAZAL BÖZ4 

Introduction 

The institution of dedelik, along with other components of 

customary law such as düşkünlük (ostracization) and musâhiplik 

(ritual kinship), is a cornerstone of social organization in Alevism 

(Martens, 2009:10). Throughout history, this institution has played a 

central role in both religious and social functions (Bal, 2002: 67). On 

the one hand, the institution of dedelik is associated with the 

 
1 Prof. Dr. Ankara University, Faculty of Languages, History and Geography, 

Department of Anthropology, Orcid:0000-0001-9857-7307 
2 Dr. Orcid:0000-0001-5783-1794 
3 Ph.D. Candidate, Ankara University, Graduate School of Social Sciences, 

Department of Anthropology, Orcid:0000-0003-0231-4655 
4 Ph.D. Candidate, Ankara University, Graduate School of Social Sciences, 

Department of Anthropology, Orcid:0000-0003-0502-3431 

BÖLÜM 11

--199--



shamanistic traditions of pre-Islamic Turkish culture; on the other 

hand, it was legitimized in the post-Islamic period by being linked 

to the lineage of the Ahl al-Bayt (Melikoff, 1998: 31–36). In this 

respect, the institution of dedelik represents a multi-layered form of 

authority that carries both historical depth and contemporary 

functionality. 

This study adopts Max Weber's typology of authority as a 

theoretical framework to analyze the structure of the dedelik 

institution within Alevism. The traditional and charismatic forms of 

authority in Weber's (1978) tripartite classification of authority help 

us understand how the position of dede is legitimized within its 

social and cultural context. The institution of dedelik embodies 

traditional authority through its lineage-based inheritance structure 

and charismatic authority through its characteristics shaped by 

sacred lineage, divine favor, and spiritual guidance. These two forms 

of authority enable dede to maintain influence over the community 

at both the structural and symbolic levels.  

We address the issue of symbolic representation with 

reference to Victor Turner's theory of ritual. According to Turner 

(1969), rituals function as social dramas that both make visible and 

regulate conflicts, relations of belonging, and authority structures 

within society. Symbols are at the center of these dramas; complex, 

abstract meanings are concretized through certain symbolic 

behaviors and transmitted to community members. The authority of 

the institution of dedelik is established and reproduced not only 

through religious or lineage-based legitimacy but also through 

symbolic behaviors in ritual practices. For example, in Cem 

ceremonies, practices such as kissing his hand and giving him 

priority at meals are symbolic representations of authoritarian power. 

These representations reinforce the legitimacy of the dedelik 

institution in the eyes of the community and reproduce the sense of 

belonging at the collective level. 

--200--



This research was designed to cover all the villages in the 

Dikili district of Izmir. We began fieldwork in February 2016, and 

the interviews and village visits continued until 2018. Even though 

we witnessed various rituals and celebrations and had a chance to 

experience some of the rituals with the community, we couldn't 

attend all of the rituals. Especially in certain rituals that represent the 

collective identity of the village and reproduce belonging within the 

community, participation as an outside observer was not possible due 

to the internal dynamics of the community and the limits of privacy.  

In this research, one of our intentions was to explain the 

Görgü Cemi, however, it was not possible to observe this ritual 

directly due to the internal dynamics of the ceremony and the 

conditions of participation, hence, we waited for about three years to 

observe it. We learned that only married people who live in the 

village can participate in the ceremony. Nevertheless, it was also 

expressed in the interviews that a person with a Sunni religious 

identity can be accepted into the Görgü Cemi ceremony with the 

approval of the Alevi community if they are married to an Alevi 

person, while those who are Alevi and married but cannot obtain the 

community’s approval cannot participate in the ceremonies. It was 

also determined in the interviews that those who are not married and 

do not have an Alevi identity can participate in the Birlik Cemi 

instead of the Görgü Cemi. On March 29, 2018, although we were 

unable to directly participate in the Görgü Cemi in Deliktaş village, 

we observed practices such as food preparation and the performance 

of the sacrifice. In addition, we were informed that the Görgü Cemi 

ceremonies lasted for about a week and that meat consumption 

before the ceremony was forbidden. 

Although we were not able to attend the Görgü Cemi 

ceremonies as observers, we conducted a comprehensive interview 

with Dede Bektaş Piroğlu, who led these ceremonies in the village 

of Deliktaş, without taking visual recordings at his request. We 

--201--



continued to communicate with Dede Bektaş Piroğlu by phone 

several times after the interview. Approximately 8 months after our 

interview, 80-year-old Dede Bektaş Piroğlu passed away on 2 

October 2018, in Turgutlu district during the Görgü Cemi 

ceremonies and the aşure (ashura) ceremony held after the 

Muharram fast. 

Alevi Chepnis 

We conducted this fieldwork among Alevi communities 

living in the Deliktaş and Demirtaş villages of the Dikili district of 

Izmir, who identify themselves as Çepni (Chepni). These two 

villages in the Dikili district are distinguished from other villages as 

“Alevi villages”. In most of the narratives of the Chepni people about 

the past, it is stated that they trace their ancestry back to their 

ancestors who migrated to Deliktaş from the Balıkesir region and 

that this settlement has a history of approximately two hundred years 

(Bulut, 2019: 98).  

Chepnis, which is shown as one of the 24 tribes of Oghuz, is 

one of the Turkmen tribes in Anatolia (Demir, 2012 :78). In the 16th-

century Tahrir books, they are ranked ninth among twenty-four tribes 

with forty-three place names (Sümer, 1992: 15). Although there are 

individuals with both Alevi and Sunni beliefs among the Chepnis, 

this situation is generally not welcomed within the Alevi community. 

However, this religious diversity does not directly lead to 

discrimination or marginalization within the community. 

Although there is a common cultural structure around the 

Alevi belief, the practices of differentiation within the community 

provide important examples of how identity boundaries are 

constructed. For example, the distance felt towards the presence of 

Chepnis with Sunni beliefs shows that the "us/them" distinction is 

not only sectarian, but also related to a sense of cultural purity within 

the community. However, in-depth interviews and observations have 

--202--



revealed that some Alevi individuals were uncomfortable with this 

situation, and there are clear views that it is not in line with the Alevi 

identity. The Chepnis living in Deliktaş village trace their origins to 

Central Asia: 

“We are from the Oğuz tribe, Oğuz Khan has a son named 

Sefa, and we are the descendants of his children. Most of the Yörüks 

are Alevi, but later they became Sunni. These are all Oghuz, Yörüks. 

The Chepnis are the twenty-second tribe of the Oghuz, that is, the 

Yoruks, the largest. In other words, we are from the Üçoks in the 

Oghuz tribe.” (Piroğlu, personal communication, March 29, 2018) 

The Chepnis living in the village frequently emphasize the 

similarities and differences between themselves (Bulut, 2019: 98). 

This situation is not only limited to highlighting common features, 

but also serves to clarify the boundaries of identity by highlighting 

dissimilar elements. In this sense, the “us/them” dichotomy is 

structured not on the basis of equality in the context of cultural 

belonging, but rather as a hierarchical perception. This distinction is 

more clearly manifested in a distant stance towards Alevi individuals 

with a Sunni identity and becomes visible in social practices. In this 

context, the outsider represents the exclusion and removal of those 

who are different within the same cultural structure. The outsider is 

the one who differs within the same cultural boundaries. This 

concept is frequently used in Alevi communities to indicate cultural 

boundaries (Okan, 2014: 29–33). According to Okan, Alevis use the 

term “outsider” to describe people they perceive as outside the 

community. The outsider is the one who is outside the Alevi 

community, especially those with Sunni beliefs (Okan, 2016: 42). 

According to anthropologist Fredrik Barth (2001), ethnic 

identities are essentially defined through boundaries. The essence of 

identity is related to the establishment and maintenance of borders 

that separate that identity from “others,” rather than to cultural 

content. In the villages of Deliktaş and Demirtaş, these boundaries 
--203--



operate not only through the Sunni–Alevi distinction but also 

through distancing from other Alevi groups with discourses such as 

“we are Turkish Alevis” and “we are Chepnis.” This shows that 

identity is a line drawn not only against external others but also 

against internal differences. 

Stuart Hall’s (1997) view of identity as a continuous, 

reconstructed, processual, and relational structure is illuminating in 

this context. According to Hall, identity is not based on a specific 

origin, but on a specific narrative. Communities that express 

themselves through different religious identities choose certain 

names or refrain from giving certain names to their children to make 

their beliefs visible. According to Şahin (2017), religious 

communities in Antakya also refer to the “other” and to social 

memory beyond themselves through the naming of their identities. 

In these communities, different religious authorities may influence 

the choice of names (Şahin, 2017: 39–40). While those living in the 

village emphasized that there is an avoidance of certain names 

among Alevis, as in Antakya, they frequently mentioned that they do 

not avoid the names that other Alevis avoid. We can interpret this 

emphasis as a sign that they are trying to position themselves 

separately from other Alevis living in Turkey: 

“Alevis generally do not name Selim. We still have the name 

Selim. Here we are Turkish Alevis and we are very attached to 

Turkish names. For example, we have many names like Ertuğrul, 

Cem, Selim. Polat, we still have such names. Old Turkish names are 

very common among us. Generally, this Islamic aspect of ours is not 

so dominant. In general, we always have Turkish names. 

Muhammad, Ahmet, Ali, of course there are also these. Hüseyin, 

Hasan, these are also predominant, but generally we have Turkish 

names.” (Piroğlu, personal communication, March 29, 2018) 

Amin Maalouf's (2008) approach to the multi-layered nature 

of identities provides an important theoretical basis for 
--204--



understanding the dynamics of identity formation in the region. 

According to Maalouf (2008), individuals construct their identities 

not through a single belonging, but through multiple-layered identity 

elements. The Chepnis define themselves as both "Alevi", "Yörük", 

and "Türk". However, when this plurality works in tandem with an 

exclusionary border policy, the definition of "we" can position both 

Sunnis and other Alevis groups as the potential "others." In this 

framework, the interaction of the plural nature of identities and 

exclusionary borders plays a decisive role in both the internal 

struggle for identity and the reshaping of social belonging. 

While the Chepnis emphasize that they are different from 

both other Alevi groups in Turkey and Sunnis, Dede Bektaş Piroğlu 

defines his lineage as distinct from the Chepnis. Although they 

perform religious rituals in the same place, the fact that the Dede is 

considered a spiritual authority among the Chepnis leads to the 

establishment of a hierarchy based on identity between the parties, 

which highlights the differentiation within the community: “I'm not 

a Chepni. We are serving today as the sons of Seyyid-i Saadet, who 

are descendants of the Twelve Imams.” (Piroğlu, personal 

communication, March 29, 2018) 

Another noteworthy element in this discourse is that Dede 

distinguishes himself with a symbolic distance, despite sharing the 

same belief practices with the Chepnis. The phrase "I am not a 

Chepni" implies that the authority of dedelik is legitimized by a 

relationship established not only within the community but also 

through the community. Thus, Dede frames his relationship with the 

Chepnis in terms of a kind of “consent production”: he is superior on 

the basis of lineage and morality, while they occupy the position of 

accepting this authority. The fact that the Chepnis express their 

acceptance of the Dede by calling him “our pîr” shows that they 

internalize this hierarchy and produce a form of consent toward the 

Dede. As a result, identity among Alevi Chepnis is not fixed and 

--205--



monolithic; it is a structure that is constantly renegotiated through 

past narratives, cultural preferences, religious practices, and external 

relations.  

Dedelik Institution 

According to Alevi tradition, the institution of dedelik is 

based on Islam, and the origin of pîrlik is attributed to Hz. Ali 

(Atalay, 1999: 136). However, Ali Yaman argues that the origin of 

the institution of dedelik cannot be explained solely by Islam (1998: 

51). According to Yaman (1998), to understand the origin of dedelik, 

it is necessary to focus on the functions of the dede.  

The primary responsibility of the dede is to guide Alevi 

rituals and he acts as a mediator and judge in the community 

(Dressler, 2014: 273). According to Yaman (2020), dedelik is a status 

associated with the concept of ocak and it is the ocak that establishes 

the connection with Ahl al-Bayt (:10). Ocak means “home, family, 

nest” and refers to the lineage to which the dede belongs; this lineage 

is endowed with holiness (Korkmaz, 2005: 523). According to 

Shankland (1999), the institution of dedelik is recognized as both a 

religious and a social authority in the daily life practices of believers. 

This authority is reciprocated not only with deep respect or fear but 

also with material offerings (Shankland, as cited in Okan, 2014: 47). 

In Deliktaş village, it was determined that during the week-long 

Görgü Cemi ceremonies, one family sacrificed each evening, while 

another family paid for the Dede’s leadership of the ceremony. 

According to Shankland (1999), dede, who assumes the leadership 

role in ceremonies, also acts as a mediator or religious counselor 

with the final word in disputes (cited in Okan, 2014: 47). As 

Shankland argues, dede resolves conflicts among Alevis. 

The functioning of dedelik authority can be analyzed within 

the framework of the traditional and charismatic authority typologies 

defined by Max Weber (1978). The requirement that the dede be a 

--206--



descendant of the Ahl al-Bayt institutionalizes traditional authority 

by establishing him as a hereditary figure (Dressler, 2014: 273). At 

the same time, the miracles attributed to dedes, along with their roles 

in guidance, judgment, and social reconciliation, reflect elements of 

charismatic authority. This dual structure allows the dede to function 

both as a maintainer of social order and as a spiritual leader (Yaman, 

2020: 18). 

This authority is established not only through responsibilities 

but also through symbolic representations. According to Turner's 

(1969) theory of ritual, structures of authority are reproduced not 

only through institutions but also through symbolic behaviors in 

ritual practices. Practices such as kissing the hands, special 

positioning during rituals, and priority during meals are significant 

practices that symbolically produce consent and thus reinforce 

authority. These practices allow the dede to be internalized not only 

as an "authoritative" but also as a "legitimate" figure. 

Identity and Belonging in the Institution of Dedelik 

Identity, as a fundamental point of reference for the 

individual, links the past and the future while encompassing multiple 

layers of meaning. Moreover, it is a dynamic construct that shapes 

not only how individuals define themselves but also the boundaries, 

belongings, and outward positioning of communities. According to 

Hall (1997), identity is not based on a specific essence; it is a 

narrative form that is constantly told and reconstructed. These 

narratives serve the individual to make sense of their social position, 

to develop belonging to their group, and to set boundaries between 

them and others. Identity not only defines the individual but also 

ensures their acceptance into community groups. According to 

Chambairs (2005: 14), formations are transferred to future 

generations by adding new sets of meanings to identity and 

belonging. In the process of acquiring a community's identity, the 

--207--



focal point of cultural identity is the community's bonds to its history 

and common ancestry (Bayart, 1999: 43). These bonds are 

maintained through repetition and turn into a sense of belonging.  

According to Maurice Halbwachs (2016), memory is a 

structure shaped by social relations rather than an individual mental 

process. People do not recall their memories in isolation but together 

with the community in which they participate, because a memory 

can only be remembered if it is shared and reiterated by other 

community members. As observed in the Alevi community in the 

village of Deliktaş, common narratives about the past are passed 

down from generation to generation, and these narratives are 

reproduced as community members come together. While members 

refresh their memories through repetition and storytelling within the 

group, they also reconstruct their identities on the basis of collective 

belonging. Thus, individual memories are shaped by the perspective 

of the community and gain visibility through collective memory 

(Halbwachs, 2016: 16–19). In this framework, each narrative 

through which collective memory is reproduced becomes a practice 

of belonging that not only preserves the past but also reinforces the 

community's identity. 

Identity is important as a social structure that allows 

individuals both to recognize themselves and to be defined by others. 

Identity is shaped according to the group to which one. This sense of 

belonging enables individuals to find a place in the social world and 

to produce meaning. The group identified through identity is 

compared with other groups, revealing similarities and differences 

(Demirtaş, 2003). Barth’s approach to ethnicity demonstrates that 

identity is constructed through boundaries, which remain intact even 

when cultural content changes (2001). This theoretical framework is 

useful for understanding the identity practices observed among Alevi 

Chepnis.  

--208--



Dede Bektaş Piroğlu defined himself in terms of his father’s 

identity and his connection to the lineage to which he belonged, 

expressing his position through an identity rooted in patriarchal 

ancestry. In defining his identity, Dede takes his father’s lineage and 

blood ties as a reference, demonstrating that his social position is 

shaped through a patriarchal structure. According to Nagel (1994), 

ethnic identity is a construct involving both external and internal 

processes, including individuals’ self-identification as well as 

externally attributed characteristics. Individuals take positions 

according to their audience and may even choose to express 

themselves with different ethnic identities (Nagel, 1994). Identities 

do not remain static; they exhibit a dynamic structure with subjective 

and process-oriented features (Hall, 1997). People who encounter 

categories of belonging in the social environment define themselves 

based on various situations and classifications, such as gender, 

ethnicity, religion, language, and social class, each of which 

corresponds to a different aspect of identity (Bayri, 2011: 22–30). 

It is evident that social categories such as ethnicity, religion, 

and language play a significant role in the formation of identities and 

the definition of belonging. According to Maalouf (2008: 16), a 

person’s identity is not limited to official records but also includes 

many other elements. Barth argues that social and historical events 

are decisive in shaping boundaries (Eriksen, 2002). Barth’s (2001: 

23) approach to ethnicity is relational and processual: while the 

culture and social organization of an ethnic group may change, its 

boundaries are preserved. These boundaries are maintained through 

ongoing interactions between different groups (Eriksen, 2002). The 

identity of a community cannot be derived solely from what the 

community says about itself; rather, identity is constructed through 

narratives about individuals’ shared characteristics and origins 

(Leichter, 2012). According to Eyerman (2003), collective memory 

fosters solidarity, and memory is always transindividual.  

--209--



Globalization has brought with it the expression of identities 

in more flexible and multilayered forms rather than fixed and 

singular structures. The dominant cultural perspective with spatially 

national and politically demarcated boundaries has been replaced by 

plural identities and multiculturalism (Aydın, 1999: 11). This 

transformation has led to significant changes in the way individuals 

define and live their identities. Identities are plural structures. 

Individuals have a consciousness of belonging to a particular 

community and being separate from other communities (Özbudun, 

2003: 329-332). In this respect, identities are actually like a ticket 

for the subject to enter the community.: 

“Well, now, okay, we went with Islam, but half of our 

traditions are almost from Shamanism. We have also adopted 

Alevism under the name of Islam. We have also adopted Bektashism 

under this name. But most of our customs are from Shamanism. Our 

laments, weddings, funerals and so on. Most of these behaviors are 

from Shamanism.” (Piroğlu, personal communication, March 29, 

2018) 

In the Alevi community, the institution of dedelik functions 

not only as a religious guide in this identity construction, but also as 

a control mechanism that determines the boundaries of identity. 

Dedelik, with its structure based on patriarchal lineage-based 

structure, is the representative of a belonging that the individual 

acquires at birth (Sökefeld, 2002: 165). However, the institution of 

dedelik is not only a hereditary authority but also a position assumed 

by individuals who have educated themselves, are accepted in 

society and have reached a certain level of moral competence (2002 

:165). Dede Bektaş Piroğlu states that they have gone through many 

tests and that they have brought their beliefs to the present day 

despite being subjected to a lot of pressure: 

“There have been many massacres, many extinctions, many 

disappearances, many exiles to the mountains, many of us lying in 
--210--



caves, but now we have not lost in many ways. Although we have 

maintained the same rituals and beliefs throughout history, we have 

been accepted as a society that has dealt with our beliefs in secret.” 

(Piroğlu, personal communication, March 29, 2018) 

He stated that holding the position of dedelik requires not 

only blood ties but also personal development. In the interviews, it 

was particularly emphasized that, in order to become a dede, one 

must possess a social status and prestige appropriate to the position, 

in addition to the genealogical connection: 

“It is necessary to reach the level of dedelik. First of all, he 

has to be an ocâkzade, and where you are an ocâkzade, he has to be 

a person who has educated his surroundings with knowledge and 

“dört kapı ve kırk makam”. He must be capable of responding to 

many problems in the world, because a person who is an ocakzâde 

has now given up the pleasures of the world and has dedicated 

himself to the truth. At the same time, he needs to educate himself. 

He should know our generation, he should know the principles and 

thoughts of his grandfather and father, if he knows, he will grow up 

well, he will be educated, and come to that position, but if he doesn't 

know, he will pass away from the world.” (Piroğlu, personal 

communication, March 29, 2018) 

However, even if a person has obtained the institution of 

dedelik through bloodline, he may not accept this status: "He can say 

he will not be a dede. He has the right to say that. He is a descendant 

of ocak. Let me explain myself. I am a son of a father, my grandfather 

did it, my father did it, and I was my father's son, but I used to come 

to this region but we only had the opportunity to write letters. We are 

separated from our child for six months.” (Piroğlu, personal 

communication, March 29, 2018) 

Piroğlu stated that those within the institution of dedelik 

perform sacrifices. He explained that, due to the nature of his 

--211--



lineage, he feels a sense of responsibility toward society and, as a 

result, makes compromises in his private life. In daily life, the most 

important requirement for a dede is to avoid behaviors that are 

unworthy of the institution of dedelik, that could undermine his 

dignity, or that would be inappropriate for the authority of dedelik in 

society: 

“You ask yourself why I am separated from my children, why 

I am traveling so far. With us, if you have pleasure, if you have a 

world, go and sit down, but you have devoted yourself to the society. 

If we have come from this generation, we have to say welcome to 

the difficult ones, either you will not sit on the post (sacred seat) or 

if you sit on that post, you will know the justice, law, consciousness 

and thought. You're going to educate yourself; the only way is to 

educate yourself, and this time it's going to be attached to you. For 

example, I came here in 1962.” (Piroğlu, personal communication, 

March 29, 2018) 

The Authority of Ritual 

Rituals are not only forms of worship in the collective life of 

communities, but also social practices in which authority, belonging, 

and identity are symbolically produced. According to Turner (1969), 

rituals are "social dramas" that function to resolve conflicts that arise 

during periods of crisis in the social structure, to re-establish 

normative order and to reinforce a sense of belonging. The symbols 

at the center of these dramas make abstract social relations visible 

and enable individuals to internalize these relations. In this context, 

Alevi rituals have not only a religious, but also a symbolic-

ideological function. 

The power of the ritual is manifested in its repetition, in the 

taboos and restrictions it contains. For example, the prohibition of 

meat consumption before the Görgü Cemi emphasizes the 

disciplining effect of the ritual on the community. Such prohibitions 

--212--



indicate that ritual is not only a form of worship, but also a discipline 

that shapes the body and everyday life. As a result, ritual is not just 

a practice of faith but a social mechanism that makes the authority 

of the dedelik visible, symbolically affirms it, and constructs a 

collective sense of "we" among community members (Akın, 2019). 

In this context, the authority of dedelik remains a sacred, culturally 

legitimate and reproducible force as long as rituals last. However, 

the content and practice of these rituals may vary between 

congregations and regions. Since Alevism is a unique interpretation 

of Islam, its traditions and rituals also differ from other Islamic sects. 

An example of this is the Turna Semahı.  

The Turna Semahı is an important ritual that demonstrates the 

symbolic power of the institution of dedelik. It is not only a religious 

dance but also a mythological and symbolic narrative that conveys 

the Alevi perception of nature, sacredness, and unity. By 

synchronizing the collective body of the congregation through its 

rhythmic structure, this semah facilitates the bodily and visual 

reproduction of the dede’s authority, alongside his guiding position. 

At the same time, the semah is a ritual practice rooted in the origin 

narrative, centered on the figure of the crane, which is considered 

sacred in Alevi belief. In this context, the Turna Semahı both 

mediates the spiritual purification of individuals and serves as a 

performative space for identity construction, where historical and 

cultural belonging is collectively experienced: 

“We have a Turna Semahı, now that this crane has come to 

our semah, we have been inspired by those birds in the sky. We have 

learned ingenuity from them, we have been inspired by them, now 

one of them beats a wing, we beat a wing. They all hit a wing, they 

all become a right, they all become a left. We have also brought it to 

our Cem, since we have brought it from the family since the Twelve 

Imams, so this time we will also have the semah in this Cem. What 

will the Turna Semahı be like? It will be like those birds. It will 

--213--



inspire like them, it will take wings like them, it will raise an arm 

like them and lower the other like them. They will also adapt to it.” 

(Piroğlu, personal communication, March 29, 2018) 

Conclusion 

This study focuses on the institution of dedelik in Alevism 

not only as a religious structure but also as a socio-cultural regulator 

that operates through the symbolic representation of authoritarian 

power. In the villages of Deliktaş and Demirtaş, which were the 

focus of the fieldwork, the institution of dedelik serves a multi-

layered function, ranging from the determination of social norms and 

ritual order to the demarcation of identity boundaries and the 

transmission of collective memory (Akın, 2019: 95). The institution 

of dedelik has the capacity to adapt to historically changing 

conditions. Authority, by its very nature, persists by transforming its 

form according to time, space, and social patterns, and the institution 

of dedelik is no exception to this process. 

This structure, which can be analyzed through Max Weber's 

typologies of traditional and charismatic authority, represents a form 

of leadership that is reconstructed through charisma, holiness, and 

religious knowledge, while maintaining its legitimacy based on 

lineage. This authority is reinforced not only through words but also 

through symbolic actions in ritual practices. Within the framework 

of Victor Turner's (1969) ritual theory, the authority of dedelik is both 

visible and reproduced through performative actions such as spatial 

placement in rituals, kissing hands, and conducting rituals.  

As observed particularly in the case of the Alevi Chepnis, the 

institution of dedelik not only provides religious guidance but also 

functions as a cultural center that defines the boundaries of identity 

and reproduces its legitimacy. Within the framework of Fredrik 

Barth's ethnic boundary theory, the institution of dedelik acts as a 

border guard, defining in-group belonging, distancing itself from 

--214--



out-groups, and symbolically maintaining these boundaries. 

Statements such as “We are Turkish Alevis” or “I am not a Chepni, I 

am a son of Seyyid-i Saadet” are not merely transmissions of lineage; 

they also constitute authoritarian discourses of cultural superiority 

and separation. 

Although processes such as modernization, migration, 

urbanization, and the formation of the nation-state seem to have 

reduced the direct impact of dedelik (Dresser, 2014: 274), it still 

holds an influential position in community life, particularly through 

its functions of spiritual guidance, social problem-solving, and moral 

regulation. In their daily lives, community members avoid behaviors 

that directly contradict the institution of dedelik and internalize its 

symbolic authority. In this context, the institution of dedelik serves 

as a symbolic center that sustains both the belief system and cultural 

identity in Alevi communities today. 

--215--



References 

Akın, B. (2019). Kültürel Belleğin Kutsal Taşıyıcıları: Alevi 

Cem Zâkirleri. Uluslararası Halkbilimi Araştırma Dergisi, 2(3), 93-

109. 

Atalay, A. A. (1999). İmam Cafer-i Sadık Buyruğu (9. baskı). 

İstanbul: Can Yayınları. 

Aydın, S. (1999). Kimlik Sorunu Ulusallık ve “Türk 

Kimliği”. Öteki Yayınevi: Ankara. 

Bal, H. (2002). Alevi-Bektaşi Kültürü: Sosyolojik 

Araştırmalar. İstanbul: Ant Yayınları. 

Barth, F. (2001). Etnik Gruplar ve Sınırları (A. Kaya & S. 

Gürkan, Trans.). İstanbul: Bağlam Yayıncılık. (Orijinal eser 1969) 

Bayart, J. F. (1999). Kimlik Yanılsaması (M. Moralı, Trans.). 

İstanbul: Metis Yayınları. 

Bayri, H. (2011). Türkiye’de Kimlik Siyaseti: İslamcı Siyaset 

ve Etnik Ayrılıkçılık. Ankara: Binyıl Yayınevi. 

Bulut, M. (2019). Göç, Kimlik ve Ritüel: Dikili'de Saha 

Araştırması. Ankara: Gece Akademi.  

Chambers, I. (2005). Göç, Kültür ve Kimlik (I. Türkmen & 

M. Beşikçi, Trans.). İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Demir, N. (2012). Orta ve Doğu Karadeniz Bölgesinde Çepni 

Türkmenleri ile Güvenç Abdal Ocağı’nın Kuruluşu. Türk Kültürü ve 

Hacı Bektaş Veli Araştırma Dergisi, 63, 77–110. 

Demirtaş, A. H. (2003). Sosyal Kimlik Kuramı, Temel 

Kavram ve Varsayımlar. İletişim Araştırmaları, 1(1), 123–144.  

Dressler, M. (2014). The Modern Dede: Changing 

Parameters for Religious Authority in Contemporary Turkish 

Alevism. In Krämer, G., & Schmidtke, S. (Eds.) Speaking for Islam 

--216--



(pp. 269–294). Leiden, The Netherlands: Brill. 

https://doi.org/10.1163/9789047408864_012  

Eriksen, T. H. (2002). Etnisite ve Milliyetçilik: Antropolojik 

Bir Bakış (E. Uşaklı, Trans.). İstanbul: Avesta Yayınları. 

Eyerman, R. (2003). Cultural Trauma and Collective 

Memory. In J. Alexander et al. (Eds.), Cultural Trauma and 

Collective Identity (pp. 60-112). Berkeley: University of California 

Press. 

Halbwachs, M. (2016). Hafızanın Toplumsal Çerçeveleri (B. 

Uçar, Trans.). Ankara: Heretik Yayınları. 

Hall, S. (1997). The Work of Representation. In S. Hall (Ed.), 

Representation: Cultural Representations and SignifyingPractices 

(pp. 13–74). London: SAGE Publications. 

Korkmaz, E. (2005). Alevilik ve Bektaşi Terimleri Sözlüğü. 

İstanbul: Anahtar Kitap Yayınevi. 

Leichter, J. D. (2012). Collective Identity and Collective 

Memory in the Philosophy of Paul Ricoeur. ÉtudesRicoeuriennes / 

Ricoeur Studies, 3(1), 114–133. 

Maalouf, A. (2008). Ölümcül Kimlikler (A. Bora, Trans.). 

İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Martens, S. (2009). Being Alevi in Turkey: Discursive unity 

and the contestation of communal boundaries, 1980–2009 (Master’s 

thesis, Simon Fraser University). SFU Summit Research Repository. 

https://summit.sfu.ca/item/9634 

Melikoff, I. (1998). Hacı Bektaş: Efsaneden Gerçeğe (T. 

Alptekin, Trans.). İstanbul: Cumhuriyet Kitap Kulübü. 

Nagel, J. (1994). Constructing Ethnicity: Creating and 

Recreating Ethnic Identity and Culture. Social Problems, 41(1), 

152–176. 

--217--

https://doi.org/10.1163/9789047408864_012
https://summit.sfu.ca/item/9634?utm_source=chatgpt.com
https://summit.sfu.ca/item/9634?utm_source=chatgpt.com
https://summit.sfu.ca/item/9634


Okan, N. (2014). Alevilik ve Kadın/Alevilikte Kadın 

(Unpublished doctoral dissertation). Ankara Üniversitesi, Ankara, 

Turkey. 

Okan, N. (2016). Canların Cinsiyeti: Alevilik ve Kadın. 

İstanbul: İletişim Yayınları. 

Özbudun, S. (2003). Gelenek. In K. Emiroğlu & S. Aydın 

(Eds.), Antropoloji Sözlüğü (pp. 329–332). Ankara: Bilim ve Sanat 

Yayınları.  

Shankland, D. (1999). Islam and Society in Turkey. Etnos, 

64(1), 35–54. 

Sökefeld, M. (2002). Alevi Dedes in the German Diaspora: 

The Transformation of a Religious Institution. Zeitschriftfür 

Ethnologie, 127, 163–186. 

Sümer, F. (1992). Oğuzlar (Türkmenler). İstanbul: Türk 

Dünyası Araştırmaları Vakfı Yayınları. 

Şahin, M. (2017). Modernleşme Sürecinde Dinî Adlandırma 

Pratikleri: Antakya Örneği. İstanbul: İlahiyat Yayınları. 

Turner, V. (1969). The ritual process: Structure and anti-

structure. Chicago, IL: Aldine Publishing. 

Yaman, A. (1998). Alevilikte Dedeler Ocaklar. İstanbul: 

Uğur Matbaacılık. 

Yaman, M. (1998). Alevilikte Cem. İstanbul: Ufuk 

Matbaacılık.  

Yaman, A. (2020). The Transformation of the Role of Dedes 

in Modern Times. Alevilik-Bektaşilik Araştırmaları Dergisi, 22, 3–

24. https://doi.org/10.24082/2020.abked.293 

Weber, M. (1978). Economy and Society: An Outline of 

Interpretive Sociology (G. Roth & C. Wittich, Eds.). Berkeley: 

University of California Press. 
--218--



TÜRK EDEBİYATININ ABİDE ŞAHSİYETLERİ 

HASAN YAZICI 

Giriş 

Türk edebiyatı, tarihî gelişimi boyunca yalnızca estetik bir 

ifade alanı olmamıştır. Toplumun düşünce dünyasını inanç sistemini 

kültürel değerlerini ve tarihî tecrübesini yansıtan temel bir taşıyıcı 
işlevi olmuştur. XIII. yüzyıldan XVIII. yüzyıla uzanan süreç, Türk 

edebiyatının hem dil hem üslup hem tür bakımından olgunlaşarak 

klasik bir kimlik kazandığı dönemdir. Beş yüz yıllık dönemde 

yetişen şair ve yazarlar, yaşadıkları çağın sosyal, siyasi ve dinî 

şartlarıyla doğrudan ilişki içinde eserler vermişlerdir. Bireysel sanat 

anlayışlarıyla ortak bir edebî geleneğin oluşmasına katkı 

sağlamışlardır. 

Seçilen Ahmed Fakih, Şeyyad Hamza, Hoca Dehhânî, 

Nesîmî, Ahmedî, Kadı Burhaneddin, Kaygusuz Abdal, Hacı Bayram 

Veli, Ali Şîr Nevâî, Süleyman Çelebi, Fuzulî, Bâkî, Nef‘î, 

Şeyhülislam Yahya, Nâbî ve Evliya Çelebi gibi büyük isimler; Türk 
edebiyatının tasavvufî, dinî, hikemî, lirik, hiciv ve seyahat türlerinde 

verdiği en önemli temsilciler arasındadır. Büyük şahsiyetler 

aracılığıyla Türkçenin farklı coğrafyalarda kazandığı ifade gücü, 

klasik edebiyatın şekil ve mazmun dünyası, tasavvuf düşüncesinin 

edebî yansımaları ve Osmanlı kültür hayatının zenginliği açıkça 

görülmektedir. 

Büyük edebiyatçılar, Türk edebiyatının sözlü kültürden yazılı 

geleneğe tekke edebiyatından divan edebiyatına ve nesir alanındaki 

BÖLÜM 12

--219--



büyük eserlere uzanan gelişim çizgisini bütünlüklü bir şekilde ortaya 

koymaktadır. 

Türk Edebiyatı İsimler Sözlüğü’nde 1500 yazar, 62 bin eser 

listelenmiştir (https://teis.yesevi.edu.tr/). Türk edebiyatçılarını yazar 
ve şairleriyle kısa sürede genel olarak tanımak 

 

Dr. Öğr. Üyesi, Kocaeli Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi 

SBKY Bölümü, ORCID: 0000-0001-7900-4378 

isteyen yerli ve yabancılar için özlü bir rehber, temel bir başvuru 

kaynağı çok kullanışlı biyografi faydalıdır. Türk edebiyatının tarihî 

gelişimini zamanın elinden tutabilen yazar ve şairlerle ayrıntısız, 

özlü, bütüncü bir yaklaşımla tanımak gerekir. Geçmişten günümüze 

seyahatle günümüzü doğuran özellikleri kavramak, gelecek ufkuna 

imzanın mürekkebidir. 

Çalışmada 11-18. yüzyıl arası yirmi iki yazar ve şairimizle 
Türk edebiyatının tablosu oluşturulmak istendi. 

 

Yusuf Has Hacib 

Hayatı hakkında bilgimiz çok azdır (Boratav, 2001; 

Kocatürk, 1964; Levend, 2010.). XI. yüzyılın başlarında 1019 

yılında Türkistan’ın Balasagun şehrinde doğmuş, Balasagun’da 

ölmüştür (Banarlı, 2001; Necatigil, 2016). Türbesi Kırgızistan’dadır 

(Karaalioğlu, 1973). Elli yaşını aştıktan sonra 1077 yılında Kaşgar’a 

gitmiştir (Timurtaş, 1998.). Kutadgu Bilig’i Karahanlı hükümdarı 

Tabgaç Buğra Han’a sunmuştur (Kabaklı, 2011; Özkırımlı, 2004). 
Bunun üzerine kendisine Ulug Has Hacib’lik (baş mübeyncilik, 

teşrifat nazırlığı) bugünkü cumhurbaşkanlığı genel sekreterliği 

görevi verilmiştir (Levend, 2010; Oğuz, 1997). 

İyi bir öğrenim gördü (Kocatürk, 1964). İlme bilgiye ve 

düşünceye önem verdi (Timurtaş, 1998). Devrinin önde gelen fikir 

adamıdır (Boratav, 1983). Türk fikir hayatını ve İslam ilimlerini, eski 

Türk edebiyatı geleneğini ve Arap, Fars edebiyat geleneklerini iyi 

bilir (Kabaklı, 2011; Özkırımlı, 2004). Türkçeyi İslami edebiyat 

çerçevesinde edebî şiir dili hâline getirmiş, İslami Türk şiirinin 

okulunu kurmuştur (Banarlı, 2001; Levend, 2010).  

Yusuf Has Hacib, Karahanlı ve İslam devri Türk edebiyatının 
ilk büyük eseri olan Kutadgu Bilig ile edebiyatımızda önemli bir 

yere sahiptir (Necatigil, 2016; Karaalioğlu, 1973; Özkırımlı, 2004). 
--220--



Kaşgarlı Mahmut 

Hayatı hakkında bildiklerimiz ancak eserinde serpinti 

hâlinde verilen ufak tefek bilgilerden çıkarılabilenlerdir (Kocatürk, 

1964; Levend, 2010; Necatigil, 2016). Kendi anlattığına göre babası 
Barsganlı Hüseyin’dir (Necatigil, 2016). Mahmut, Kaşgar’da 

doğmuştur (Banarlı, 2001). Doğum, ölüm yılları belli değildir 

(Levend, 2010). XI. yüzyıl başlarında doğmuştur (Timurtaş, 1998). 

Karahanlı hükümdar soyundan sülalesinden bir şehzadedir (Kabaklı, 

2011). 

Doğunun bütün klasik ilimlerini tahsil etti (Kocatürk, 1964). 

Eserinden anlaşıldığına göre Arapça ve Farsçayı mükemmel öğrendi 

(Banarlı, 2001). Arap dil okullarında yetişti (Levend, 2010). Fakat 

Türk kimliğini yitirmedi (Kabaklı, 2011). Engin bir Türk 

milliyetçisidir (Özkırımlı, 2004). Dev bir dilci filozoftur (Necatigil, 

2016). Bir dehadır (Karaalioğlu, 1973). Çağının hazırlıklı ve olgun 
bir dil pedagogudur (Timurtaş, 1998). Büyük mütefekkir 

kültürcüdür (Levend, 2010). Gözlemci bir sosyologdur (Özkırımlı, 

2004). Kaşgar’ı dünya Türk birliği kültür merkezi hâline getirmiştir 

(Kabaklı, 2011). Türk dilinin bütünlüğü sağlamaya gayret etmiştir 

(Kocatürk, 1964). Türk dilinin daha kollara sülalelere ayrılmadığı bir 

çağda karşılaştırmalı gramerinin iç dökümünü yapmak istemiştir 

(Levend, 2010). İlk Türk sözlükçüsü etnologu etnografçısı 

halkıyatçısı toponomastı ve coğrafyacısıdır (Banarlı, 2001; 

Özkırımlı, 2004). 

Eserini büyük bir millet sevgisiyle hazırlamıştır (Kabaklı, 
2011). Kendisine sunulan bütün imkânları bir tarafa bıraktı (Levend, 

2010). Yirmi yıl geniş bir coğrafya parçasında yaşayan Türklerin 

hemen bütün il, oba ve boylarını dolaştı (Kocatürk, 1964). Onların 

dillerine geleneklerine yaşama biçimlerine kültürlerine etnik 

yapısına folkloruna vb. dair orijinal gözlemler, araştırmalar, 

incelemeler yaptı (Özkırımlı, 2004). Pek çok malzeme topladı 

(Banarlı, 2001). Böylece ölümsüz eserini yazdı (Timurtaş, 1998). 

Dolayısıyla edebiyatımızda tanındı (Necatigil, 2016). Kitabın 

arkasına konulan harita, bilgi ve kültür düzeyini gösteren önemli bir 

belgedir (Levend, 2010). 

Türk kültürünü eksiksiz olarak çağın ilim âlemine sunmuştur 
(Kabaklı, 2011). Türk dil propagandasının mahir bir üstadıdır 

(Özkırımlı, 2004). Türk’ü çeşitli kaynaklardan kapma bilgilerle 
--221--



tanıtmamış (Kocatürk, 1964). Bizzat kendi gözlemleri ile elde ettiği 

malzemeyi işlemiştir (Banarlı, 2001). Arap’a Türk dilini öğretmek 

için bir filolog, Türk dünyasını olduğu gibi tanıtmak için kuvvetli bir 

Türkçü kesilmiştir (Levend, 2010). 
Fa’ȗlün fa’ȗlün fa’ȗlün fa’ȗl aruz kalıbı kullanılmıştır 

(Timurtaş, 1998). Vezni, Kutadgu Bilig’inki ile aynıdır (Banarlı, 

2001). 11’li hece kalıbına uygundur (Kabaklı, 2011). 

 

Yüknekli Edip Ahmet 

Edip Ahmet hakkında kesin, yeterli bilgi bulunmamaktadır 

(Kocatürk, 1964; Levend, 2010; Necatigil, 2016). Bilgilerimiz 

sağlam değildir (Banarlı, 2001). Hayatı efsane ile karışıktır, 

menkıbelere konu olmuştur (Karaalioğlu, 1973). XI. yüzyıl 

sonlarıyla XII. yüzyılın ilk yarısında yaşadığı sanılmaktadır 

(Timurtaş, 1998). Yüknek’te doğdu (Kocatürk, 1964). Babasının adı 
Edip Mahmut Yükneki’dir (Necatigil, 2016). Doğuştan kördür 

(Banarlı, 2001). İyi bir öğrenim gördüğü kabul edilmektedir 

(Levend, 2010). Arapça, Farsça bilir (Kabaklı, 2011). Dinî ilimleri 

öğrenmiştir (Timurtaş, 1998). Bilgin ve erdemli bir kişidir 

(Özkırımlı, 2004). İslami devir Türk edebiyatının ilk önemli 

şahsiyetleri arasındadır (Kocatürk, 1964; Levend, 2010). Türkçe’yi 

sanatlı ve bütün incelikleriyle kullanmıştır (Banarlı, 2001). Türk 

toplulukları üzerinde yıllarca süren büyük bir etkisi olmuştur 

(Kabaklı, 2011). Şöhreti ölümünden sonraki yıllarda devam etmiş ve 

XV. yüzyıl sonlarına kadar sürmüştür (Özkırımlı, 2004). Fakat Edip 
Ahmed, Kutadgu Bilig şairi Yusuf Has Hâcip gibi güçlü bir sanatçı 

değildir (Necatigil, 2016). Öğretici bir şairdir (Timurtaş, 1998). 

 

Ahmet Yesevȋ (?-1166) 

İslami Devir Türk edebiyatı, bir yandan Kutadgu Bilig ve 

Atabetü’l Hakayık gibi eserlerle klasik edebiyat tarzını geliştirirken 

diğer yandan dinî-tasavvufi bir halk edebiyatı meydana getirmiştir 

(Kocatürk, 1964; Levend, 2010; Banarlı, 2001). İslami devir dinî-

tasavvufi Türk halk edebiyatının başta gelen temsilcilerinden biri 

Ahmet Yesevî’dir (Timurtaş, 1998; Kabaklı, 2011). 

XI. yüzyılın ikinci yarısında sonlarında Türkistan’ın Sayram 
kasabasında doğdu (Necatigil, 2016). 1166 yılında Yesi şehrinde 

öldü (Banarlı, 2001). Türbesi Kazakistan’dadır (Karaalioğlu, 1973). 
--222--



Hayatı hakkında bilgilerimiz çok azdır (Levend, 2010). Hakkında 

çok fazla menkıbe vardır (Özkırımlı, 2004). 

Küçük yaşta İslami ilimleri, Arapça ve Farsça’yı öğrendi 

(Timurtaş, 1998). Tasavvuf yoluna girdi (Levend, 2010). Yeseviyye 
tarikatını kurdu (Kabaklı, 2011). Ölünceye kadar irşat faaliyetlerinde 

bulundu (Banarlı, 2001). Hayatının sonuna kadar çevresindeki 

insanlar, fikirleriyle aydınlandı (Özkırımlı, 2004). Kendisinden 

sonra dervişleri irşat hizmetini devam ettirdi (Kocatürk, 1964). 

Tarikatı Orta Asya Türkleri arasında büyük ilgi gördü (Timurtaş, 

1998). Daha sonra kurulan tarikatlar, Anadolu’da Türk halkının 

manevi dünyasında etkili oldu (Levend, 2010). 

Başlıca amacı İslam dininin kurallarını ve tasavvuf esaslarını 

sade bir Türkçe ile Türklere öğretmektir (Kabaklı, 2011). 

Binlerce müride sahipti (Banarlı, 2001). Müritlerinin büyük 

bir kısmı Türk toplulukları arasına dağılmışlardı (Özkırımlı, 2004). 
Çoğu Anadolu’ya geldi (Levend, 2010). Değişik yerleşim 

bölgelerinde görüşlerini yaymaya başladı (Timurtaş, 1998). Bir 

kısmı kendilerine alperen, bir kısmı Abdalan-ı Rum adını verdi 

(Kocatürk, 1964). Hıristiyan halkın arasına yayılarak onlara 

İslamiyet’i anlattılar (Banarlı, 2001). 

Yunus Emre’nin şeyhi sayılan Taptuk Emre, Hacı Bektâş-ı 

Velî, Ahmed Yesevi’nin Anadolu’ya gelen müritlerinin en 

tanınmışlarıdır (Necatigil, 2016; Karaalioğlu, 1973). 

Hoca Ahmed Yesevî’nin Anadolu’nun Türkleşip 

İslamlaşarak yeni ve büyük bir medeniyetin vatanı olmasında önemli 
katkıları oldu (Kabaklı, 2011). Türk dünyasının manevi hayatını 

etkilemiş nadir büyüklerdendir (Özkırımlı, 2004). Hâlâ 

kültürümüzün oluşturduğu gök kubbesinde bir yıldız gibi parlamakta 

bize sevgiden güzellikten ve doğruluktan yana yön göstermektedir 

(Banarlı, 2001). 

1993 yılı başbakanlık tarafından Yesevî yılı ilan edilmiştir (Kültür 

Bakanlığı, 1993). 

Eserleri Divan-ı Hikmet ve Fakr-nâme adlı tasavvufi küçük bir 

risaledir (Timurtaş, 1998; Kabaklı, 2011). 

 

Yunus Emre (1239, 1240,1/1320,1) 

XIII-XIV. yüzyıllarda yaşamıştır (Banarlı, 2001). Hayatıyla 

ilgili bilgiler kesin değildir (Kocatürk, 1964; Levend, 2010). Gerçek 
--223--



hayatı çok az bilinmektedir, hakkında fazla bilgi yoktur (Necatigil, 

2016). Nerde doğduğu ve yaşadığı tartışma konusudur (Banarlı, 

2001). Orta Anadolu’da Sivrihisar yakınlarında yaşadığı söylenir 

(Timurtaş, 1998). Eskişehir’in Sarıköy’ünde doğduğu ve mezarının 
orada olduğu kabul edilmektedir (Karaalioğlu, 1973). Çiftçilikle 

uğraşmıştır (Kabaklı, 2011). Düzenli bir öğrenim görmüştür 

(Levend, 2010). Arapça ve Farsça’yı İslami ilimleri iyice 

öğrenmiştir (Timurtaş, 1998). Kendisinin “ümmi” olduğunu 

söylemiştir (Necatigil, 2016). Ancak ümmiliği okur-yazar 

olmadığından değildir (Banarlı, 2001). Tasavvuf yoluyla öğrenilen 

“irfan bilgisi” ile ilgilidir (Kocatürk, 1964). Tasavvuf yoluna 

girmiştir (Levend, 2010). Şeyhi Taptuk Emre’den feyz almıştır 

(Kabaklı, 2011). Şiirlerinde Mevlana’dan saygıyla söz eder (Banarlı, 

2001). Mevlana’yla görüşmüş olabilir (Timurtaş, 1998). 

Türk halkı sevdiği ve benimsediği kimseleri efsaneleştirme 
eğilimine sahiptir (Özkırımlı, 2004). Gerçek hayatıyla 

ölçülemeyecek kadar geniş ve zengin destani hayatı vardır (Banarlı, 

2001). Anadolu’nun çeşitli yörelerinde pek çok yerinde Yunus’a ait 

olduğu söylenen mezarı vardır (Levend, 2010). Yurdun her yerinde 

yaşamakta ve bilinmektedir (Kocatürk, 1964). Halkımız Yunus’un 

doğduğu ve büyüdüğü yeri kendi toprakları kabul eder (Necatigil, 

2016). Bunlar halkımızın Yunus Emre’yi ne kadar çok sevdiğini 

gösterir (Karaalioğlu, 1973). Halkın gönlünde doğmuş ve halkın 

gönlünde yatan bir derviştir (Banarlı, 2001). 

Dinî-tasavvufi Türk halk edebiyatının en büyük Tekke 
şairlerindendir (Özkırımlı, 2004; Timurtaş, 1998; Kabaklı, 2011). 

Ahmet Yesevi’nin Anadolu’daki takipçisi durumundadır (Kocatürk, 

1964). Yunus Emre mutasavvıf bir şairdir (Levend, 2010). Hayatın 

ve evrenin Allah’ın dışındaki her şeyin geçici olduğunu söyler 

(Banarlı, 2001). Şiirlerinde Allah’a kavuşma arzusunu dile 

getirmiştir (Necatigil, 2016). 

Beyitlerle yazdığı gazellerin yanında dörtlüklerle yazdığı 

koşmayı andıran ilahileri vardır (Kabaklı, 2011). 

Şiirlerinde hem hece hem aruz veznini kullanmıştır 

(Timurtaş, 1998). 

Dili günümüzde bile anlaşılacak sade bir Türkçe’dir (Banarlı, 
2001). Şiirleri, insana kolay söylenmiş gibi gelir (Özkırımlı, 2004). 

--224--



Ancak söylenilmeye kalkındığında benzeri bile söylenemez 

(Kocatürk, 1964). 

Şiirleri, son derece lirik, samimi, yalın ve etkileyicidir 

(Levend, 2010). Yunus Emre, duymuş ve söylemiştir (Necatigil, 
2016). Özellikle dil ve anlatım özellikleri, bütün şiirlerinin yıllarca 

halkın ezberinde yaşamasının ve günümüzde sevilerek okunmasının 

en önemli sebebidir (Banarlı, 2001). 

Birçok kimse Yunus Emre imzasıyla şiir yazmıştır 

(Özkırımlı, 2004). 

Yaşadığı dönem sadece bize değil her gün acılarla savaş ve 

sıkıntılarla yaşayan bütün dünya insanlarına mesajlar vermektedir 

(Kabaklı, 2011). Her dönemde Yunus Emre’nin görüşlerinin bize ve 

insanlığa kazandıracağı çok şeyler vardır (Levend, 2010). Birleşmiş 

Milletler Yunus Emre’nin ismini, hayatını ve görüşlerini bütün 

dünyaya duyurmuştur. 1991 yılı UNESCO (Unesko) tarafından 
bütün dünyada Yunus Emre Sevgi Yılı olarak kutlanmıştır 

(UNESCO, 1991). 

Eserleri birçok dile çevrilmiştir (Necatigil, 2016). 

Yunus Emre’nin iki eseri bulunmaktadır: 

1. Divan (Divan-ı İlahiyat): Asıl ölmez eseridir (Banarlı, 

2001). Büyük bir aşk ve düşünüş heyecanıyla söylediği şiirlerini bir 

araya toplayan eserdir (Timurtaş, 1998). Eserde 415 ilahi 

bulunmaktadır (Kabaklı, 2011). 

2. Risaletü’n- Nushiyye (Öğütler Risalesi): Mesnevidir 

(Levend, 2010). Aruzla yazılmıştır (Timurtaş, 1998). Küçük bir 
eserdir (Necatigil, 2016). Nasihat 562 beyittir (Kocatürk, 1964). 

Öğreticidir (Banarlı, 2001). Nasihatname türündedir (Karaalioğlu, 

1973). 

 

Ahmed Fakih (?-1221) 

Eski Anadolu Türkçesinin bugün elde bulunan vesikalara 

göre bilinen en eski şairidir (Kocatürk1964; Levend, 2010; Banarlı, 

2001). 

Konya’da yaşamıştır (Karaalioğlu, 1973). Medrese tahsili 

gördü (Timurtaş, 1998). Fıkıh okudu (Levend, 2010). Cezbeye 

tutulup şehri terk ederek dağlara gitti (Banarlı, 2001). 

--225--



Halk arasında geniş bir şöhret kazanmıştır (Özkırımlı, 2004). 

Şöhreti XVI. yüzyılda devam etmiştir (Kabaklı, 2011). Hayatı 

hakkında çok az bilgi vardır (Necatigil, 2016). 

Dili oldukça yalındır (Banarlı, 2001). 
Eserleri şunlardır: 

1) Çerhnâme: 83 (100) beyittir (Kocatürk, 1964). Kasidedir 

(Levend, 2010). Dinî-ahlakidir (Timurtaş, 1998). 

2) Kitâb-ı Evsâf-ı Mesâcid-i Şerîfe: 339 beyittir (Banarlı, 

2001). Mesnevidir (Kabaklı, 2011). 

 

Şeyyad Hamza (Ö. 749/1348, 49’dan Sonra) 

Mutasavvıf şairdir (Kocatürk, 1964; Levend, 2010). Dinî-

tasavvufi konularda eser vermiş şairlerden biridir (Banarlı, 2001). 

Anadolu sahası Türk edebiyatının ilk şairlerindendir (Timurtaş, 

1998). Hayatı hakkında yeterli bilgi yoktur (Necatigil, 2016). M. 
Fuad Köprülü, Şeyyad Hamza’yı XIII. yüzyılda yaşamış Bâtıni 

babalardan biri olarak tanıtır (Köprülü, 2004). 

Şeyyad Hamza’nın dörtlük, mesnevi, kaside ve gazel tarzındaki 

şiirlerinin hemen hepsi dinî-tasavvufî içerikli olup münferit 

şiirlerinin yarıya yakını ölüm temasını işlemektedir (Özkırımlı, 

2004). Hz. Peygamber’e duyduğu derin sevgi ve dönemin 

idarecilerine karşı beslediği öfke şiirlerinde öne çıkan diğer 

hususlardır (TDV İA, 2010). 

Eserleri: 

1. Destân-ı Yûsuf  
2. Dâsitân-ı Sultân Mahmûd  

3. Ahvâl-i Kıyâmet  

4. Mi‘racnâme  

5. Vefât-ı Hazret-i Muhammed aleyhi’s-selâm 

 

Mevlâna Celaleddin Rumi (1207-1273) 

Asıl adı Celaleddin Rumi’dir. Mevlâna, Efendimiz anlamına 

gelen bir lakaptır. Anadolu’da yaşadığı için Anadolulu anlamına 

“Rumi” diye anılır (Banarlı, 2001; Gölpınarlı, 1999). 

1207’de Belh’te doğdu. Babası Bahaeddin Velet, devrinin 

tanınmış, ünlü bilgin ve sufilerinden mutasavvıflarındandı. Moğol 
tehlikesi yüzünden küçük yaştaki Mevlâna ve ailesi memleketini terk 

--226--



ederek Anadolu’ya geçti ve Konya’ya yerleştiler (Köprülü, 2004; 

Gölpınarlı, 1999). 

Din ve tasavvufta ilk bilgileri babasından aldı. Devrin 

bilginlerinden derslerine devam etti. Bir müddet Burhaneddin-i 
Tirmizi’nin öğrencisi oldu. Sems-i Tebrizi adlı mutasavvıfla 

tanıştıktan sonra dünya görüşü değişti. Tasavvuf yoluna girdi, 

kendini tamamen tasavvufa verdi. Mevlâna’nın büyük aşk ve mana 

insanı olarak tanınması Şems ile tanışmasından sonradır (Gölpınarlı, 

1999; Köprülü, 2004). 

Büyük bir düşünürdür. Tasavvufi konularda şiirler yazmıştır. 

Allah aşkına dayanan şiirleriyle dünya çapında bir etki oluşturmuştur 

(Köprülü, 2004). Mevlana’ya göre Allah aşkı insan ruhunu 

temizleyip yüceltir. Allah’a ulaşmanın tek yolu insanın ihtiraslarını 

yenmesidir. Ölüm Allah’a kavuşmaktır. Ölüm gecesi, en büyük 

sevgiliye kavuşma anlamında bir vuslat bir düğün gecesidir. 
Mevlâna, insan sevgisiyle dopdoludur (Banarlı, 2001; Gölpınarlı, 

1999). 

Mevlâna, mutasavvıf şairlerin tekke, tasavvuf edebiyatının en ünlü 

önde gelen temsilcilerindendir. Tasavvuf düşüncesinin özellikle 

şehirlerde ve aydınlar arasında yayılmasında etkili olmuştur. Etkisi 

Türk edebiyatında uzun süre devam etmiştir (Köprülü, 2004; 

Necatigil, 2016). 

Mevlevilik tarikatı, oğlu Sultan Velet ve öğrencileri 

tarafından ölümünden sonra kurulup sistemleştirilmiştir. Mevlevilik, 

etkisinin yaygınlaşmasında rol oynamıştır (Gölpınarlı, 1999). 
Her yıl düzenlenen anma törenlerine dünyanın dört bir yanından 

insanlar gelmektedir. Her yıl binlerce yabancı, Japon, Amerikalı, 

Alman, İngiliz ve yerli turist Konya’daki Mevlâna dergâhını, 

türbesini, müzesini ziyaret etmektedir. Özellikle ney ve kudüm 

eşliğindeki Mevlevi dervişlerinin sema törenleri insanın üzerinde 

manevi bir etki oluşturur (Banarlı, 2001). 

Bütün eserlerini şiirlerini Farsça yazmıştır. Herkes 

okuyamamış, anlayamamıştır (Gölpınarlı, 1999). 

Tasavvuf edebiyatının en tanınmış eserleri Mevlana’nındır. 

Her biri tasavvuf klasiklerinin şaheserleri sayılır (Köprülü, 2004). 

Mevlana’nın eserleri: 
Manzum: 

1. Mesnevî 
--227--



2. Divân-ı Kebir 

3. Rübâiler (Rübâiyat) 

Mensur: 

1. Mektȗbât 
2. Fîhi-Mâfîh 

3. Mecâlis-i Seb’a (Gölpınarlı, 1999). 

Mesnevi 

Tasavvuf edebiyatının en önemli klasiklerinden biridir 

(Gölpınarlı, 1999). En tanınmış eseridir. 6 cilttir. Dinî-tasavvufi 

düşünceleri işler. Ünlü İran şairi Molla Cami, Mesnevi’yi çok 

övmüştür. Mesnevi, Türkçe’ye ve başka, değişik dillere çevrilmiştir. 

Birçok kez basılmıştır. Çeşitli şerhleri (açıklamaları) yapılmıştır. En 

hacimli en büyük eseridir. 26.000 beyittir. Farsça’dır. Yüzyıllar 

boyunca yapılan tercüme ve açıklamalarıyla en çok okunan 

eserlerden biridir. Manzum tercümeleri arasında en ünlüsü XVIII. 
yüzyıl şairi Nahifi’ninkidir. Günümüzde daha sade bir dille tercüme 

edilmektedir (Gölpınarlı, 1999; Banarlı, 2001). 

Mevlevi tarikatının görüşlerini yansıtan ana kitap olarak 

kabul edilmiştir. Birçok şairler, yazarlar, bestekârlar, hat ustaları hep 

Mesnevi’den ilham alarak eserler vermişlerdir. Osmanlı Devleti’nin 

gelişip büyüdüğü dönemlerde hemen hemen her büyük ilde Mevlevi 

dergâhı kurulmuştur. Sanatçılar dergâh çevresinde toplanmışlardır 

(Köprülü, 2004). 

 

Hoca Dehhânȋ 

XIII. yüzyıl Selçuklu egemenliğindedir (Köprülü, 2004). 

Oğuz Türkçesiyle eserler verilmiştir (Banarlı, 2001). 

Hoca Dehhani Horasan Türklerindendir (Köprülü, 2004). 

XIII. yüzyıl divan şairidir (Kocatürk, 1964; Banarlı, 2001). 

Selçuklu sarayında bulunmuştur (Levend, 2010). XIII. yüzyıl klasik 

edebiyatı, Hoca Dehhânî ile başlar (İpekten, 2011). XIII. yüzyıl, 

klasik şiirinin tek şairidir (Banarlı, 2001). Dehhani’nin şiirleri 

oldukça gelişmiştir (İpekten, 2011). Durum, XIII. yüzyılın başka 

klasik şairleri olması gerektiğini gösterir (Köprülü, 2004). 

Dehhani’nin şiirleri, klasik şiirin bütün özelliğini gösterir 

(İpekten, 2011). Anadolu’da İran edebiyatı etkisiyle gelişen din dışı 
konularda Türkçe şiirler yazan ilk şairlerdendir (Banarlı, 2001). 

Divan edebiyatındaki şekil, mazmun ve söyleyişi benimseyerek 
--228--



ustaca uygulamasını bilmiştir (Köprülü, 2004). Özellikle mazmunlar 

yerli yerinde kullanılmış, başarılı söz sanatları yapılmıştır (İpekten, 

2011). 

Dehhani’nin dili bazı gazellerinde Osmanlıca’nın bütün 
özelliğini gösterir (Banarlı, 2001). Bazı gazellerinde oldukça 

yalındır (İpekten, 2011). Daha çok Oğuzca’nın etkisindedir 

(Köprülü, 2004). 

Dehhani’nin Selçuklu sarayına girerek Farsça bir Selçuklu 

Şehnamesi yazdığı söylenir (Köprülü, 2004). 

 

Nesȋmȋ (1339, 1444?-1418?) 

Bağdat yakınlarında bulunan Nesim kazasından olduğu 

söylenir (Köprülü, 2004; Banarlı, 2001). 

Seyyid Nesimi’yi işlediği temalar bakımından tekke şairi 

saymak daha doğru olur. Çünkü Nesimi, tam bir tasavvufçudur. 
Hemen hemen bütün şiirlerinde dinî ve tasavvufi konuları işlemiştir 

(Kocatürk, 1964; Kabaklı, 2011). 

Nesimi, eserlerinde Azeri Türkçesini kullanmıştır. Şiirlerinde 

kullandığı dil oldukça sadedir. Şiirleri son derece lirik, duygulu ve 

coşkuludur (Banarlı, 2001; Özkırımlı, 2004). 

Nesimi bir klasik edebiyat şairidir. Çünkü şiirlerinde klasik 

edebiyatın bütün özellikleri görülür. Nesimi’nin şiirleri, edebî 

sanatlar ve mazmun zenginliği bakımından başarılı bir klasik 

edebiyat şiiridir (Köprülü, 2004; Karaalioğlu, 1973). 

Nesimi en çok mesnevi, gazel ve tuyuğ nazım şeklini 
kullanmıştır. Tuyuğları önemlidir. Divanı vardır (Timurtaş, 1998; 

Levend, 2010). 

 

Ahmedȋ (1334,5-1412,3) 

Hayatı hakkında pek az bilgi bulunmaktadır (Köprülü, 2004; 

Banarlı, 2001). 

Asıl adı Taceddin İbrahim bin Hızır’dır (Kocatürk, 1964; 

Karaalioğlu, 1973). 

Sivaslı veya Germiyanlı (Kütahya) olduğu sanılmaktadır. 

Kütahya’da yaşamıştır (Levend, 2010; Özkırımlı, 2004). 

Mısır’da öğrenim görmüştür (Timurtaş, 1998; Kabaklı, 
2011). 

--229--



Mısır’dan dönüşünde Germiyanoğulları, Aydınoğulları ve 

Osmanoğullarının saraylarında bulunmuştur (Köprülü, 2004; 

Banarlı, 2001). 

80 yaşlarında iken Amasya’da öldüğü söylenmektedir 
(Levend, 2010; Kocatürk, 1964). 

Ahmedi, klasik edebiyatımızın ilk temsilcilerinden biridir. Klasik 

şiirin ilk ustalarından önde gelen güçlü şairlerinden sayılır. 

Edebiyatımızda önemli bir yere sahiptir (Köprülü, 2004; Kabaklı, 

2011). 

Şiirleri kurudur, düşünce ürünüdür (Banarlı, 2001; Özkırımlı, 

2004). 

Din dışı konularda yazmıştır. Aşkı sevgiyi tabiat 

güzelliklerini dile getirmiştir (Timurtaş, 1998; Karaalioğlu, 1973). 

İran edebiyatının etkisinde kalmıştır (Kocatürk, 1964; 

Köprülü, 2004). 
Ahmedî’nin en önemli eserleri şunlardır (Levend, 2010; 

Kabaklı, 2011): 

1. Divan: Hacimlidir. 

2. İskendernâme: İskender’in kahramanlıkları anlatılır. 

Mesnevidir. 

3. Cemşîd’ü Hurşid: İran şairi Selman’dan etkilenilerek 

yazılmıştır. Beş bin beyitlik büyük bir eserdir. Mesnevidir. 

4. Tervihü’l- Ervâh: Önemli bir mesnevidir. 

 

Kadı Burhaneddin (1345-1398) 

Asıl adı Ahmet’tir. Kayseri’de doğmuştur. Kayseri kadısı 

Şemseddin Mehmet’in oğludur (Köprülü, 2004; Banarlı, 2001). 

Küçük yaşta beş yaşında iken ilk olarak babasından ders 

almaya başladı. On dört yaşına gelinceye kadar Arapça, Farsça, 

mantık ve hikmet öğrendi. Daha sonra babasının kadılık görevi 

münasebetiyle Mısır, Şam ve Halep’e gitti. Oralarda iyi bir öğrenim 

gördü. Devrin ünlü, önemli bilginlerinden ders aldı. Sosyal ve fen 

ilimleri, İslami ilimler, astronomi ve tıp öğrendi (Kocatürk, 1964; 

Levend, 2010). 

Kadılık, vezirlik ve naiplik (atabeylik) yaptı. Sonra Sivas’ta 

hükümdarlığını ilan etti. Adına para bastırıp hutbe okuttu. Hükümdar 
olduğu devlet kendi adıyla anılır. Hükümdarlığı on sekiz yıl sürdü. 

Dönemi bütünüyle savaş ve kargaşa içinde geçti. İç ve dış göçlerle 
--230--



mücadele etti. Timur, Yıldırım Beyazıt gibi büyük kişilerle savaştı. 

Akkoyunlularla yaptığı savaşta yenilerek öldü (Köprülü, 2004; 

Timurtaş, 1998). 

Âdil, güçlü, cesur, kahraman, eğlenceye düşkün, cömert, 
bilgin ve hükümdar şair olarak tanıtılır. XIV. yüzyılda klasik 

edebiyatın önemli şairlerindendir (Banarlı, 2001; Kabaklı, 2011). 

Gazelleri ve tuyuğları çok başarılıdır. Kısmen rubaiye benzeyen 

tuyuğ türünde en çok eser veren şairimizdir (Karaalioğlu, 1973; 

Özkırımlı, 2004). 

Hem hece hem aruz vezni ile şiirler yazdı (Timurtaş, 1998; 

Levend, 2010). 

Dili, eski Anadolu Türkçesi’nin Azeri sahasına ait özellikler 

taşır. Söyleyiş gücü hemen dikkat çeker. Çok duygulu bir söyleyişi 

vardır. Çoşkun, samimi, renkli ve yer yer anlaşılması güç şiirler 

yazmıştır (Banarlı, 2001; Kocatürk, 1964). 
Şiirlerinde duygu ve düşünce zenginliği belirgindir. Aşk, 

yiğitlik konularını işledi. Özellikle tuyuğlarında tasavvuf felsefesini 

dile getirdi. İnsanoğlunun alın yazısının değişmeyeceğini, kaderden 

korkmamak gerektiğini vurguladı. Gazi ve alp tipinin özelliklerini 

dile getirdi (Köprülü, 2004; Kabaklı, 2011). 

Eserleri: 

Divan: Hacimlidir. Gazel, tuyuğ, rubai ve müfredlerden 

oluşur. En ünlü eseridir (Levend, 2010; Özkırımlı, 2004). 

İki Arapça eseri vardır (Kocatürk, 1964; Karaalioğlu, 1973). 

 
Kaygusuz Abdal (1397?-1444) 

Asıl adı Alâattin Gaybî’dir. Alanya Sancak beyinin oğludur. 

Alanya’da doğduğu ve gençliğinde pek çok yer gezdiği ve gördüğü 

söylenir (Köprülü, 2004; Banarlı, 2001). 

Elmalı’daki Bektaşi Şeyhi Abdal Musa’ya bağlanarak 

tasavvuf yoluna girdi. Abdal Musa’nın tekkesinde yetişti. Abdal 

Musa tarafından Mısır’a Şeyh olarak gönderildi. Mısır’da kurduğu 

tekke ile Bektaşiliği yaymaya çalıştı. Mısır, Mekke, Medine, Suriye, 

Irak ve Rumeli’de bulundu. Mısır’da öldü. Kurduğu tekkeye 

gömüldü (Kocatürk, 1964; Levend, 2010). 

İyi bir öğrenim gördüğü anlaşılmaktadır. Tekke ve şiirin 
ustalarından XV. yüzyıl mutasavvıflarındandır. Şiirlerinde Yunus 

Emre yolundadır. Yunus’tan farkı şiirlerine hâkim olan alaycı 
--231--



söyleyiştir. Kapalı bir söyleyişi vardır. Şiirlerinde anlam kapalılığı 

sebebiyle Kaygusuz Abdal’ı “gerçek üstü” sanat akımının 

edebiyatımızdaki ilk öncüsü sayanlar vardır (Köprülü, 2004; 

Kabaklı, 2011). 
Sade anlaşılır bir dile sahiptir. Mensur eserlerinde didaktik 

bir üslup vardır. Edebiyatımızda din ve tasavvuf kültürünü sade bir 

dille yansıtan şiirleriyle önemli bir yer edinmiştir (Banarlı, 2001; 

Özkırımlı, 2004). 

Daha çok şair olarak şöhret kazandı (Karaalioğlu, 1973; 

Timurtaş, 1998). 

Bazı şiirlerinde aruz veznini kullanmıştır (Levend, 2010; 

Kocatürk, 1964). 

Kaygusuz Abdal’ın nazım, nesir ve nazım nesir karışımı on 

kadar eseri vardır (Köprülü, 2004; Kabaklı, 2011): 

1. Divan 
2. Gülistan 

3. Minbernâme 

4. Gevhernâme 

5. Saraynâme 

6. Dilgüşâ 

7. Budalaname: Sözlük manası “Abdalların Kitabı” demektir. 

Abdal kelimesinin çoğul hâli olan budala dünya ile ilgisini kesip 

Allah’a bağlanan, ruh ve bedenlerini Allah ile değiştirmiş olanlar 

demektir (Köprülü, 2004; Levend, 2010). 

Abdallar, inanışa göre Allah’a varma yollarının en yüksek 
seviyelerine gelmiş kişilerdir. Sayıları kırktır. Kırklar veya kırk 

ermişler diye anılırlar (Banarlı, 2001; Kabaklı, 2011). 

Budalaname’de abdalların yollarını ele alır. Tasavvufta son 

mertebe olan Allah’a kavuşmanın şartlarını birtakım mecazlarla işler 

(Köprülü, 2004; Kocatürk, 1964). 

Beş bölümdür. İlk bölümde Allah’ın akıl ile 

bulunamayacağını ilk iş olarak insanın kendini bilmesi gerektiğini 

belirtir. İkinci bölümde gönül konusunu gönülün tasavvuftaki yeri ve 

önemini ele alır. Üçüncü bölümde Allah’ın dünyadayken bulunması 

gerektiğini Allah’ı dünyadayken bulunmanın şartlarının ne olduğunu 

anlatır. Dördüncü bölümde insanın tasavvufi manasını açıklar. Son 
bölümde insanın dünyaya gelmekten maksadının “kendini ve hakkı 

--232--



bilmek” olduğu temel düşüncesini işler (Levend, 2010; Timurtaş, 

1998). 

8. Vücutnâme (Özkırımlı, 2004; Karaalioğlu, 1973). 

 
Hacı Bektaş-I Veli 

XIII. yüzyılda Anadolu’da yaşamıştır (Kocatürk, 1970). Asıl 

adı Bektaş’tır. Horasan kökenlidir (Karaman, 2017). Anadolu’ya 

gelerek sosyal ve dinî hayatta etkili olmuştur. Özellikle halk arasında 

hoşgörü, insan sevgisi, toplumsal barış ve eşitlik anlayışını yaymıştır 

(Akın, 2020). Hacı Bektaş-ı Veli, Türk edebiyatının en önemli 

figürlerindendir.  

Hacı Bektaş-ı Veli’nin düşüncesi, "İncinsen de incitme" ve 

"Her ne ararsan kendinde ara" düsturlarına dayanır. Anlayışı sadece 

bir inanç sistemi değildir. Evrensel bir etik ve toplumsal düzen önerir 

(Özmen, 2020). Toplumsal ve kültürel alanda derin izler bırakmıştır 
(Öztürk, 2019). Bektaşiliğin temelini oluşturan "Eline beline diline 

sahip ol" ilkesi, insanın hem kendisiyle hem toplumla barışını 

sağlamaya yöneliktir. 

Bektaşîliğin kurucusudur (Banarlı, 2001). Önemli bir 

mutasavvıftır (Öztürk, 2019). 

Hacı Bektaş-ı Veli’ye atfedilen en önemli eser Makâlât’tır. İnsanın 

manevi yolculuğundaki dört kapı ve kırk makam esaslarına dayanır 

(Korkmaz, 2018). Makâlât’ta akıl ve ilim her zaman ön plandadır. 

"İlimden gidilmeyen yolun sonu karanlıktır" sözüyle eğitimin ve 

aydınlanmanın önemini vurgular. Hacı Bektaş, Anadolu’nun 
Türkleşmesi ve İslamlaşması sürecinde kültürel bir köprü olmuştur 

(Coşan, 1996). 

Günümüzde Hacı Bektaş-ı Veli'nin felsefesi, UNESCO 

tarafından kabul edildi. İnsan hakları ve evrensel barış değerleriyle 

birebir örtüşmektedir. Hacı Bektaş’ın anlayışının dil, din ve ırk 

ayrımı gözetmeksizin bütün insanlığı bir "can" olarak gören 

kapsayıcı bir perspektifi vardır (Demir, 2021). 

 

Hacı Bayram Veli (1352-1429, 1430) 

Koyunluca Ahmet’in oğludur. Asıl adı Numan’dır. Şeyhi 

Hamidüddin Aksarayi ile ilk görüşmesi bayram gününe rastladığı ve 
şeyhi Numan’a Bayram diye hitap ettiği için Bayram adıyla 

anılmıştır (Köprülü, 2004; Banarlı, 2001). 
--233--



Tahminen Ankara’nın Çubuk ilçesinin Solfasol (Zülfazıl) 

köyünde doğmuştur. Türbesi Ankara’da adıyla anılan camidedir. 

Augustus (Ogüst) mabedi ile yan yana günümüze ulaşmıştır 

(Levend, 2010; Özkırımlı, 2004). 
Medresede öğrenim görerek yetişti. Zamanının en iyi 

öğrenimini yapmıştır. Melike Hatun medresesinde müderris olarak 

ders verdi (Kocatürk, 1964; Timurtaş, 1998). 

Gördüğü rüya üzerine Şeyh Hamid-i Veli’ye (Somuncu 

Baba) bağlandı. Tasavvuf yoluna yöneldi. Kendini tasavvufa verdi. 

Anadolu’yu (Kayseri, Aksaray), Şam’ı, Hicaz’ı dolaştı. Şeyhinin 

ölümünden sonra Ankara’ya döndü. Nakşibendiliğin ve Halvetiliğin 

birleşmesinden oluşan Bayramiyye (Bayramilik) tarikatını kurdu 

(Levend, 2010). İrşad faaliyetinde bulundu. Kısa zamanda şöhreti 

yayıldı. Müridleri ve sevenleri çoğaldı. Pek çok ünlü kişi Bayram’a 

mürit oldu. Kendini çekemeyenler tarafından Sultan II. Murat’a 
aleyhinde dedikodular ulaştırıldı. Bunun üzerine padişah tarafından 

Edirne’ye çağrıldı. II. Murat kendisiyle görüşüp değerini anladı. 

Ankara’ya dönmesine izin verildi (Köprülü, 2004; Kabaklı, 2011). 

Müridlerinden vergi alınmaması emredildi. Yetiştirdiği 

önemli şahsiyetler vasıtasıyla tasavvufi hayatın gelişmesine katkıda 

bulundu. Fatih Sultan Mehmet’in hocası olan Ak Şemseddin’i 

yetiştirmiş ulu bir kişidir. Eşrefoğlu Rumi ve Şeyhi gibi ünlü âlim ve 

şairler müritlerinden bazılarıdır (Banarlı, 2001; Levend, 2010). 

Hoca Ahmet Yesevi, Yunus Emre ve Hacı Bektaş-ı Veli 

geleneğinin XV. yüzyıldaki en önemli temsilcisidir. Yunus Emre’nin 
etkisindedir. Anadolu’daki tasavvufi edebiyatın gelişmesinde etkili 

olan şahsiyetlerin başında gelir (Köprülü, 2004; Özkırımlı, 2004). 

Şiirleri son derece güzeldir. Günümüze pek az şiiri ulaşmıştır. 

Değerli şairden elimizde sadece beş şiir vardır. Herhalde bütün 

şiirleri 5 tane değildir (Karaalioğlu, 1973; Kabaklı, 2011). 

Beş şiirden üç tanesini hece, iki tanesini aruz vezniyle yazmıştır 

(Timurtaş, 1998; Kocatürk, 1964). 

Şathiyye ve ilahi tarzındaki şiirlerinin bazıları bestelenmiştir. 

Eskiden tekkelerde zikir sırasında okunurdu, günümüzde 

okunmaktadır (Banarlı, 2001; Levend, 2010). 

İlahiler dil, anlatım ve duygu zenginliği bakımından çok 
başarılıdır. Arapça, Farsça bildiği hâlde Türkçe yazmıştır (Özkırımlı, 

2004; Kabaklı, 2011). Şiirleri sade ve samimidir (Kabaklı, 2011). 
--234--



Dervişlerin halkın sırtından geçinmelerine para ve yiyecek 

istemelerine karşı çıkmıştır. El emeği ile geçinmeyi, ihtiyaç kadarını 

yemeyi, artanı dağıtmayı tavsiye etmiştir. Mutasavvıf bir şair 

olmasına rağmen imar ve inşa faaliyetlerinden söz etmiştir. İmar ve 
inşa faaliyeti unsurları sosyal bakımdan ilgi çekicidir. Ankara 

çevresinde çiftçilikle uğraşmıştır. Müritleriyle birlikte şehrin 

yeniden yapılanması için çalışmıştır (Köprülü, 2004; Levend, 2010). 

 

Ali Şȋr Nevâȋ (1441-1501) 

Herat’ta doğdu. Herat’ta yaşadı. Uygur Türklerinden köklü, 

iyi bir aileye mensuptur (TDV İslâm Ansiklopedisi, 1988–2020). 

Ünlü Çağatay Horasan Hakanı bilgin ve şair Hüseyin Baykara ile 

birlikte büyüdü. Yakın arkadaşı, dostudur (TDV İslâm 

Ansiklopedisi, 1988–2020). Hüseyin Baykara’nın vezirliğini 

yapmıştır (TDV İslâm Ansiklopedisi, 1988–2020). Hayatı devlet 
hizmetinde geçmiştir. Değişik devlet hizmetlerinde bulunmuştur. 

Güçlü bir ilim ve devlet adamıdır (TDV İslâm Ansiklopedisi, 1988–

2020; Levend, 2010). 

Nevai, iyi bir eğitim almıştır. İyi Arapça, Farsça öğrenmiştir. 

Özellikle Farsçası şiir yazacak kadar kuvvetlidir (Kocatürk, 1964; 

Boratav, 1983). 

Ailesinden gelen ve devlet hizmetinden elde ettiği servetinin 

tamamını fakirlere ve ihtiyaç sahiplerine ayırmıştır. Kurduğu 

vakıfların sayısı yüze bıraktığı medrese, han, hamam, kervansaray 

gibi eserlerin tamamı beş yüze yaklaşmaktadır (Karaalioğlu, 1973; 
TDV İslâm Ansiklopedisi, 1988–2020). 

Konağını şair, yazar ve ilim adamlarına açmıştır. Konağında 

yapılan sohbetler “Nevâî sohbetleri” deyiminin yüzyıllar boyu 

kullanılmasına yol açmıştır (TDV İslâm Ansiklopedisi, 1988–2020). 

Dili yalındır. Anlatımı coşkuludur, duyguludur. Çağatay 

Türkçesi Nevâî’nin yazdığı eserler sayesinde büyük bir edebiyat dili 

edebî dil hâline gelmiştir (İpekten, 1996). Bunun sonucu 

Çağatayca’dan Nevai dili diye bahsedilir olmuştur. Kullandığı 

mecazlar ve anlatım tekniği Nevai dili olarak XIX. yüzyıla kadar 

gelmiştir (TDV İslâm Ansiklopedisi, 1988–2020). 

Dil anlayışı çok önemli bir özelliğidir. Bilinçli, iyi bir dilcidir. 
Döneminde Türk şairleri Arapça ve Farsça’ya yönelmişti. Giderek 

Türkçe neredeyse kınanır duruma düşmüştü (Akün, 1994; Akün, 
--235--



1996). Böyle bir ortamda Türkçe’yi Türk dilinin zenginliklerini 

savundu (Muhakemetü’l-Lügateyn). Nevai, Türk Bilge Kağan ve 

Kaşgarlı Mahmut’tan sonra tanıdığımız en şuurlu Türk 

milliyetçisidir (TDV İslâm Ansiklopedisi, 1988–2020). Millet 
anlayışı öncekilerden daha derin ve geniştir. Tabii ve fiili olarak var 

olan Türklüğün sosyal bir öz kazanmasını ister. Tabiat halkı yerine 

kültür halkı oluşturmak emelindedir. Açıkça bir kültür 

milliyetçisidir. Kalem ile Türk dili birliğini kurmak, tek bir Türk dil, 

edebiyat ve kültür bayrağını kaldırmak vasıtasıyla büyük Türklüğü 

tek bir ruh bayrağı altında toplamak, manevi birliği sağlamak için 

gayret göstermiştir (TDV İslâm Ansiklopedisi, 1988–2020). Türkçe 

çok güzel şiirler yazmıştır (Kocatürk, 1964). 

Gazellerinin çoğu bestelenmiştir (Kaplan, 2013). 

Aşk, Allah sevgisi, hayatın güzelliği gibi konuları işlemiştir 

(Kocabıyık, 2004; Kaplan, 2011). 
Anadolu’da klasik edebiyat gelişirken Orta Asya Çağatay 

sahasında aynı özellikleri taşıyan bir klasik edebiyatın meydana 

gelmesine katkıda bulunmuştur (Levend, 2010; TDV İslâm 

Ansiklopedisi, 1988–2020). Çağatay edebiyatının kurucusu ve en 

büyük şairidir (Boratav, 1983). 

Etkisi ölümünden sonra devam etmiştir. Çağdaşı Necati ile 

birlikte XVI. yüzyılın en büyük şairi sayılabilecek olan Fuzuli’yi 

derinden etkilemiştir (Akün, 1996). 

Hüseyin Baykara tarafından sevilip sayılması sebebiyle 

bütün Türk dünyasında büyük bir üne kavuşmuştur (TDV İslâm 
Ansiklopedisi, 1988–2020). Kişilik ve kimliği ile saygıyla 

anacağımız bir Türk büyüğüdür (Banarlı, 2001). 

Ali Şir Nevai’nin manzum, mensur otuz civarında eseri 

vardır (TDV İslâm Ansiklopedisi, 1988–2020). 

Başlıca eserleri şunlardır: 

1. Muhakemetü’l Lügateyn  

En önemli eseridir. İki dilin duruşması, karşılaştırılması 

demektir. Türkçe konusundaki görüşlerini inancını belirtir. 

Türkçe’nin Farsça’dan üstün olduğunu ispatlamak için yazmıştır. 

Karşılaştırmalar sonunda Türkçe’nin mecazlar, nüanslı, eşteş, sesteş, 

anlamdaş, cinaslı, kelimelerin çokluğu, kelime sayısı, hazinesi, 
söyleyiş çeşitliliği, özellikle fiil çekimlerinin zenginliği, daha çeşitli 

olması, işteşlik, ettirgenlik, zarf-fiil çekimlerinin Farsça’da 
--236--



olmaması, anlam güzelliği ve zenginliği bakımından Farsça’dan 

üstün olduğunu ispat etmektedir.  

Her iki dili çok iyi kullanması, bir dildeki bilgileri diğer dile 

rahatlıkla aktarabilmesi tezlerini ispatlamasını kolaylaştırmıştır. 
Eser bugün karşılaştırmalı, dil bilim çalışmaları açısından büyük bir 

önem taşımaktadır. Nevai, Muhakemetü’l Lügateyn ve diğer eserleri 

çalışmalarıyla kültür yabancılaşmasına uğrayan aydınlarımızın 

yanlışlarını engellemeye çalışmıştır. Bunda bir derece başarılı 

olmuştur (TDV İslâm Ansiklopedisi, 1988–2020; Akün, 1996). 

2. Hamse  

Ünlü İran Şairi Nizami’nin Hamse’sine karşı yazdı. Hamse 

sahibi ilk Türk şairidir. Hamse, aynı şairin beş mesnevisinden oluşan 

esere denir. Nevai’nin hamsesinin içinde bulunan beş mesnevi 

şunlardır:  

a) Hayretü’l ebrâr 
b) Ferhad ü Şirin 

c) Leyla vü Mecnȗn 

d) Seb’a-i Seyyâr 

e) Sedd-i İskenderî (Banarlı, 2001; TDV İslâm 

Ansiklopedisi, 1988–2020). 

3. Lisanü’t-Tayr: İranlı Bilgin Feridüddin Attar’ın Mantıku’t 

Tayr adlı mesnevisine karşı yazdı (Gölpınarlı, 1999; Boratav, 1983). 

4. Hazâinül Maâni: (Manaların Hazineleri): Dört Türkçe 

divanının birleştirilmesiyle oluşmuştur. Elli beş bin mısradır:  

a) Garaibü’s Sığar (Küçükken yazdığı şiirler) 
b) Nevadirü’s-Şebâb (Gençlik şiirleri) 

c) Bedâyi’ül Vasat (Orta yaş şiirleri) 

d) Fevaidü’l-Kiber (Yaşlılık şiirleri) (Banarlı, 2001; Levend, 

2010). 

5. Farsça Divan  

6. Mecâlisü’n Nefâis: Şairlerin hayatıyla ilgilidir. Türk 

edebiyatında ilk tezkiredir  (TDV İslâm Ansiklopedisi, 1988–2020). 

7. Mizanü’l Evzan: Türk şiirinin özelliklerini anlatır 

(İpekten, 1996). 

8. Nesaimü’l Mahabbe: Molla Cami’nin Nefehatü’l Üns adlı 

eserinin tercümesidir. Her ikisi sevgi esintileri manasına gelir (Pala, 
2003; Pala, 2013). 

9. Mahbûbü’l Kulûb  
--237--



10. Münşeât 

 

Süleyman Çelebi 

Hayatı iyi bilinmemektedir. Hakkında fazla sağlıklı bilgi 
yoktur. Değişik kaynaklarda farklı bilgiler verilmektedir. Doğum ve 

ölüm tarihleri kesin değildir. 1360-1420, 2 arasında yaşadığı 

söylenir. Bursa’da doğmuştur. Bursa’da yaşamıştır. Mezarı 

Bursa’dadır (Banarlı, 2001; Kaplan, 2011). 

Sağlam bir dinî terbiye almıştır. Ünlü din bilginlerinden Emir 

Sultan’ın öğrencisidir. İyi bir öğrenim, eğitim görmüştür. I. Murat 

döneminde yaşamıştır. Bir başka iddiaya göre Yıldırım Beyazıd’ın 

saray imamı olmuştur. Ardından Bursa’daki Ulu cami’de bir süre 

imamlık yapmıştır (Köprülü, 2004; Pala, 2013). 

Dinî-tasavvufi Türk edebiyatının XV. yüzyılda yetiştirdiği 

önemli şahsiyetlerin önde gelenlerindendir (Kaplan, 2011). 
Tek eseri Vesîlet’ün Necât (Kurtuluş Yolu Sebebi) ile tanınır. 

Eskiden beri ve bugün halk arasında Mevlid olarak tanınır. Bir 

şaheser olan Mevlid’i 1409-1410 yılında Ulu Cami’de imamlık 

yaptığı sırada yazmıştır (Banarlı, 2001; Köprülü, 2004). 

Mevlid; doğmak, doğum zamanı, doğum yeri, manalarına 

gelir. Fakat dilimizde mevlit denilince genellikle Peygamberimiz 

Hz. Muhammed’in doğumu ve bunu konu alan, anlatan eser, edebî 

tür anlaşılır. Genellikle mesnevi nazım şekliyle yazılır (Pala, 2013). 

Mevlid şeklindeki eserlerde Muhammed Nüru’nun yaratılışı, 

öbür peygamberlerden geçerek Hz. Muhammed’e gelişi, Hz. 
Peygamberin doğumu, doğumundan önceki ve sonraki olağanüstü 

hâller, peygamber oluşu, savaşları, mucizeleri, ahlak, miraç, ölüm 

konuları anlatılmaktadır (Kaplan, 2011). 

Mevlid, gerçekte bir mesnevidir. Peygamberimiz Hz. 

Muhammed Mustafa’nın hayatını anlatan dinî bir hikâyedir (Banarlı, 

2001). 

Başlıca bölümleri şunlardır: 

1. Münâcât (Allah’a Yalvarış) 

2. Vilâdet (Peygamberin Doğuşu) 

3. Risâlet (Peygamber Oluşu) 

4. Mi’râc (Göklerde Allah’la buluşması) 
5. Rıhlet (Peygamberin ölümü) En güzel en duygulu ve en 

dokunaklı kısmıdır. 
--238--



6. Dua (Köprülü, 2004). 

Yer yer yabancı kelimeler, Arapça, Farsça kullanılmıştır. 

Devrine göre anlaşılırdır. Eski Anadolu Türkçe’sinin imla özelliğini 

gösterir. Sadelik, yalınlık, samimiyet, sıcaklık, coşku, liriklik gibi 
anlatım özellikleri iç içedir. Özellikle halka halkın diliyle seslenen 

eser, okuyanı veya dinleyeni derinden etkiler ve onlara bir ruh 

enginliği verir (Kaplan, 2011; Pala, 2013). 

Süleyman Çelebi, Mevlid’i Hz. Muhammed’in en son ve en 

büyük, diğer peygamberlerden üstün peygamber olduğunu ispat 

etmek için yazmıştır. Fethinden sonra Bursa bir anda bütün İslam 

dünyasının önemli bir kültür merkezi hâline geldi. Birçok bilgin, 

usta ve sanatçı Bursa’ya yerleşti. Bunlar arasında bulunan İranlı bir 

vaiz İslam peygamberinin öbür peygamberlerden farkı olmadığını 

ileri sürdü. Hz. İsa ve Hz. Musa’dan üstün olmadığını hatta onların 

daha üstün olduğunu iddia etti. Daha sonraları Fatih ve Kanuni, 
dönemlerinde yine İran’dan gelen bazı kimseler tarafından söylenen 

bu cahilce sözler, halk arasında büyük karışıklıklara ve öfkeye sebep 

oldu. Bunun üzerine Süleyman Çelebi Mevlid’i yazdı. Durumun 

önemli etkisi eserin bir anda beğenilerek yayılmasının 

sebeplerindendir (Köprülü, 2004; Banarlı, 2001). 

Süleyman Çelebi’nin Mevlid’i yazmasının diğer sebebi ehl-i 

sünnet inancını güçlendirmektir (Kaplan, 2011). 

Peygamberimizi öven ve onun hayatını anlatan birçok şiir 

yazılmıştır. Bunların pek çoğuna mevlid adı verilmiştir. Ancak 

hiçbirisi, halk tarafından Süleyman Çelebi’nin Mevlid’i kadar 
beğenilmemiş, sevilmemiş, benimsenmemiş, tanınmamış, yaygın 

hâle gelmemiştir. Dinî edebiyatımızın en sevilen en çok okunan ve 

en tanınmış eseridir (Banarlı, 2001). 

Mevlid, dilimizin ve kültürümüzün en önemli eserlerinden 

biridir. Toplumumuzun ortak duyuş, düşünüş ve heyecanını 

oluşturmuştur. Kur’an-ı Kerim’den sonra en çok okunan dinî 

metindir. Dünyada hiçbir şair ve hiçbir şiir Mevlid kadar değerli, 

büyük ve uzun ömürlü olmamıştır halk arasında büyük kabul görmüş 

ve yüzyıllardır okunmuştur (Kaplan, 2011; Pala, 2013). 

Mevlid aslında Hz. Peygamberin doğum yıldönümünü 

kutlamak amacıyla yazılmıştır. Ancak doğum, ölüm gibi çeşitli 
sebeplerle okutulmuştur. Özel şekilde ve bazı âdetlere uyularak 

okunmaktadır. Ölenlerin ardından mevlid okutmayı dinî-millî bir 
--239--



gelenek olarak yaşatmaktayız. Mevlid’i dinlerken hem 

peygamberimiz hem kendi yakınlarımız için duygulanırız. Süleyman 

Çelebi’nin eseri, dilden dile geçerken çıkarma ve eklemelerle yer yer 

değişikliğe uğramıştır (Köprülü, 2004). 
 

Fuzuli (1490-1556) 

XVI. yüzyıl Divan Edebiyatı şair ve yazarıdır (Kocatürk, 

1964). Klasik edebiyatın iki büyük şairinden biridir. Diğeri Baki’dir. 

XVI. yüzyılın şiirde büyük ustalarından biridir. Türk edebiyatının en 

büyük şairlerindendir. Fuzuli sadece çağının değil bütün Türk 

edebiyatının en güçlü sanatçıları arasında yer alır. Fuzuli 

şiirlerindeki akıcılık, düşüncelerin hayal ve benzetmelerle ifadesi 

anlatımındaki samimiyetle yalnız Türk edebiyatının değil bütün 

dünya edebiyatının önemli büyük şairlerinden sayılmaktadır 

(Köprülü, 2004; İpekten, 2011). 
İngilizler için Shakespeare (Şekspir), Fransızlar için Victor 

Hugo (Viktor Hügo), Almanlar için Goethe (Göte) ne anlam ifade 

ediyorsa Fuzuli bizim için o anlamı ifade eder (Banarlı, 2001). 

Hayatı hakkında bilgimiz azdır. Fuzuli’nin yaşadığı yer ve yıl 

kesinlikle belli değildir. Irak’ta yaşamıştır. Tezkirelere göre 

Bağdat’ta Hille’de Kerbela’da yaşamış olabilir. Bağdat yakınlarında 

Hille’de doğmuştur. 1556 yılında altmış yaşlarında öldüğü söylenir. 

Babası Hile müftüsü Süleyman Efendi’dir (İpekten, 2011; Kaplan, 

2013). 

İyi bir eğitim gördü. Arapça ve Farsça’yı öğrendi (Köprülü, 
2004). 

Sadece Bağdat, Hile ve Kerbela’da yaşamasına rağmen ünü 

bütün Türk topluluklarına yayılmıştır. Türk edebiyatının en büyük 

gazel şairlerindendir (Banarlı, 2001). 

Hatayi mahlasıyla Türkçe şiirler yazan Şah İsmail ve 

Bağdat’a gelen Kanuni Sultan Süleyman, Fuzuli’ye ilgi gösterdi ve 

destek oldu. Kanuni, Bağdat vakıflarından Fuzuli’ye hisse verdi. Şah 

İsmail ve Safevi ileri gelenlerine ve Kanuni’ye Osmanlı ileri 

gelenlerine şiirler sunmuştur. Ancak devrinde layık olduğu takdiri 

göremedi (İpekten, 2011). 

Gerçek adı Mehmet’tir. Fuzuli takma adı (mahlas)dır. Fuzuli, 
fazlalık, gereksiz, boşuna, haksız, yersiz, boşboğaz anlamına gelir. 

--240--



Başka bir şair beğenip almasın diye Fuzuli mahlasını seçmiştir. 

Fuzuli “faziletli” anlamına da gelir (Kaplan, 2013). 

Yokluk içinde yaşadı. Fuzuli, hayatı boyunca yoksulluk ve 

yalnızlık çekti. İstanbul’dan uzak oluşu yüzünden değeri oranında 
ilgi göremedi. Son zamanlarında Kanuni’nin kendisine bağladığı 

dokuz elçilik maaşı bir türlü alamadı (Köprülü, 2004). 

Yoksulluk, ilgisizlik ve yalnızlık büyük şairi olumsuz yönde 

etkiledi. Ulaşılmaz yeteneğiyle gözardı kalışı arasındaki tezat, 

Fuzuli’yi karamsarlığa itti. Şiirlerinde sürekli bir yakınma ve şikâyet 

vardır (Banarlı, 2001). 

Fuzuli genellikle aşk konusunu işlemiştir. Fuzuli’nin aşkı 

manevidir. Fuzuli’nin aşk anlayışında sevgiliye kavuşmak (vuslat) 

yoktur. Âşıklar kavuşmamalı, sürekli hasret ve acı çekmelidir. Ancak 

böyle bir aşk sonsuzlaşır. Şair, aşk anlayışına uygun düşmesi için 

ünlü mesnevisinde Leyla ile Mecnun’u birleştirmez. Fuzuli’nin 
şiirlerindeki aşk teması acı çekmek, hep acı çekmektir. Aşkı, acıyı ve 

ıstırabı lirizmin zirvesinde işlemiştir (Kaplan, 2013). 

Fuzuli’yi büyük şair yapan diğer bir özelliği çok zengin bir 

hayal gücüne sahip olmasıdır. Fuzuli başka şairler gibi şiiri kelime 

oyunlarına boğmamış, hep derin hayal gücünü şiirleştirmiştir 

(İpekten, 2011). 

Fuzuli lirik bir şairdir. Şiirlerindeki duygu zenginliği söyleyiş 

güzelliği okuyucuyu bir anda duygulandırır (Banarlı, 2001). 

Fuzuli’nin dili Osmanlıcadır. Ancak Fuzuli’nin dili 

çağdaşlarına göre yalındır. Azeri Türkçesi ile yazmıştır (Köprülü, 
2004). 

Fuzuli, Türk edebiyatında ünü ve etkisi en yaygın 

şairlerimizden biridir (Kaplan, 2013). 

Şairin on bir kadar eseri vardır (İpekten, 2011). 

1. Türkçe Divan 

2. Farsça Divan 

3. Arapça Divan 

4. Leylâ vü Mecnun: En çok tanınmış bir eseri, mesnevisidir. 

Ünlü bir Arap aşk hikâyesidir. Birçok Türk, Arap ve Fars şairi onu 

mesnevi şeklinde yazmışlardır. Fuzuli, Leyla ile Mecnun 

mesnevisini ünlü Türk şairlerinden Genceli Nizami’nin Leyla ile 
Mecnun eserine karşı yazmıştır. Fuzuli, çok bilinen aşk hikâyesine 

farklı bir yorum getirmiştir. Fuzuli’nin yorumu dinî ve tasavvufi 
--241--



durumların açıklamasında örnek olarak kullanılmıştır. Filme 

alınmıştır (Kaplan, 2013). 

5. Hadikâtü’s Süeda: Hz. Hüseyin’in öldürülmesini anlatır 

(İpekten, 2011). 
6. Kırk Hadis Tercümesi 

7. Beng ü Bade 

8. Şikâyetnâme 

9. Sakinâme 

10. Sıhhat ü Maraz 

 

Bâkȋ (1526-1600) 

XVI. yüzyılda klasik edebiyatımızın en önemli isimlerinden 

biridir. Sultanü’ş-Şuara’dır (Banarlı, 2001; Kocatürk, 1964). 

Osmanlı devleti’nin bir dünya devleti hâline geldiği dönemde Baki, 

dünya devletinin sanatta yetiştirdiği en büyük temsilcilerden biri 
olmuştur (Banarlı, 2001; İpekten, 1996). 

1526 yılında doğdu. İstanbul’da yaşadı. 1600 yılında 

İstanbul’da öldü (Banarlı, 2001). 

Adı Abdükbakî’dir. Baki onun mahlasıdır (İpekten, 1996). 

İyi bir medrese öğrenimi gördü. Halep, Mekke, Medine ve 

Silivri’de görev yaptı. Daha sonra İstanbul’a döndü. Müderrislik, 

kazaskerlik yaptı. Ömrü boyunca önemli devlet görevlerinde 

bulundu. Ancak en çok istediği Şeyhülislamlık makamına bir türlü 

ulaşamadı (Banarlı, 2001; Kocatürk, 1964). 

Baki, Fuzuli’ye göre çok şanslıdır. Sultan Süleyman’ın 
büyük ilgi ve yakınlık gösterdiği ve yardım ettiği bir şairdir. İlgi, 

Kanuni’nin ölümünden sonra gelen padişahlarca da sürdürülmüştür 

(İpekten, 1996). 

Baki’nin yazdığı kasideler ve gazeller, Sultan Süleyman’ın 

parlak zaferlerine pek uygun düşmüştür. Baki, âdeta ses bakımından 

debdebeli şiirleriyle Sultan Süleyman’ın ihtişamlı yaşayışına alkış 

tutmuştur. Padişahla şair arasındaki yakınlığa diğer şairler gıpta 

etmiştir. Baki’yi zamanın en büyük şairi yapan Sultan Süleyman’dır, 

demişlerdir (Banarlı, 2001). 

Baki kendine çok güvenen bir psikolojiye sahiptir. Fuzuli gibi içe 

dönük ve karamsar değildir. Gerek kendi üstün yeteneği gerek 
padişahtan aldığı destek gerekse diğer şairlerin övgüleri Baki’ye 

haklı bir güven duygusu vermiştir (Kocatürk, 1964). 
--242--



Fuzuli ile pek çok özellikleri bakımından ayrılır. Baki hayatı 

sever, eğlenceden yiyip içmekten hoşlanır. Dışa dönüktür. Fuzuli 

hayattan şikâyetçidir. İçe dönüktür. Yalnızlığı sever (İpekten, 1996). 

Baki, tabii aşkın peşindedir. Yaşayan var olan somut 
güzellere âşık olur. Şiirlerini onlar için yazar. Tabiat, çevre ve maddi 

güzelliklere yönelmiştir. Fuzuli, platonik aşkın manevi sevginin 

aşkın yanındadır. İnsana insanın iç dünyasına yönelmiştir. Yüce 

düşünceleri şiirleştirmiştir (Banarlı, 2001). 

Baki, şiir yazmak için derin bir hayal gücü aramaz. Baki için 

süslü, sanatlı, tevriyeli bir söyleyiş başta gelir. Söz sanatlarına çok 

yer vermiştir. Söz sanatlarının kullanılmasında çok ustadır. Bir sözü, 

üstlenebileceği kadar mazmun ve anlam üstlenecek kadar ölçülü 

söyler. Baki’nin söz inceliğine ancak düşünüldükçe varılabilir. 

Baki’nin şiiri öyle daha ilk bakışta görülen söz sanatları yığını 

değildir. Titizliği yüzünden Baki’ye şiirin kuyumcusu denilmiştir 
(Kocatürk, 1964). 

Aruz veznini çok iyi kullanır. Baki’de vezin kusurları hemen 

hemen yoktur. Sultan Süleyman için yazdığı mersiye, şeklinin en 

başarılı misalidir (İpekten, 1996). 

Şairin dili genellikle ağırdır. Başarılı bir anlatımı vardır 

(Banarlı, 2001). 

Gazellerindeki hayal ve ince zekâ unsurları ve özellikle 

tabiat, güzellik, aşk gibi konulardaki güçlü söyleyişi kendisinden 

sonraki şairleri etkilemiştir. Dolayısıyla Baki’ye Sultanü’ş Şuara 

(şairler sultanı) unvanı verilmiştir (Kocatürk, 1964). 
Ünü yalnız İstanbul’da kalmamış, bütün Müslüman ülkelere 

yayılmıştır (Banarlı, 2001). 

Eserleri: 

1. Divan: En önemli eseridir. Osmanlı toprakları içinde en 

çok okunan ve çoğaltılan kitaplardan biridir. Macaristan’dan 

Arabistan’a kadar birçok bölgede zevkle okunmuştur (İpekten, 

1996). 

Arapçaya tercüme ettiği mensur eserleri: 

2) Kırk Hadis Tercümesi (Hadis-i Erbaîn Tercümesi) 

3) Mekke’nin Faziletleri (Fezail’i Mekke) 

4) Cihad’ın Faziletleri (Fezâil’i Cihâd) 
5) Maalimü’l- Yakîn fi Sîreti Seyyidi’l Murselîn (Banarlı, 

2001; Kocatürk, 1964). 
--243--



Nef’ȋ 

Asıl gerçek adı Ömer’dir. Nef’i (faydalı) takma adı 

(mahlas)dır. Erzurum Hasankale’de doğdu. Genç yaşında I. Ahmet 

döneminde Erzurum’dan İstanbul’a geldi. Ömrünün otuz yılını 
İstanbul’da geçirdi. Dört Osmanlı padişahının yakınında bulundu 

(İpekten, 1996; Pala, 2003). 

İyi bir öğrenim gördü. Küçük yaşlardan itibaren şiirle uğraştı. Güçlü 

bir dili vardır. Padişahlara yazdığı kasidelerle kısa sürede üne ulaştı. 

Nef’i yalnız XVII. yüzyılın değil bütün klasik edebiyatın en büyük 

kaside şairlerinden biridir. Devirlerinde yaşadığı padişahların 

hepsini akıl almaz denecek güzellikle ve incelikle övmüştür. Hiç 

şüphesiz en güçlü kasidelerini en çok ilgisini yardımını gördüğü IV. 

Murat için yazmıştır. Nef’i büyük bir kasideci olduğunun 

farkındadır. Kasideciliğiyle övünür Kasidelerinde ihtişamlı bir üslup 

görülür (Banarlı, 2001; İpekten, 1996). 
Nef’i kaside sahasında büyük bir usta olduğu kadar hiciv türü 

şiirlerinde çok güçlüdür. XVII. yüzyıl hiciv ustasıdır (Levend, 2010). 

Sert hicivleri vardır. Övmesini bildiği kadar yermesini bilir. Yazdığı 

hicviyelerde (yergi şiirleri) karşısına aldığı kişileri ağır şekilde 

küçük düşürür. Zaman zaman sadrazam ve vezirlerle ilgili çok sert 

ve hakaretlerle dolu şiirler yazmıştır. IV. Murat tarafından önceleri 

sevilmiş. Hicivleri bir süre IV. Murat’ın hoşuna gitmiştir. Fakat bir 

gün, padişah, Nef’i’nin hicivlerini okurken yıldırım düşmüş. Bunu 

hicviyelerin uğursuzluğuna yorumlayan padişah, Nef’i’nin hicviye 

yazmasını yasaklar. Ancak Nef’i hiciv yazmayı sürdürür. Dönemin 
tanınmış devlet adamlarından Bayram Paşa aleyhinde bir dörtlük 

yazar. Padişah kızar ve öldürülmesini emreder. Nef’i idam edilir. 

(Pala, 2003; Banarlı, 2001) 

Belli başlı eserleri şunlardır: (İpekten, 1996) 

1. Türkçe, Farsça divanlar 

2. Siham-ı Kaza (Kaza Okları): Hicivlerini topladığı 

kitabıdır. 

 

Şeyhülislam Yahya (1552-1643) 

Yahya Efendi, İstanbul’da doğmuştur. Bir ilim adamı olan 

babasından ve zamanın önemli bilginlerinden ders alarak kendini 
yetiştirmiştir. Çalışmaları sonunda şeyhülislamlığa kadar 

yükselmiştir (İpekten, 1996; Kaplan, 2004). 
--244--



XVII. yüzyılın önde gelen şairlerinden biridir (Banarlı, 

2001). XVII. yüzyıl gazel şairidir (Necatigil, 2016). 

Yahya Efendi, XVI. yüzyılda Baki ve Fuzuli ile gelişen gazel 

türünü daha güzelleştirmiş ve geliştirmiştir. Gazel tarzının üstadıdır. 
Yahya Efendi’nin gazelleri, duygulu, samimi, etkileyici, zarif, şȗh ve 

âşıkanedir (İpekten, 1996). 

Bir din görevlisi olmasına rağmen Yahya Efendi’de maddi 

aşkın neşesi zevki görülür. Son derece cesurdur. Aşkı yemeyi içmeyi 

öven çok güzel gazeller yazmıştır. Cahil din görevlilerinin 

eleştirileriyle karşılaşmıştır. Yahya Efendi her fırsatta softaları 

yermiştir (Kaplan, 2020). 

Şeyhülislam Yahya, hiçbir şairi taklit etmemiştir. 

Şeyhülislam Yahya sadece derin duygularını samimi bir şekilde 

ortaya koymuştur (Banarlı, 2001). 

Dili, çağdaşlarına göre hayli yalın, sadedir. Sıcak, etkileyici, 
zarif, nükteli, samimi ve kolay anlaşılan bir anlatımı vardır. Bazen 

rindane ve tasavvufi bir edayla söyler (İpekten, 1996). 

Nedim’i müjdeler gibidir. Baki ile Nedim’i birbirine bağlar (Kaplan, 

2004). 

His ve hayal âlemi zengindir. Kelime oyunlarına şekil 

sanatlarına önem vermemiştir (İpekten, 1996). 

İstanbul Türkçesini şiir dilimize başarılı bir şekilde 

yerleştirmiştir (Banarlı, 2001). 

Devrinde uyandırdığı saygı ile Nef’i bile Yahya Efendi’ye 

kasideler tanzim etti. Gazel kudreti daha sonra Nedim tarafından 
kabul ve takdir edildi (Kaplan, 2004). 

Şeyhülislam Yahya’nın orta hacimde bir divanı vardır. Ayrıca 

dinî, tarihî ve edebî konularda risale ve tercümeleri bulunmaktadır 

(İpekten, 1996). 

 

Nâbȋ (1640,2-1712) 

Yusuf Nabi Urfa’da doğdu (İsen, 1997). İlk öğrenimini 

Urfa’da yaptı (İpekten, 2019). Geçimini arzuhalcilikle sağlamaya 

başladı (İsen, 1997). Arapça ve Farsça’yı çok iyi bilir (Banarlı, 

2001). Yakınlarının tavsiyeleri üzerine IV. Mehmet zamanında 

İstanbul’a geldi (İpekten, 2019). Yetmiş iki yıl süren ömründe altı 
padişah gördü (İsen, 1997). Musahip Mustafa Paşa’ya sunduğu bir 

şiirle Paşanın dikkatini çekti (Banarlı, 2001). Divan kâtipliğine 
--245--



atandı (İpekten, 2019). Kısa zamanda şiirlerinin güzelliği ile 

kendisini sanat çevrelerine kabul ettirdi (İsen, 1997). 

İstanbul ve Edirne’de bulundu (Banarlı, 2001). Musahip 

Mustafa Paşa’yla Mora’ya gitti (İpekten, 2019). Padişahın ölümü 
üzerine Halep’e yerleşti (İsen, 1997). Divanını ve mesnevilerinin bir 

kısmını Halep’te yazdı (Banarlı, 2001). Daha sonra Baltacı Mehmet 

Paşa ile İstanbul’a geldi (İpekten, 2019). Devrin ünlü şairleri 

tarafından saygıyla karşılandı (İsen, 1997). 

Kendisine saygıyı dile getiren “şeyhü’ş-şuara” unvanı ile 

onurlandırıldı (Banarlı, 2001). 1712 yılında İstanbul’da öldü 

(İpekten, 2019). 

Nabi, bilgin bir şairdir (İsen, 1997). Didaktik şiirin 

öncüsüdür (Kocatürk, 1964). Çağının bozulmuş devlet geleneğini 

kaybolan ahlaki değerlerini düzeltmek için şiirler yazdı (Banarlı, 

2001). Oğluna seslendiği Hayriye-i Nabi, eğitim değeri yüksek bir 
eserdir (İpekten, 2019). Nabi, öğüt verici, eğitici, öğretici (didaktik) 

bir şairdir (İsen, 1997). Şiirleri duygudan çok düşünceye yakındır 

(Banarlı, 2001). 

Nabi, XVII. yüzyılın en tanınmış şairlerinden biridir 

(İpekten, 2019). Şiirleri Koca Ragıp Paşa, Ziya Paşa, Muallim Naci 

gibi şairleri etkilemiştir (İsen, 1997). Gazel türünde eser veren 

başarılı şairlerimizden biri kabul edilir (Banarlı, 2001). Gazelleri 

ister istemez, klasik gelenek gereğince aşktan sevgiliden söz eder 

(İpekten, 2019). Nabi’nin ününü sağlayan fikir ağırlıklı şiirleridir 

(İsen, 1997). 
Nabi’nin dili, çağdaşı şairlerin diline göre daha yalındır 

(Banarlı, 2001). Anlatımı açık ve durudur (İpekten, 2019). 

Eserleri: 

1. Divan (Türkçe, Arapça): Türkçe Divan’ı eserleri arasında 

çok önemlidir (İsen, 1997). 

2. Hayrâbâd: Manzum bir hikâyedir (Banarlı, 2001). 

3. Hayriye (Hayrinâme, Hayriye-i Nabi): Mesnevidir 

(İpekten, 2019). Eserleri içinde çok önemlidir (İsen, 1997). Sosyal 

ve öğretici niteliklere sahiptir (Banarlı, 2001). Oğluna hayatta nasıl 

hareket etmesi gerektiğine dair öğütler vermek üzere yazmıştır 

(İpekten, 2019). Eğitim tarihimiz açısından önemlidir (İsen, 1997) 
4. Münşeat: Mektuplarını toplar (Banarlı, 2001) 

5. Sȗrnâme  
--246--



6. Farsça Divançe  

7. Hadis-i Erbaîn Tercümesi  

8. Zeyl-i Siyer-i Veysî  

9. Tuhfetü’l-Haremeyn  
 

Evliya Çelebi (1611-1682) 

XVII. yüzyılda yaşamıştır. İstanbul’da doğdu. Babası 

Mehmet Zilli Efendi, Saray kuyumcu başıydı. IV. Murat devrinde 

saraya alındı. Öğrenimini Enderun’da tamamladı (İnan, 2011). 

Evliya Çelebi iyi bir eğitim görmüştür. Dili hafif peltektir. 

Pratik zekâsı ve hazır cevaplılığıyla padişah dâhil dönemin birçok 

devlet adamının sempatisini kazanmıştır. Sadrazam Melek Ahmet 

Paşa’nın maiyetinde bulundu. Bir ara Kırım’da Bahadır Giray’ın 

yanında görev aldı (Dankoff, 2006). 

Yaşadığı yetmiş bir yılın büyük bir kısmını (50 yıl) gezerek 
görerek yazarak geçirmiştir. Dünyanın en büyük seyyahlarından 

biridir. İmparatorluğun hemen her yanını dolaşmıştır (İnan, 2011). 

Rüyasında peygamberi görmüş. “Şefaat” (yardım) diyeceği 

yerde yanlışlıkla “seyahat” demiş. Böylece seyyah (gezgin) olmuştur 

(Dankoff, 2006). 

Türk edebiyatının Türk kültür tarihinin en büyük en önemli 

seyahat yazarıdır (Dankoff, 2006; İnan, 2011). Seyahatnâme 

yazarıdır (Banarlı, 2001). Seyahatnâme, Osmanlı coğrafyasını 

ayrıntılı biçimde anlatan benzersiz bir kaynaktır (Köprülü, 2004; 

Dankoff, 2006). Seyahatname yalnız bizim için Türk edebiyatı ve 
Türk kültürü için değil dünyanın bugün sayıları kırka yakın ülkesinin 

kültürü medeniyeti edebiyatı sosyal yapısı geleneği töresi yaşayışı 

ve tarihi için kaynak özelliği taşımaktadır. Dünyanın birçok ülkesini 

yakından ilgilendirmektedir (İnan, 2011). 

Evliya Çelebi Seyahatnamesi, gezi türünün dünyaca tanınmış 

en ünlü ve en çok okunan eserlerindendir (Dankoff, 2006). 

Bazı ileri gelenler tarafından korunarak veya bazı görevlerle 

gezdi (İnan, 2011). 

İsveç ve Hollanda, Rumeli, Balkanlar dâhil hemen hemen 

Avrupa’nın yakın kısmı anlatılmaktadır (Dankoff, 2006). 

Gezilerine İstanbul’u dolaşarak başladı. Ayrıca Anadolu’yu 
komşu ülkeleri Azerbaycan’ı Hazar kıyılarını Kafkasya’yı Kırım’ı 

İran’ı Suriye’yi Arabistan’ı Kuzey Afrika’yı ve daha pek çok yeri 
--247--



çeşitli vesilelerle dolaştı. Buralar, olaylar, insanlar, sosyal hayat, 

tarihî eserler, yemek, müzik, kılık kıyafet, efsaneler ele alınarak 

anlatılmaktadır. Eser, tarih, coğrafya, sanat tarihi, folklor ve 

sosyoloji ile ilgili önemli bilgiler vermektedir. Çeşitli ilimler için 
zengin bir kaynak durumundadır (İnan, 2011). Dolaşmak için gittiği 

her yerde saygıyla karşılanmış, kendisine her türlü kolaylık 

sağlanmıştır (Dankoff, 2006). Gezdiği yerlerle ilgili büyük dikkat ve 

gözlemleri, yer yer en ince ayrıntıya kadar inen bilgisi, bilgileri 

sıkmadan ve ilginç bir şekilde anlatabilmesi Evliya Çelebi’nin en 

belirgin özelliğidir (İnan, 2011). 

Türk edebiyatına büyük katkıları olmuştur. Tatlı bir sohbet 

havasında üslubu vardır. Zaman zaman okuyucuyla konuşur. Sağlıklı 

coğrafya ve tarih bilgileri vermiştir. Daha sonra Ahmet Mithat 

Efendi, Hüseyin Rahmi, Ercümend Ekrem Talu ve Haldun Taner gibi 

tanınmış hikâye ve roman yazarlarımızı etkilemiştir (İnan, 2011). 
Evliya Çelebi’nin gezileri, Evliya Çelebi Seyahatnamesi adı 

ile on ciltlik bir eser hâlinde basılmıştır (Dankoff, 2006). 

Dünyanın birçok diline çevrilmiştir. Türkçe açısından büyük 

bir önemi vardır. Geleneksel nesir üslubumuzun tatlı ve çok samimi 

bir sohbet dili hikâye etme özelliklerine sahiptir. Yer yer araya 

serpiştirilen hikâyeler, olağanüstü durumlar, bilinmeyen ilginç tabiat 

olayları ve komikliklerle süslenmiştir. Yer yer mübalağalıdır. Yer yer 

yabancı kelimeler ve tamlamalar bulunmaktadır. Yabancı kelimeler 

kullandığı uzun cümleleri vardır. Dili genellikle oldukça açık, 

anlaşılır ve sadedir (İnan, 2011). 
Azak Kalesi’nin geri alınışında Girit ve Avusturya 

seferlerinde bulundu. Elçi Mehmet Paşa ile Viyana’ya gitti. 

Avusturya için geziler yaptı. Son olarak Hacca gitti. Hicaz’dan sonra 

Mısır’ı Sudan’ı ve Habeşistan’ı gezdi (Dankoff, 2006). 

 

Sonuç 

İncelenen şair ve yazarlar, Türk edebiyatının asırlar boyunca 

oluşturduğu zengin birikimin temel taşlarını meydana getirmektedir. 

Seçilen isimler yalnızca kendi dönemlerinin sanat anlayışını temsil 

etmekle kalmamıştır. Sonraki kuşaklar üzerinde derin etkiler 

bırakarak edebî geleneğin sürekliliğini sağlamışlardır. Tasavvufun 
insan merkezli yaklaşımı, klasik şiirin estetik ölçüleri, hikemî 

düşüncenin ahlaki yönlendirmeleri ve nesirde gözlem gücüne dayalı 
--248--



anlatım anlayışı, seçkin sanatçıların üstün metinleri aracılığıyla 

somut bir biçimde takip edilebilmektedir. 

Türkçenin sade, samimi ve güçlü bir edebî dil hâline 

gelmesinde Ali Şîr Nevâî’nin dil bilinci, Yunus Emre geleneğini 
sürdüren Kaygusuz Abdal ve Hacı Bayram Veli’nin halkla 

bütünleşen söyleyişi, Fuzulî’nin derin lirizmi, Bâkî’nin estetik 

ustalığı, Nef‘î’nin hiciv gücü, Nâbî’nin öğretici tavrı ve Evliya 

Çelebi’nin gözleme dayalı anlatımı belirleyici olmuştur. Oluşan 

çeşitlilik, Türk edebiyatının tek yönlü değil çok katmanlı çok sesli 

ve zengin bir yapıya sahip olduğunu göstermektedir. 

Abide sanatçılar Türk edebiyatının tarihî gelişimini düşünce 

dünyasını ve estetik anlayışını bütünlüklü biçimde yansıtan önemli 

kaynaklardır. Büyük şair ve yazarlar, Türk kültürünün ortak 

hafızasını oluşturarak edebiyatımızı yalnızca geçmişin bir mirası 

olmaktan çıkarmaktadır. Türk edebiyatının abide şahsiyetleri Türk 
kültürünü geçmiş, bugün ve gelecek için anlamlı kılan temel 

değerlerdendir. 

Bir milletin evlatları edebî geçmişini tanıdıkça daha büyük 

eserler vermek, çok daha başarılı sonuçlar üretmek güven ve 

psikolojisi kazanacaktır. Yapılanlar, başarılanlar, yapılması 

gerekenler için moral, motivasyon kaynağı trampleni oluşturacaktır. 

Abide şahsiyetlerin sağlayacağı inanç, düşünce, hayal ve idealle 

beslenen yeni nesiller yükseliş ufkuna koşmak için kendisinde 

kuvvet bulacaktır.   

--249--



Kaynaklar  

Akın, M. (2020). Anadolu tasavvufunda Hacı Bektaş-ı 

Veli’nin etkileri. İstanbul: İnsan Yayınları. 

Akün, Ö. F. (1994). Bâkî. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (Cilt 4, ss. 537–540). TDV Yayınları. 

Akün, Ö. F. (1996). Fuzûlî. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (Cilt 13, ss. 240–244). TDV Yayınları. 

Banarlı, N. S. (2001). Resimli Türk Edebiyatı Tarihi (Cilt 1–

2). Millî Eğitim Bakanlığı Yayınları. 

Boratav, P. N. (1983). 100 soruda Türk halk edebiyatı. 

Gerçek Yayınevi. 

Coşan, E. (1996). Hacı Bektaş-ı Veli: Makâlât. Seha 

Neşriyat. 

Dankoff, R. (2006). An Ottoman Mentality: The World of 

Evliya Çelebi. Brill. 

Demir, A. (2021). Hacı Bektaş-ı Veli düşüncesinde evrensel 

değerler ve insan hakları. Anadolu Kültür Dergisi, 5(2), 112-125. 

Gölpınarlı, A. (1999). Mevlâna Celaleddin. İnkılâp Kitabevi. 

İnan, M. (2011). Evliya Çelebi ve Seyahatnâme. Yapı Kredi 

Yayınları. 

İpekten, H. (1996). Divan edebiyatına giriş. Dergâh 

Yayınları. 

İpekten, H. (2011). Eski Türk edebiyatı nazım şekilleri ve 

aruz. Dergâh Yayınları. 

Kabaklı, A. (2011). Türk edebiyatı (Cilt 1–3). Türk Edebiyatı 

Vakfı Yayınları. 

--250--



Kaplan, M. (2011). Türk edebiyatı üzerine araştırmalar. 

Dergâh Yayınları. 

Kaplan, M. (2013). Şiir tahlilleri. Dergâh Yayınları. 

Kaplan, Y. (2020). Seyyid Yahyâ Vâkıf Efendî ve Halep 

Menzil‑Nâmesi. Littera Turca Journal of Turkish Language and 

Literature, 6(2), 213–232. https://doi.org/10.20322/littera.711780 

Karaalioğlu, S. K. (1973). Türk edebiyatı tarihi. İnkılâp 

Kitabevi. 

Karaman, H. (2017). Bektaşilik ve Anadolu kültürü. Ankara: 

Kültür Bakanlığı Yayınları. 

Kocatürk, V. M. (1964). Büyük Türk edebiyatı tarihi. 

Edebiyat Yayınevi. 

Korkmaz, S. (2018). Tasavvufun derinliği: Dört kapı kırk 

makam. Bilge Yayınları. 

Köprülü, M. F. (2004). Türk edebiyatında ilk mutasavvıflar. 

Akçağ Yayınları. 

Kültür Bakanlığı. (1993). Ahmed Yesevî yılı yayınları. 

Kültür Bakanlığı Yayınları. 

Levend, A. S. (2010). Türk edebiyatı tarihi (Cilt 1–2). Türk 

Tarih Kurumu Yayınları. 

Necatigil, B. (2016). Edebiyatımızda isimler sözlüğü. Yapı 

Kredi Yayınları. 

Özkırımlı, A. (2004). Türk edebiyatı tarihi. Bilgi Yayınevi. 

Özmen, İ. (2020). Alevilik-Bektaşilik Tarihi ve Hacı Bektaş 

Felsefesi. Kapı Yayınları. 

Öztürk, S. (2019). Hacı Bektaş-ı Veli: Hayatı ve öğretileri. 

Konya: Selçuk Üniversitesi Yayınları. 

--251--



Pala, İ. (2003). Ansiklopedik divan şiiri sözlüğü. L&M 

Yayınları. 

Pala, İ. (2013). Mevlid. Kapı Yayınları. 

TDV İslâm Ansiklopedisi. (1988–2020). Çeşitli maddeler: 

Ahmedî, Kaygusuz Abdal, Hacı Bayram-ı Velî, Ali Şîr Nevâî, 

Süleyman Çelebi, Fuzûlî, Bâkî, Nef‘î, Şeyhülislâm Yahya, Nâbî, 

Evliya Çelebi. TDV Yayınları. 

TDV İslâm Ansiklopedisi. (2010). Şeyyad Hamza. Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları. 

Timurtaş, F. K. (1998). Eski Türk edebiyatı. Akçağ Yayınları. 

UNESCO. (1991). Yunus Emre yılı karar metni. UNESCO 

Yayınları. 

https://teis.yesevi.edu.tr/, 21.12.2025 

--252--

https://teis.yesevi.edu.tr/


1 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

ÇOCUKLARIN SUÇA SÜRÜKLENMESİNDE 
AİLENİN ETKİSİ 

 
 
 
 

Sergender SEZER1 
 

Öner ÇELİKKALELİ2 
  

 
 
 
       
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
1- Doç. Dr. Muğla Sıtkı Koçman Üniversitesi, Edebiyat Fakültesi, Sosyoloji 

Bölümü, sergender@mu.edu.tr  ORCID No: 0000-0002-7097-8691 
2- Prof. Dr. Muğla Sıtkı Koçman Üniversitesi, Eğitim Bilimleri-PDR, 

onerclikkaleli@mu.edu.tr  ORCID No: 0000-0003-0210-3647 
 
 
 
 

BÖLÜM 13

--253--

mailto:sergender@mu.edu.tr
mailto:onerclikkaleli@mu.edu.tr


2 

ÖZET 
 
 

Bu çalışma, suça sürüklenen çocukların (SSÇ) ortaya çıkış 

süreçlerinde ailenin belirleyici rolünü sosyolojik bir perspektiften inceler. 

Çalışma kuramsal literatür ve ikincil kaynakların (idari istatistikler, raporlar, 

saha araştırmalarına ilişkin özetler) sentezine dayanmaktadır; özgün bir saha 

verisi toplanmamıştır. Kuramsal çerçevede Durkheim’ın anomi yaklaşımı, 

Merton’un gerilim teorisi, Hirschi’nin toplumsal bağ modeli, Becker’in 

etiketleme kuramı ve Bourdieu’nün habitus–sermaye kavramları ele alınır. 

Değerlendirmeler, parçalanmış, madde bağımlılığı, aile bireylerinin suç 

geçmişi olması ya da işlevsiz aile yapısı, ebeveyn ilgisizliği, ekonomik 

yoksunluk, aile içi şiddet ve iletişim sorunlarının SSÇ riskini yükselttiğini 

gösteren bulgularla tutarlıdır. Aile, yalnızca bir sosyalizasyon alanı değil, 

aynı zamanda ilk toplumsal kontrol halkasıdır; bu nedenle önleyici sosyal 

politikalarla desteklendiğinde risklerin anlamlı biçimde azalacağı 

öngörülmektedir. 

Anahtar Kelimeler: Suça sürüklenen çocuk (SSÇ), aile, toplumsal 

kontrol, sosyalleşme, toplumsal bağlar 

 
GİRİŞ 

 
Toplumun en hassas kesimini oluşturan çocukların suça karışması, 

yalnızca bireysel bir sapma değil, toplumsal yapının işleyişindeki 
aksaklıkların da bir göstergesidir. Çocukların suça itilmesi, ekonomik, 
kültürel, psikolojik ve kurumsal faktörlerin etkileşimiyle ortaya çıkan çok 
boyutlu bir olgudur. Bu bağlamda ailenin çocuk üzerindeki etkisi, suçun 
toplumsal nedenlerini anlamak açısından merkezi bir öneme sahiptir. Çünkü 
aile, bireyin toplumsal normlarla ilk temas ettiği, değerler sistemini 
içselleştirdiği ve davranış biçimlerini öğrendiği ilk kurumdur (Parsons, 
1955). Ailenin niteliği zayıfladığında, çocuğun normatif kontrol kapasitesi 
de zayıflar ve riskler artar. Bu tespit, politikalarda aileye dönük önlemleri 
stratejik bir öncelik haline getirmektedir. 

Çocukların suça sürüklenme süreci, çoğu zaman “suç eğilimi” olarak 
bireysel özelliklere atfedilse de aslında bu eğilimler büyük ölçüde aile içi 

--254--



3 

sosyalizasyon biçimleri, duygusal bağların niteliği, ekonomik koşullar, ihmal 
ya da şiddet deneyimleri gibi yapısal süreçlerle ilişkilidir. Örneğin 
ebeveynlerin tutarsız veya otoriter tutumları, sevgi ve güven eksikliği, aile 
içi çatışmalar ya da parçalanmış aile yapısı, çocukta normatif kontrolün 
zayıflamasına ve sapma davranışlarının gelişmesine zemin hazırlar (Hirschi, 
1969; Loeber & Farrington, 2000).  

Türkiye özelinde yapılan araştırmalar ve resmi veriler, suça 
sürüklenen çocukların önemli bir bölümünün düşük gelirli, eğitim seviyesi 
düşük, işsiz ya da düzensiz çalışan ebeveynlere sahip olduğunu 
göstermektedir (Adalet Bakanlığı, 2023). Aile içi şiddet, alkol veya madde 
kullanımı ve ihmalin yaygın olduğu ortamlarda yetişen çocukların, akran 
baskısı veya çevresel etkenlerle daha kolay suça karıştıkları saptanmıştır 
(TÜİK, 2022). Bu durum, yoksulluğun yalnızca ekonomik değil, aynı 
zamanda kültürel ve sembolik sermaye düzeyinde de bir yoksunluk 
yarattığını ve çocukların alternatif sosyal ağlara yönelmesine neden 
olduğunu düşündürmektedir (Bourdieu, 1986). Bu nedenle çalışmanın odağı, 
aile yapısı, çocuk yetiştirme kültürü ve süreçlerinin suça sürüklenen çocuk 
olgusundaki çok boyutlu etkilerini açığa çıkarmaktır. 

Çocukların suça sürüklenmesi, bireysel, ailesel ve çevresel birçok 
faktörün bir araya gelmesiyle ortaya çıkan karmaşık bir olgudur. Özellikle 
aile kurumu, çocuğun sosyalleşme sürecinin merkezinde yer aldığı için suç 
davranışının oluşumunda kritik bir konuma sahiptir. Aile içi ilişkilerin 
niteliği, ebeveynlerin denetim düzeyi, duygusal destek kapasitesi ve aile 
yapısının bütünlüğü çocukların normlara uyumu açısından belirleyici 
olmaktadır. 

Türkiye’de yapılan çok sayıda çalışma, suça sürüklenen çocukların 
büyük bölümünün parçalanmış ailelerden geldiğini, ebeveyn kaybı 
yaşadığını veya aile içi şiddete maruz kaldığını göstermektedir. Denetimli 
serbestlik altındaki gençlerle yapılan görüşmeler, aile yapısındaki 
bozulmaların suç davranışıyla doğrudan ilişkili olduğunu göstermesi 
bakımından özellikle önemlidir (Şentürk Dizman & Oktik, 2022). 

Bu bölüm, yalnızca aileyi suçun nedeni olarak değil, aynı zamanda 
önleyici bir toplumsal kurum olarak da ele almakta; aile politikaları, eğitim 
ve sosyal hizmet sistemine ilişkin öneriler geliştirmektedir. 

 

KAVRAMSAL ÇERÇEVE: ÇOCUK, SUÇ VE AİLE İLİŞKİSİ 

Çocuk ve Çocukluk Kavramı 

“Çocuk” kavramı, yalnızca biyolojik yaşa indirgenemeyecek kadar 
toplumsal bir inşadır. Tarihsel olarak çocukluk, Philippe Ariès’in (1962) 
klasik çalışmasında belirttiği gibi modern dönemde ayrı bir yaşam evresi 
olarak tanımlanmıştır. Çocuğun özel bir korunma, eğitim ve gözetim 
sürecine tabi tutulması, modernleşme ve sanayileşmeyle birlikte kurumsal 

--255--



4 

bir nitelik kazanmıştır. Türkiye’de 5395 sayılı Çocuk Koruma Kanunu’na 
göre “suça sürüklenen çocuk”, 12–18 yaş aralığında olup bir fiili nedeniyle 
hukuki süreçle karşılaşan bireyi ifade eder. Ancak sosyolojik açıdan çocuk, 
yalnızca yasal bir statü değil; aynı zamanda aile, okul ve toplumun ortak 
değer sistemleriyle biçimlenen bir kimliktir. 

Çocukluk döneminde bireyin kişilik gelişimi, normatif davranış 
kalıplarını öğrenmesi ve ahlaki değerleri içselleştirmesi, büyük ölçüde ilk 
sosyalizasyon kurumu olan ailenin yönlendirmesiyle gerçekleşir (Berger & 
Luckmann, 1966). Bu nedenle aile yapısındaki her bozulma ya da işlevsizlik, 
çocuğun toplumsal sisteme uyum sürecinde kırılmalara yol açabilir. 
 
Suç ve Suça Sürüklenen Çocuk Kavramı 

Suç, toplumsal normlara ve yasal düzenlemelere aykırı davranış 
olarak tanımlansa da her toplumda suçun biçimi ve anlamı tarihsel, kültürel 
ve ekonomik koşullara göre farklılaşmaktadır. Durkheim’a göre suç, 
toplumsal yaşamın “normal” bir unsurudur; çünkü her toplumda belli ölçüde 
sapma davranışı bulunur (Durkheim, 1983). Ancak suç oranlarının olağan 
sınırların ötesine geçmesi, toplumsal bağların çözülmekte olduğuna ve ahlaki 
düzenin zayıfladığına işaret eden bir durum olarak değerlendirilmektedir.  

Bu çerçevede çocuğun suça sürüklenmesi olgusunu anlamak, bireysel 
eylemlerden daha çok çocuğu suça sürükleyen toplumsal, ekonomik ve 
ailesel koşullarla birlikte ele almayı gerektirmektedir. “Suça sürüklenen 
çocuk” kavramı, bu bakış açısının ürünüdür ve çocuğu bir fail olarak değil, 
toplumsal koşulların kurbanı olarak konumlandırmaktadır. Bu kavram, 
bireysel sorumluluk yerine yapısal etkenleri (yoksulluk, aile içi şiddet, 
ihmal, istismar, eğitime erişememe, göç, sosyal dışlanma) merkeze alır ve 
cezalandırıcı yaklaşımlara karşı koruyucu, onarıcı ve önleyici adalet 
anlayışını öne çıkarmaktadır. 

Suça sürüklenen çocuğun suçla ilişkisi, yetişkin suçluluğundan farklı 
olarak, sosyalizasyon sürecinin erken evrelerinde ortaya çıkan bir normatif 
sapma biçimidir. Çocuk henüz toplumsal değerleri ve ahlaki ilkeleri tam 
olarak içselleştirmediği için, denetim eksikliklerinden, ebeveyn ihmali ve 
şiddetten, akran baskısından ya da toplumsal yoksunluklardan daha fazla 
etkilenir. Loeber ve Farrington (2000), çocuk suçluluğunun genellikle 
“ailede disiplin yetersizliği, sevgi ve güven eksikliği, ihmal, şiddet öyküsü 
ve sosyoekonomik yoksunluk” gibi faktörlerle doğrudan ilişkili olduğunu 
göstermiştir. 

Türkiye’de çocuk suçluluğunun düzeyine ilişkin resmi göstergeler, 
çocukların suça sürüklenme süreçlerinin giderek yaygınlaştığını 
göstermektedir. CHP’nin 2017–2021 verilerini içeren raporuna göre, beş yıl 
içinde güvenlik birimlerine getirilen çocuk sayısı 2 milyon 393 bin 325’e 
ulaşmıştır. Bu sayı, “her gün binin üzerinde çocuğun suça ya fail ya da 
mağdur olarak karıştığını” ortaya koymaktadır. Raporda ayrıca ekonomik 
krizlerin aile içi şiddeti artırdığı, bunun da çocukların riskli davranışlara 

--256--



5 

yönelimini güçlendirdiği vurgulanmaktadır. Bu göstergeler, çocuk 
suçluluğunun sadece bireysel ya da ailesel değil, aynı zamanda yapısal ve 
ekonomik koşullarla yakından ilişkili olduğunu göstermektedir. 

Adalet Bakanlığı’nın (2023) verilerine göre, 2022 yılında 132.000’den 
fazla çocuk, çeşitli nedenlerle güvenlik birimlerine getirilmiştir. Bu 
çocukların yaklaşık %37’si mala karşı suçlar, %26’sı kişilere karşı suçlar 
kategorisinde yer almaktadır. Bu oranlar, çocukların suça yöneliminde 
bireysel niyetlerden çok yapısal koşulların ve aile dinamiklerinin belirleyici 
olduğunu göstermektedir. Özellikle düşük gelirli, parçalanmış ya da işlevsiz 
ailelerde çocukların suça itilme riski belirgin biçimde artmaktadır. 

Türkiye’de 5395 sayılı Çocuk Koruma Kanunu, “suça sürüklenen 
çocuk” ifadesini kullanarak, çocuğu suçun faili değil, korunması gereken bir 
özne olarak tanımlar. Bu kavram, cezai sorumluluğu değil, korunma 
ihtiyacını vurgulamaktadır. Bununla birlikte, “suça itilen çocuk” terimi, 
özellikle sosyolojik araştırmalarda daha kapsayıcıdır; çünkü çocukları suça 
yönlendiren ailevi, ekonomik ve toplumsal yapıların itici gücüne dikkat 
çekmektedir. 

Bu nedenle “suça itilen çocuk” kavramı, çocuğu yalnızca bir fail 
olarak değil, toplumsal adaletsizliklerin, ekonomik baskıların, aile içi 
ihmalin ve duygusal yoksunlukların bir sonucu olarak ele alır. Bu kavram, 
çocuğun fail değil koşulların mağduru olduğunu vurgularken, aynı zamanda 
toplumun ve devletin önleyici sorumluluğunu da görünür kılar. Çocuğu 
cezalandırmak yerine onu suça iten yapısal etkenleri dönüştürmeyi 
hedefleyen bu yaklaşım, sosyal adalet ve çocuk hakları perspektifinin özünü 
oluşturur; böylece çocuk suçluluğuna dair söylemi cezalandırıcı değil, hak 
temelli ve rehabilite edici bir zemine taşır. 
 
Ailenin Sosyolojik İşlevleri 

Aile, sosyolojik açıdan hem sosyalizasyon hem de toplumsal denetim 
kurumudur. Parsons’a (1955) göre ailenin temel işlevi, çocuğun kişiliğini 
toplumun değer sistemiyle uyumlu biçimde şekillendirmektir. Bu süreçte 
duygusal destek, rol modelleme, norm aktarımı ve ahlaki yönlendirme kritik 
önemdedir. 

Bronfenbrenner’in (1979) ekolojik sistem yaklaşımında aile, çocuğun 
en yakın çevresini oluşturan “mikrosistem”dir. Bu sistemde yaşanan 
aksaklıklar, çocuğun okul, arkadaş grubu ve toplumla kurduğu ilişkileri de 
olumsuz etkiler. Dolayısıyla aile, sadece biyolojik bir birlik değil; çocuk için 
değerlerin, duyguların ve davranışların ilk laboratuvarıdır. 
 
Aile Yapısındaki Bozulmalar ve Çocuk Suçluluğu 

Modern toplumlarda aile yapısında gözlenen dönüşümler –
boşanmalar, tek ebeveynli ailelerin artışı, ebeveynlerin iş yükü, ekonomik 
yoksunluk– çocuk suçluluğunda yeni dinamikler yaratmaktadır. 
Araştırmalar, parçalanmış ailelerin çocuklarında suça yönelme oranlarının 

--257--



6 

iki kat daha fazla olduğunu göstermektedir (Demirbaş, 2018). 
Ebeveynlerden birinin yokluğu, çocuğun otorite, sevgi ve sınır algısını 
zayıflatmakta; duygusal dengesizlikler ve öfke kontrol sorunlarına yol 
açmaktadır.  

Bir diğer önemli durum da ailede madde bağımlılığı, suç geçmişi veya 
cezaevi deneyimi bulunan kişilerin varlığıdır. Bu olguların varlığı çocuğun 
suçla erken yaşta temas etmesine yol açmaktadır. Literatür bulguları, suça 
sürüklenen gençlerin ailelerinde madde kullanan, suç işleyen veya 
cezaevinde bulunmuş kişilerin sıklıkla yer aldığını göstermektedir. Örneğin 
Şentürk Dizman & Oktik’in (2022) yaptıkları araştırmada katılımcı gençlerin 
ailelerinde madde kullanan, suç işleyen ve cezaevi deneyimi olan kişilerin 
bulunduğu tespit edilmiştir. Bu durum, çocuğun aile içinde modellediği 
davranış setinin suça yakınlaşmasına neden olduğu şeklinde 
değerlendirilebilir. Şiddet gören çocuk hem travmatik hem de öğrenilmiş bir 
şiddet kalıbını içselleştirebilir; bu durum ilerleyen yaşlarda saldırganlık, 
vandalizm veya gasp gibi eylemlere dönüşebilir (Bandura, 1977).  

Amato ve Keith’in (1991) boşanmanın çocuklar üzerindeki etkilerine 
ilişkin kapsamlı meta-analizi, parçalanmış ailelerde yetişen çocukların genel 
iyilik hâlinin farklı boyutlarda zayıfladığını göstermektedir. Çalışmanın 
bulgularına göre bu çocuklar, sürekli bütünlüğünü koruyan ailelerin 
çocuklarına kıyasla akademik başarı, davranışsal uyum, psikolojik 
dengelenme ve sosyal ilişkiler alanlarında daha fazla güçlük 
yaşayabilmektedir. Bu sonuçlar, aile yapısındaki çözülmenin çocukların 
duygusal istikrarını ve sosyal uyum kapasitesini zedeleyerek riskli 
davranışlara açıklığı artırabileceğini göstermektedir. 
 
Sosyoekonomik Düzey ve Kültürel Sermaye Eksikliği 

Ailelerin ekonomik koşulları, çocukların suç eğiliminde dolaylı ancak 
güçlü bir rol oynar. Yoksulluk, yalnızca maddi yoksunluk değil, eğitim, 
kültür, güvenlik ve sosyal sermaye eksikliği anlamına gelir. Bourdieu’nün 
(1986) belirttiği gibi, düşük kültürel ve sosyal sermayeye sahip ailelerin 
çocukları, meşru başarı kanallarına ulaşmakta zorlanır. Bu durumda birey, 
Merton’un (1938) “anomi kuramı”nın öngördüğü biçimde, yasal araçların 
engellendiği bir ortamda gayri meşru yolları kullanmaya yönelir. 

Türkiye’de gelir dağılımı eşitsizliği, çocuk suçluluğunun mekânsal 
dağılımını da etkilemektedir. TÜİK (2022) verilerine göre suç oranlarının 
yüksek olduğu iller, genellikle SEGE (Sosyo-Ekonomik Gelişmişlik 
Endeksi) düşük bölgelerle örtüşmektedir. Bu durum, ekonomik ve kültürel 
sermayenin eksikliğinin çocukların davranışsal yönelimlerini 
şekillendirdiğini göstermektedir. 

 
Aile İçi İletişim ve Ebeveyn Tutumları 

Aile içi iletişim biçimi, çocuğun sosyal uyum kapasitesini doğrudan 
etkiler. Demokratik, destekleyici ve açık iletişim ortamı, çocuğun kendini 

--258--



7 

ifade etmesini ve sorumluluk bilincini güçlendirirken; otoriter, cezalandırıcı 
veya ilgisiz ebeveynlik tarzı, suç eğilimini artırmaktadır (Baumrind, 1971). 
Ebeveynin çocuğa aşırı koruyucu yaklaşması da ters bir etki yaratabilir. 
Çünkü bu durumda çocuk, sınırları deneyimleyemeden büyür ve dış dünyada 
karşılaştığı otoriteyle çatışma yaşar. Özellikle baba figürünün otorite 
sembolü olarak ya çok baskın ya da tamamen pasif olması, erkek çocuklarda 
agresif veya isyankâr davranışların artmasına neden olabilmektedir (Connell, 
1995). Bu bağlamda aile, yalnızca çocuğun davranış kalıplarını modellediği 
değil, aynı zamanda suçla ilgili ilk değer yargılarını öğrendiği mikro-
toplumsal birimdir. Güncel tartışmalarda helikopter ebeveynlik gibi aşırı 
korumacı tutumlar, duygusal yakınlığa rağmen özerklik gelişimini 
sınırlayarak mikrososyolojik denetimin işlevselliğini tartışmalı hâle 
getirmektedir.  

Ebeveyn denetimi, duygusal destek ve iletişim eksikliği çocuk 
suçluluğunda önemli bir değişkendir. Araştırmalar, sağlıklı iletişim kurabilen 
ve demokratik ebeveynlik tutumları sergileyen ailelerde çocukların suç 
davranışına yönelme olasılığının daha düşük olduğunu göstermektedir. 
Şentürk Dizman & Oktik (2022) denetimli serbestlik kapsamı dışındaki 
gençlerle yaptıkları çalışmada suça sürüklenmemiş gençlerin daha uyumlu, 
denetim konusunda bilinçli, reddedici olmayan ve ev içinde eşitlikçi 
ebeveynlere sahip oldukları görülmüştür. Bu bulgu, ebeveynlik olumlu-
yapıcı iletişime açık ebeveyn tutumlarının çocuk ve gençler üzerindeki 
koruyucu etkisini ortaya koymaktadır. 
 
Çocuk Suçluluğunun Önlenmesinde Ailenin Rolü 

Aile, çocuk suçluluğunun önlenmesinde yalnızca bir “risk faktörü” 
değil, aynı zamanda güçlü bir koruyucu faktördür. Ebeveynlerin çocuklarıyla 
kurduğu güvene dayalı ilişki, düzenli denetim ve duygusal destek, çocuğun 
toplumsal normlara uyumunu kolaylaştırır (Hirschi, 1969). 

Ayrıca aile temelli sosyal politikalar (örneğin Aile Destek Merkezleri-
ADEM), Sosyal Hizmet Merkezleri ve Çocuk Koruma Kanunu 
kapsamındaki aile rehberliği programları) çocukların suça sürüklenmesini 
önleyici etkiye sahiptir. Ancak Türkiye’de bu hizmetlerin sürdürülebilirliği 
ve kapsayıcılığı hâlen sınırlıdır (Aile ve Sosyal Hizmetler Bakanlığı, 2023). 
 
Çocuk Yetiştirme Kültürü ve Suça Sürüklenme Arasındaki İlişki 

Çocuk yetiştirme kültürü, bir toplumun çocukluk anlayışını, 
ebeveynlik biçimlerini ve disiplin uygulamalarını belirleyen değerler 
bütünüdür. Bu kültür, tarihsel dönemlere ve ekonomik yapılara göre 
değişkenlik gösterir. Türkiye’de geleneksel olarak itaat, saygı ve kolektif 
uyum ön plandayken; modern dönemde bireysellik, başarı ve rekabet 
vurgusu artmıştır. Bu dönüşüm, çocukların sosyalizasyon biçimlerini 
değiştirmiş; aile içinde disiplin, otorite ve duygusal iletişim dengesi yeniden 
şekillenmiştir (Kağıtçıbaşı, 2007). 

--259--



8 

Geleneksel ailelerde çocuk, çoğu zaman “ailenin onurunu temsil eden” 
bir figür olarak yetiştirilirken; modern ailelerde bireysel özgürlük ve kendini 
ifade etme ön plana çıkmıştır. Bu değişim, bir yandan çocuk hakları bilincini 
güçlendirirken, diğer yandan otorite boşlukları, sınır belirsizlikleri ve 
duygusal uzaklaşma gibi yeni sorun alanları doğurmuştur. Aile içi denetimin 
zayıfladığı, ancak iletişim becerilerinin güçlendirilmediği durumlarda, 
çocukların sosyal normlarla kurduğu bağ zayıflayabilir. 

Çocuk yetiştirme kültüründeki bu dönüşüm, özellikle kentleşme, 
medya etkisi ve dijitalleşmenin hız kazandığı dönemlerde belirginleşmiştir. 
Dijital ebeveynlik kavramının yaygınlaştığı günümüzde, birçok ebeveyn 
çocuğuyla fiziksel olarak aynı evde, ama duygusal olarak uzakta 
yaşamaktadır. Bu durum, kontrol eksikliğinin yanı sıra duygusal yoksunluk 
ve ilgisizlik hissi yaratmakta, SSÇ riskini dolaylı olarak artırmaktadır. 

Ayrıca, disiplin anlayışındaki dönüşüm (fiziksel cezadan “sözlü 
rehberlik”e geçiş), bazı ailelerde tutarlılık eksikliğine yol açmıştır. 
Otoritenin tamamen reddedilmesi, çocuğun sınır algısını zayıflatırken; aşırı 
baskıcı tutumlar ise korkuya dayalı davranış biçimlerini pekiştirir. Her iki uç 
da çocuğun özdenetim becerilerini olumsuz etkileyerek SSÇ riskini 
artırabilir. 

Kağıtçıbaşı’nın (2010) “kültürel değişim modeli”ne göre, Türkiye gibi 
hızlı modernleşen toplumlarda “bağlı özerklik” denilen denge (yani çocuğun 
hem birey olarak özgürleşmesi hem de aileye bağlılığını sürdürmesi) 
sağlanamadığında, sosyalizasyon süreci çatışmalı hale gelir. Bu çatışma, 
aileyle toplum arasında kalan çocukta, aidiyet eksikliği ve yönsüzlük hissi 
yaratır. Suça sürüklenen çocuk olgusunun yükselişinde bu kültürel kopuşun 
da payının olduğu görülmektedir. 

Dolayısıyla, çocuk yetiştirme kültüründeki değişim, yalnızca ebeveyn 
tutumlarının değil, toplumun genel değerler sisteminin dönüşümünü de 
yansıtır. Bu dönüşüm, sosyolojik olarak hem modernleşmenin hem de 
toplumsal çözülmenin göstergesidir. Aile temelli önleyici politikalar, 
yalnızca ekonomik destekle değil, ebeveynlik kültürünü yeniden 
yapılandırmaya yönelik eğitim ve rehberlik programlarıyla da 
desteklenmelidir. 
 
Aile Türleri ve Çocukların Suça Sürüklenmesi 

Aile türleri, çocuğun sosyalizasyon sürecinde karşılaştığı değer, 
denetim ve duygusal destek mekanizmalarını belirleyen temel yapısal 
değişkendir. Sosyolojik literatür, aile yapısının yalnızca biçimsel (örneğin 
çekirdek, geniş, tek ebeveynli) değil, aynı zamanda işlevsel yönünün de 
çocukların suça sürüklenmesinde belirleyici olduğunu göstermektedir 
(Demir ve Aksoy, 2021; Demirbaş, 2018). Türkiye’de yapılan güncel 
araştırmalar, aile türünün suç davranışına tek başına neden olmadığını; ancak 
aile içi iletişim, ebeveyn gözetimi ve duygusal destek eksikliğiyle 
birleştiğinde riskin arttığını ortaya koymaktadır (Fırat ve Erk, 2024). 

--260--



9 

 
Aile Yapısı ve İşlevsellik 

Klasik çalışmalar, bütünlüğünü koruyan ailelerde çocukların suç 
davranışına yönelme oranlarının daha düşük olduğunu; tek ebeveynli veya 
parçalanmış ailelerde ise riskin arttığını göstermiştir (Wells & Rankin, 1991; 
Johnson, 1987). Ancak bu durumun, aile biçiminden çok aile içi ilişkilerin 
niteliğiyle bağlantılı olduğu vurgulanmaktadır. Türkiye’de yapılan ampirik 
bulgular da benzer bir tablo sunar: ebeveynleri resmî olarak birlikte olan bazı 
ailelerde, iletişim zayıflığı ve duygusal mesafe çocukların suça 
sürüklenmesinde belirleyici olmaktadır (Karagöz & Özdemir, 2023). 
Dolayısıyla aile biçiminden çok, çocuğa sevgi, rehberlik ve sınır koyma 
becerisi sunabilen aileler koruyucu işlev görmektedir. 
 
Tek Ebeveynli ve Karma Aileler 

Boşanma, ebeveyn kaybı veya yeniden evlilik gibi aile yapısındaki 
değişimler, çocukların aidiyet ve güven duygusunu zedeleyebilmektedir. 
Family Life and Delinquency and Crime raporuna göre (U.S. Department of 
Justice, 1994), tek ebeveynli ailelerde büyüyen çocukların suça karışma 
olasılığı iki kat fazladır. Ancak Türkiye’deki veriler, bu ilişkinin mutlak 
değil, koşullu olduğunu göstermektedir: bazı tek ebeveynli ailelerde güçlü 
ebeveyn-çocuk iletişimi sayesinde çocukların suçtan uzak durduğu, buna 
karşılık işlevsiz çekirdek ailelerde suç eğiliminin daha yüksek olduğu 
bulunmuştur (Fırat ve Erk, 2024). Bu bulgular, aileyi şekil olarak değil, 
işlevsel bir sistem olarak değerlendirmemiz gerektiğini ortaya koymaktadır. 
 
Aile İstikrarsızlığı ve Suç Riski 

Aile içi değişimlerin sıklığı (örneğin boşanma, ebeveynin yeniden 
birlikteliği veya hane halkı değişiklikleri) çocuğun toplumsal aidiyetini 
zayıflatır. Apel ve Kaukinen’in (2008) uzunlamasına araştırması, çocuklukta 
yaşanan aile istikrarsızlığının yetişkinlikte suç davranışını öngördüğünü 
göstermektedir. Türkiye’de yapılan nitel araştırmalarda da SSÇ’lerin 
çoğunun parçalanmış, göçle sarsılmış veya ekonomik kriz yaşayan ailelerden 
geldiği; duygusal bağ zayıflığının suç tekrarını artırdığı belirlenmiştir (Fırat 
ve Erk, 2024). Bu sonuçlar, istikrarsız aile ortamlarının çocuk için yalnızca 
bir güvenlik eksikliği değil, aynı zamanda ahlaki referans kaybı yarattığını 
göstermektedir. 
 
Sosyoekonomik ve Kültürel Bağlam 

Aile türü ile SSÇ arasındaki ilişki, içinde bulunulan kültürel bağlam 
ve sosyoekonomik koşullarla birlikte ele alınmalıdır. Geniş ailelerin hâlen 
etkin olduğu kırsal alanlarda, akrabalık bağları ve mahalle baskısı gibi dışsal 
denetim unsurları çocuk için koruyucu işlev görebilir (Karataş & Çelik, 
2019). Buna karşılık, kentleşmiş çekirdek ailelerde ekonomik stres, uzun 
çalışma saatleri ve ebeveyn yalnızlığı, çocuğun gözetimsiz kalmasına neden 

--261--



10 

olmaktadır. Kağıtçıbaşı’nın (2010) “bağlı özerklik” modeli, Türkiye’deki 
ailelerin geleneksel bağımlılıkla modern özerklik arasında gidip gelen 
yapısını açıklar. Bu ikili yapı, ebeveynlik tarzında tutarsızlığa yol açtığında, 
çocuk normatif sınırları içselleştirmekte zorlanır. Sonuç olarak, 
sosyoekonomik baskılar ve kültürel dönüşümler, aile türleri arasındaki 
farkların davranışsal sonuçlara dönüşmesinde belirleyici hale gelir. 
 
İşlevsel Aile Desteğinin Güçlendirilmesi 

Araştırmalar, aile türü ne olursa olsun, tutarlı ebeveyn gözetimi, sevgi 
ve duygusal güvenin SSÇ riskini anlamlı biçimde azalttığını ortaya 
koymaktadır (Loeber & Farrington, 2000). Fırat ve Erk’in (2024) 
çalışmasında da suç tekrarının en güçlü yordayıcılarının “aile içi ilgisizlik” 
ve “yetersiz denetim” olduğu belirtilmiştir. Bu durum, ailenin biçiminden 
ziyade işlevsel kapasitesinin önemli olduğunu göstermektedir. Bu nedenle, 
sosyal politika açısından hedef, belirli bir aile modelini dayatmak değil; her 
tür ailenin işlevsel ve koruyucu özelliklerini güçlendirmektir. 

Aile danışmanlığı hizmetlerinin ücretsiz ve erişilebilir hale getirilmesi, 
aile türü ne olursa olsun, ebeveyn-çocuk bağlarını destekleyen önemli bir 
sosyal yatırım olacaktır. Ailenin biçimsel değil, ilişkisel sürekliliğini 
korumak, çocukların suça sürüklenmesini önlemenin en insani ve kalıcı 
yoludur. 

 
Ebeveynlik Türleri ve Çocukların Suça Sürüklenmesi 

Ebeveynlik, çocuğun toplumsal değerleri öğrenme, içselleştirme ve 
davranışa dönüştürme sürecini biçimlendiren en temel sosyalizasyon 
aracıdır. Sosyolojik açıdan ebeveynlik tarzları, yalnızca bireysel tutumların 
değil, aynı zamanda toplumsal sınıf, kültür ve ekonomik koşulların bir 
yansımasıdır. Bu nedenle ebeveynlik biçimleri, çocuğun toplumsal normlara 
uyum düzeyini belirleyen mikro-toplumsal bir kontrol mekanizması olarak 
değerlendirilebilir. 
 
Ebeveynlik Türleri ve Çocukların Sosyalleşme Süreci 

Diana Baumrind’in (1971) geliştirdiği sınıflandırma, ebeveynlik 
tarzlarını dört temel kategoriye ayırmaktadır: otoritatif (yetkeci), otoriter, 
izin verici ve ihmalkâr. Bu sınıflandırma, ebeveynin çocuğa sunduğu “sevgi” 
ve “denetim” düzeylerine dayanmaktadır.  

Otoriter ebeveynlik, yüksek denetim ancak düşük duygusal sıcaklık 
içerir. Bu tarz ailelerde yetişen çocuklar, korkuya dayalı itaat geliştirir; dışsal 
kontrol ortadan kalktığında ise saldırgan veya isyankâr davranışlar 
sergileyebilir. 

İzin verici ebeveynlik, düşük denetim ama yüksek sıcaklık ile 
tanımlanır. Bu çocuklarda sınır algısı zayıflar, dürtü kontrolü gelişmez ve 
toplumsal kurallara karşı tolerans artar (Maccoby & Martin, 1983). 

--262--



11 

İhmalkâr ebeveynlik hem sevgi hem kontrol eksikliğini içerir. Bu 
durum, çocuğun hem duygusal hem de davranışsal gelişimini olumsuz 
etkileyerek suça sürüklenme riskini en fazla artıran faktörlerden biridir 
(Hoeve et al., 2009). 

Yetkeci (otoritatif) ebeveynlik ise denetimle sıcaklığı dengeler; 
çocuğa sınır koyarken açıklayıcı olur ve güvenli bir iletişim kurar. Bu 
ebeveynlik tarzı, suça sürüklenmeye karşı en güçlü koruyucu faktör olarak 
görülmektedir (Wright & Cullen, 2001). 

Bu bulgular, ebeveynlik tarzının çocuğun ahlaki yönelimini 
şekillendiren bir “sosyal öğrenme alanı” olduğunu göstermektedir. Çocuk, 
ebeveynin ödül ve ceza dengesini, iletişim biçimini ve duygusal sıcaklığını 
model alarak toplumsal normları öğrenir. 
 
Ebeveynlik Tarzları ve Suça Sürüklenme Arasındaki İlişki 

Ampirik çalışmalar, ebeveynlik tarzlarının SSÇ üzerindeki etkisini 
açık biçimde ortaya koymaktadır. Hoeve ve arkadaşlarının (2009) 161 
çalışmayı kapsayan meta-analizi, ebeveyn gözetimi, sıcaklık ve tutarlılığın 
çocukların suç davranışlarını anlamlı biçimde azalttığını; ihmal, aşırı disiplin 
ve fiziksel cezalandırmanın ise artırdığını göstermiştir. Benzer şekilde, Kerr 
ve Stattin (2000), ebeveynin yalnızca “denetleyen” değil, aynı zamanda 
“katılım sağlayan” bir aktör olduğunda suç riskinin düştüğünü saptamıştır. 

Türkiye’de yapılan araştırmalar da bu ilişkiyi doğrulamaktadır. Demir 
ve Aksoy (2021) tarafından yürütülen çalışmada, SSÇ’lerin %72’sinin aile 
içinde şiddete tanık olduğu, %58’inin ebeveynlerinden biriyle düzenli 
duygusal iletişim kurmadığı belirlenmiştir. Aile içi şiddet, çocuk suçluluğu 
literatüründe en güçlü belirleyicilerden biridir. Türkiye’de yapılan 
araştırmalar, suça sürüklenen çocukların büyük bir kısmının çocukluk 
döneminde fiziksel şiddete maruz kaldığını veya aile içi şiddetin tanığı 
olduğunu göstermektedir. 

Şentürk Dizman & Oktik (2022) yaptıkları araştırmada denetimli 
serbestlik kapsamındaki gençlerin çok büyük çoğunluğunun ebeveynlerinden 
fiziksel şiddet gördüğünü ortaya koymuştur. Bu araştırmaya katılan 
gençlerin %93,2’si ebeveynlerinden şiddet gördüğünü belirtmiştir. Bu oran, 
aile içi şiddetin suç davranışının oluşumunda ne kadar etkili olduğunu açıkça 
göstermektedir. 

Karagöz ve Özdemir (2023), otoriter veya ihmalkâr ebeveynlik 
tarzının çocuklarda suç tekrar oranlarını anlamlı biçimde artırdığını 
bulmuştur. Fırat ve Erk (2024) ise ebeveyn ilgisizliği, duygusal mesafe ve 
denetimsizliğin SSÇ davranışını yordayan en güçlü değişkenler olduğunu 
vurgulamıştır. 

Bu bulgular, ebeveynlik biçimlerinin çocuk suçluluğuna doğrudan 
etkide bulunduğunu göstermektedir. Aşırı otoriter ebeveynlik, çocuğun 
özerklik ihtiyacını bastırarak gizli öfke ve direnç yaratabilir; ihmalkâr 
ebeveynlik ise çocuğun ahlaki rehberlikten yoksun kalmasına neden olur. 

--263--



12 

Buna karşılık yetkeci ebeveynlik, çocukta sorumluluk bilincini ve vicdani 
kontrolü güçlendirir. 
 
Ebeveynlik ve Toplumsal Bağların Çözülmesi 

Ebeveynlik tarzları yalnızca bireysel tercihlerden ibaret değildir; 
toplumsal koşulların, ekonomik stresin ve kültürel dönüşümün 
yansımalarıdır. Düşük sosyoekonomik düzeydeki ailelerde otoriter veya 
ilgisiz ebeveynlik biçimleri daha sık görülmekte; bu durum Merton’un 
(1938) “gerilim kuramı” ile açıklanabilir. Yasal araçlarla başarıya 
ulaşamayan ebeveynler, çocuk yetiştirmede cezaya dayalı veya kontrolsüz 
stratejilere başvurabilmektedir. 

Benzer biçimde, uzun çalışma saatleri, işsizlik ve kentleşme, 
ebeveynlerin fiziksel olarak var olsalar bile duygusal olarak “yok” hale 
gelmesine yol açmaktadır. Bu “duygusal yoksunluk”, Durkheim’ın (1983) 
“anomi” kavramı çerçevesinde aile bağlarının çözülmesiyle birlikte 
açıklanabilir. 

Dolayısıyla ebeveynlik tarzı, yalnızca aile içi bir etken değil, aynı 
zamanda toplumsal dayanışmanın mikro düzeydeki bir göstergesidir. Aile 
içindeki iletişim biçimi, toplumdaki güven ilişkilerinin küçük bir modelini 
yansıtır. 
 
Helikopter Ebeveynlik ve Suça Sürüklenme 

Helikopter ebeveynlik, yüksek ilgi ve koruma ile yoğun (çoğu zaman 
aşırı) denetimin bir arada görüldüğü çağdaş bir ebeveynlik biçimidir. 
Baumrind’in (1971) tipolojisinde “otoritatif”e yakın görünse de özerklik 
desteğinin düşük oluşu ve karar alanlarının sürekli ebeveyn kontrolünde 
kalması, çocuğun öz-düzenleme ve sorumluluk devri becerilerinin gelişimini 
sınırlar. Hirschi’nin (1969) toplumsal bağ modeli açısından bakıldığında bu 
tarz, bağlanmayı güçlendirebilir; ancak çocuğun katılım ve bağlılık bağlarını 
kendi seçimiyle inşa etmesini engelleyerek kurallara içsel inancı 
zayıflatabilir. Sonuçta, dışsal kontrolün olmadığı ortamlarda dürtü kontrolü 
ve sınır algısı kırılganlaşır; bu da akran etkisine açık, “gizli” sapma 
biçimlerine kapı aralayabilir. Türkiye bağlamında aile-çocuk iletişiminin 
duygusal sıcaklıkla birlikte özerklik desteği içerecek şekilde yeniden 
dengelenmesi, koruyucu etkinin sürerken aşırı korumacılığın risklerini 
azaltacaktır. 
 
Ebeveynlik Eğitimi ve Sosyal Politika Boyutu 

Ebeveynlik tarzlarının çocuk suçluluğu üzerindeki etkisini azaltmak 
için, aile danışmanlığı ve ebeveyn eğitimlerinin sistematik biçimde 
desteklenmesi gerekmektedir. Bu bağlamda, ebeveynlik eğitimlerinin 
ücretsiz, erişilebilir ve sürekliliği sağlanmış bir kamu hizmeti olarak 
sunulması önem taşımaktadır. 

--264--



13 

Bu tür programlar yalnızca çocuk gelişimini değil, toplumsal uyumu 
da destekler. Çünkü toplumsal denetim mekanizmasının ilk halkası, hukuki 
değil, ebeveynlik ilişkisinde başlar. Ebeveynin duygusal sıcaklık ile sınır 
koyma arasındaki dengeyi kurabilmesi, çocuğun suça sürüklenmesini 
önlemede en güçlü koruyucu faktördür. 

 
ÇOCUKLARIN SUÇA SÜRÜKLENMESİNDE AİLENİN ROLÜNE 

SOSYOLOJIK YAKLAŞIMLAR 
 
Durkheim: Toplumsal Düzen, Anomi ve Ahlaki Dengesizlik 

Émile Durkheim (1982), suçun toplumsal yaşamın “normal” bir 
parçası olduğunu öne sürer. Ona göre suç, toplumsal normların değişkenliği 
ve bireylerin bu normlara uyum sürecindeki farklılıkların doğal sonucudur. 
Ancak anomi durumunda —yani toplumsal normların zayıfladığı, bireylerin 
davranışlarını yönlendiren değerlerin belirsizleştiği koşullarda— suç oranları 
artar. 

Aile, Durkheim’ın kuramında “ahlaki düzenin ilk okulu” olarak 
tanımlanır. Ailenin temel işlevi, bireyi kolektif bilincin değerleriyle 
bütünleştirmektir. Ahlaki denetim mekanizmalarının zayıfladığı ailelerde 
çocuklar, toplumsal normların bağlayıcılığını hissedemezler. Özellikle 
parçalanmış aile yapısı, ebeveyn ilgisizliği ve duygusal kopukluk, anomik 
eğilimleri artırmaktadır (Durkheim, 1983). Durkheim’a göre toplumsal 
düzenin sürdürülebilmesi, normların istikrarına ve bireylerin bu normlarla 
bütünleşmesine bağlıdır. Aile, bireyin normlarla ilk karşılaştığı ve toplumsal 
değerleri içselleştirdiği temel kurumdur. Aile içinde yaşanan şiddet, ilgisizlik 
veya denetim eksikliği, çocuğun normatif bağlarını zayıflatarak anomik 
eğilimleri güçlendirebilir. 

Bu bağlamda Durkheim’a göre çocuk suçluluğu, bireysel bir sapma 
değil, toplumsal dayanışmanın zayıflamasının bir sonucudur. Ailenin 
çözülmesi, çocuğun topluma aitlik duygusunu ve ahlaki rehberliğini ortadan 
kaldırır. Dolayısıyla suç, bir anlamda “ahlaki düzenin bozulmuş bir belirtisi” 
olarak değerlendirilebilir. 
 
Merton: Gerilim (Anomi) Teorisi ve Fırsat Eşitsizliği 

Robert K. Merton (1938), Durkheim’ın anomi kavramını geliştirerek 
“gerilim teorisi”ni ortaya koymuştur. Merton’a göre toplum, bireylerden 
meşru yollarla ulaşmaları beklenen kültürel hedefler belirler (örneğin başarı, 
refah, statü). Ancak yapısal eşitsizlikler, bazı bireylerin bu hedeflere meşru 
yollarla erişmesini engeller. Bu durumda birey, başarıya ulaşmak için 
gayrimeşru yollara yani suça yönelebilir. 

Merton’un (1938) gerilim teorisine göre, bireyler toplumsal olarak 
meşru kabul edilen hedeflere ulaşmak için gerekli yapısal olanaklardan 
yoksun kaldıklarında, alternatif ve çoğu zaman gayrimeşru yolları seçmeye 
yönelebilirler. Bu bağlamda ailede yaşanan ekonomik sıkıntılar, 

--265--



14 

ebeveynlerin sınırlı sosyal ve kültürel sermayesi ve çocuğun deneyimlediği 
fırsat eşitsizliği, gerilim temelli sapma davranışlarını artıran bir risk alanı 
oluşturmaktadır. 

Aile, bu kuramda hem fırsat eşitsizliğini yeniden üreten hem de 
gerilimi azaltabilecek bir kurumdur. Yoksul, düşük eğitimli veya sosyal 
sermayesi sınırlı aileler, çocuklarına toplumsal başarı için gerekli kültürel 
sermayeyi aktaramazlar. Bu durum, çocukta “başarısızlık” hissi yaratır ve 
suç, bu gerilimin boşalım biçimi hâline gelmektedir. 

Türkiye’de özellikle düşük gelirli ailelerin yoğun olduğu kentsel 
bölgelerde (örneğin İstanbul, Diyarbakır, Adana gibi illerde) çocuk 
suçluluğu oranlarının yüksekliği, Merton’un kuramının ampirik yansımaları 
olarak değerlendirilebilir (TÜİK, 2022). Aile, çocuk için bir dayanışma alanı 
yaratamadığında, birey alternatif grup aidiyetlerine (örneğin suç çeteleri, 
sokak grupları) yönelir. 
 
Hirschi: Toplumsal Bağ Teorisi 

Travis Hirschi’nin (1969) “Sosyal Bağ Teorisi”, suçun nedeninden 
çok suç işlememeyi sağlayan toplumsal bağların nasıl işlediğini açıklamaya 
çalışır. Hirschi’ye göre bireyleri suçtan uzak tutan dört temel bağ vardır: 

1. Bağlanma (attachment) – Ebeveynlere, öğretmenlere ve topluma 
duygusal yakınlık. 

2. Bağlılık (commitment) – Toplumsal normlara ve hedeflere yatırım 
yapma. 

3. Katılım (involvement) – Meşru etkinliklere aktif katılım. 
4. İnanç (belief) – Toplumsal kurallara duyulan inanç. 

Aile, bu dört bağın da kurulduğu ilk alandır. Ebeveynleriyle duygusal 
bağ kuramayan çocuk, toplumsal düzenin kurallarına da zayıf bir bağlılık 
gösterir. Özellikle ebeveyn ilgisizliği, aşırı disiplin veya fiziksel şiddet, 
bağlanma sürecini kesintiye uğratır. 

Hirschi’nin kuramı, Türkiye’de yapılan birçok araştırmada da 
doğrulanmıştır. Örneğin Kaya ve Yıldırım (2020), ebeveyn gözetimi düşük 
olan çocukların suç eğiliminin 1,8 kat arttığını, özellikle babasız veya ilgisiz 
ailelerde bu oranın daha yüksek olduğunu saptamıştır. 

Bu nedenle Hirschi’nin modeli, çocuk suçluluğunu toplumsal bağların 
zayıflığı üzerinden açıklayan en işlevsel yaklaşımlardan biridir. Hirschi’nin 
modelinde aileye bağlanma, suça yönelmeyi engelleyen en güçlü toplumsal 
bağlardan biridir. Araştırmalar, aile içindeki sevgi, denetim ve güven 
ilişkilerinin zayıfladığında suç davranışının ortaya çıkma ihtimalinin arttığını 
göstermektedir. Şentürk Dizman ve Oktik’in (2022) denetimli serbestlik 
kapsamındaki gençlerle yaptıkları çalışmada, aile bağlarının zayıflığının suç 
davranışıyla anlamlı şekilde ilişkili olduğu görülmüştür. Bu durumun 
çocuklar için de geçerli olduğunu bir kez daha vurgulamak gerekir.   
 
 

--266--



15 

Becker: Etiketleme Kuramı ve İkincil Sapma 
Howard Becker’in (1963) “etiketleme kuramı”, suçun objektif bir 

gerçeklik değil, toplumsal bir tanımlama süreci olduğunu öne sürer. Yani 
“suçlu” olmak, bireyin yaptığı eylemden çok, toplumun o eyleme yüklediği 
anlamla ilgilidir. 

Çocuğun suça itilme süreci, çoğu zaman etiketlenme ve dışlanma 
mekanizmalarıyla derinleşir. Suça karışan veya suça eğilim gösteren bir 
çocuk, çevresi tarafından “yaramaz”, “problemli”, “tehlikeli” gibi sıfatlarla 
damgalandığında, bu kimliği içselleştirir ve ikincil sapma süreci başlar. 

Aile, bu döngüyü ya kırabilir ya da yeniden üretebilir. Suç işleyen 
çocuğu reddeden, cezalandıran veya dışlayan aile, toplumsal etiketlemeyi 
pekiştirir. Buna karşılık destekleyici ve kapsayıcı bir aile, çocuğun yeniden 
toplumsallaşmasını mümkün kılar. 

Türkiye’de çocuk suçluların yeniden topluma kazandırılması 
süreçlerinde aile desteği eksikliğinin, yeniden suç işleme oranlarını artırdığı 
görülmektedir (Çetin, 2019). Becker’in yaklaşımı, aileyi hem etiketleyici 
hem de rehabilite edici bir aktör olarak ele alır. 
 
Bourdieu: Habitus, Sermaye ve Yeniden Üretim 

Pierre Bourdieu’nün (1986) sosyolojik yaklaşımı, suç olgusunu 
kültürel, ekonomik ve sosyal sermaye kavramlarıyla açıklar. Aile, bu 
sermaye türlerinin ilk üretim ve aktarım alanıdır. 

• Ekonomik sermaye yetersizliği (gelir, istihdam, yaşam koşulları), 
• Kültürel sermaye eksikliği (eğitim, dil, sembolik beceriler), 
• Sosyal sermaye yoksunluğu (ağlar, destek sistemleri) 

çocuğun toplumsal başarı kanallarına erişimini sınırlar. Bu durumda çocuk, 
sistem içinde dışlanma ve değersizlik hissi yaşar. Habitus, yani bireyin 
yaşam deneyimleriyle şekillenen eğilimler bütünü, bu koşullarda “suçla baş 
etme” ya da “suçla var olma” biçiminde yeniden üretilir. 

Bourdieu’nün perspektifi, çocuk suçluluğunun yalnızca psikolojik 
değil, sınıfsal bir sorun olduğunu da açığa çıkarır. Türkiye’de yapılan 
çalışmalar, düşük gelirli mahallelerde çocuk suçluluğunun, eğitim ve 
istihdam fırsatlarının sınırlılığıyla doğrudan ilişkili olduğunu göstermektedir 
(Erdoğan, 2021). Dolayısıyla Bourdieu, aileyi hem sermaye aktarımının hem 
de toplumsal eşitsizliklerin yeniden üretiminin merkezi olarak görür. Ailenin 
sahip olduğu sermaye biçimleri, çocuğun yaşam stratejilerini ve sapma 
olasılığını belirlemektedir. Ailenin sağladığı ekonomik, sosyal ve kültürel 
sermaye, çocuğun yaşam dünyasını doğrudan şekillendirir. Düşük sermayeye 
sahip ailelerde yetişen çocukların eğitim, kültürel katılım ve sosyal destek 
kanalları sınırlıdır. Bu durum habitusun imkanlarını daraltmakta, suça 
yönelme ihtimalini artırmaktadır. 
 
 
 

--267--



16 

Feminist ve Eleştirel Yaklaşımlar 
Feminist kriminoloji, çocuk suçluluğu literatüründe özellikle kız 

çocuklarının suça yönelme süreçlerinin aile içi cinsiyet rolleri ve güç 
ilişkileriyle bağlantılı olduğunu vurgular (Heidensohn, 1985). Kız çocukları 
genellikle ev içinde daha sıkı kontrol altında tutulurken, erkek çocuklara 
daha fazla dışa dönük özgürlük tanınır. Bu durum, erkek çocukların “riskli 
davranışlara” yönelme ihtimalini artırır. 

Eleştirel kuramlar (örn. Frankfurt Okulu) ise çocuk suçluluğunu 
kapitalist üretim ilişkilerinin bir sonucu olarak ele alır. Aile, ekonomik 
baskıların yeniden üretildiği bir mikro alandır; çocuklar, sistemin 
adaletsizliklerini en yakından hisseden kesimdir (Horkheimer & Adorno, 
1947). Bu yaklaşımlar, aileyi yalnızca bireysel bir birim değil, ideolojik bir 
aygıt olarak görür: çocuk, sistemin dayattığı değerleri aile içinde öğrenir ya 
da reddeder. Bu da suç davranışının toplumsal anlamını genişletir. 

 
TÜRKİYE’DE ÇOCUK SUÇLULUĞU VE AİLE FAKTÖRLERİNE 

İLİŞKİN BULGULAR 
 
Türkiye’de Çocuk Suçluluğunun Genel Görünümü 

Türkiye’de çocuk suçluluğu, özellikle 2000’li yıllardan itibaren sosyal 
bilimlerin giderek daha fazla ilgi gösterdiği bir alan hâline gelmiştir. Adalet 
Bakanlığı Ceza ve Tevkifevleri Genel Müdürlüğü (CTE) verilerine göre, 
2023 yılında çocuk kapalı ceza infaz kurumlarında ve eğitimevlerinde 
bulunan çocuk sayısı 2.484’tür. Bunun dışında, aynı yıl 132.000’den fazla 
çocuk çeşitli nedenlerle güvenlik birimlerine getirilmiştir (Adalet Bakanlığı, 
2024). 

Bu çocukların yaklaşık: 
• %37’si mala karşı suçlar (hırsızlık, gasp vb.), 
• %26’sı kişilere karşı suçlar (yaralama, tehdit), 
• %18’i kamu düzenine karşı suçlar, 

geri kalanı uyuşturucu ve cinsel suçlar gibi kategorilerde yer almaktadır 
(TÜİK, 2023). 

Bu veriler, çocuk suçluluğunun büyük ölçüde maddi yoksunluk ve aile 
içi yönlendirme eksikliği kaynaklı olduğunu göstermektedir. Ayrıca 
kentleşme, göç ve aile çözülmesi gibi faktörlerin çocuk suçluluğu oranlarını 
artırdığı gözlenmektedir. 

Örneğin, İstanbul, İzmir, Adana ve Gaziantep gibi yoğun göç alan 
illerde, çocuk suç oranları ülke ortalamasının iki katına yaklaşmaktadır. Bu 
illerde suçun “sosyalleşme aracı” hâline geldiği, çocukların mahalle kültürü 
içinde suç davranışını meşrulaştırabildiği saptanmıştır (Yavuzer, 2017). 
 
Aile Yapısı ve Suç Arasındaki İlişki 

TÜİK’in 2022 tarihli “Çocuk Suçluluğu Araştırması”na göre, suça 
sürüklenen çocukların: 

--268--



17 

• %64’ü çekirdek ailelerde, 
• %26’sı parçalanmış ailelerde, 
• %10’u geniş ailelerde yaşamaktadır. 
Ancak araştırma, aile bütünlüğünün değil, ailenin işlevselliğinin daha 

belirleyici olduğunu göstermektedir. Yani, ebeveynlerin her ikisinin de var 
olması tek başına yeterli değildir; önemli olan ebeveynlerin çocukla kurduğu 
iletişim, rehberlik ve duygusal bağdır. 

Ankara Üniversitesi Sosyal Hizmet Bölümü tarafından yürütülen bir 
çalışmada (Demir & Aksoy, 2021), suça sürüklenen 150 çocukla yapılan 
görüşmelerde katılımcıların %72’si aile içinde şiddete tanık olduğunu, %58’i 
ebeveynlerinden en az biriyle düzenli iletişim kurmadığını belirtmiştir. Bu 
oran, aile içi duygusal boşluk ve şiddet döngüsünün suça yönelme olasılığını 
artırdığını doğrulamaktadır. 

 
Ekonomik Yoksunluk ve Sosyal Dışlanma 

Çocuk suçluluğunun en güçlü belirleyicilerinden biri ekonomik 
yoksulluktur. TÜİK’in 2023 verilerine göre, Türkiye’de çocuk yoksulluğu 
oranı %32,7’dir. Bu oran, Avrupa ortalamasının neredeyse iki katıdır. 

Yoksul hanelerde yaşayan çocuklar, erken yaşta iş gücüne katılmakta, 
okuldan kopmakta ve sokak kültürüyle daha erken tanışmaktadır. Bu durum, 
suçun hem bir “geçim aracı” hem de “kimlik biçimi” hâline gelmesine neden 
olur (Karataş & Çelik, 2019).  

Özellikle büyükşehirlerin çeper mahallelerinde yaşayan ailelerde, 
babaların düzensiz işlerde çalışması ve annelerin ev içi üretime hapsolması, 
çocukların denetimsiz zaman geçirmesine zemin hazırlar. İstanbul’da 
yapılan bir araştırmada, haftada 20 saatten fazla sokakta zaman geçiren 
çocukların suç davranışına katılım oranının %43 olduğu saptanmıştır 
(Yılmaz, 2020). 

Bu bulgular, Merton’un gerilim teorisinin Türkiye bağlamında 
doğrulandığını göstermektedir: meşru başarı yollarının tıkalı olduğu sosyal 
çevrelerde, çocuklar “gayrimeşru araçlara” yönelmektedir. 

 
Ebeveyn Tutumları ve Aile İçi Şiddet 

Aile içi şiddet, yalnızca fiziksel değil, psikolojik ve ekonomik 
yönleriyle de çocuk suçluluğunu tetikleyebilecek önemli bir faktördür. Bu 
ortamda büyüyen çocuklar, şiddeti iletişim ve sorun çözme biçimi olarak 
içselleştirirler. Bandura’nın (1977) “sosyal öğrenme kuramı” bu süreci, 
“çocuk, ebeveyn davranışlarını model alarak öğrenir” şeklinde 
açıklamaktadır. Dolayısıyla şiddet uygulayan baba ya da anne, farkında 
olmadan çocuğa şiddeti meşru bir tepki olarak öğretir. Çocuklar, aile içinde 
gözlemledikleri davranışları model alırlar. Şiddetin bir iletişim veya sorun 
çözme yöntemi olarak kullanıldığı ailelerde büyüyen çocuklar, bu davranışı 
öğrenerek ilerleyen yaşlarda tekrar edebilir. Fiziksel şiddete maruz kalma 

--269--



18 

veya şiddete tanık olma, suç davranışının kuşaklar arası aktarılan bir 
örüntüye dönüşmesine yol açabilir. 

Manisa ve Şanlıurfa illerinde yapılan bir saha araştırmasında (Erdem 
ve Kaplan, 2022), suça sürüklenen çocukların %67’si aile içinde fiziksel 
cezaya maruz kaldığını, %54’ü ebeveyninin madde kullandığını, %48’i 
evden kaçma öyküsüne sahip olduğunu belirtmiştir. 

Bu bulgular, suç davranışının bireysel bir eğilim değil, aile içi 
travmatik deneyimlerin dışavurumu olduğunu göstermektedir. 
 
Göç, Kentleşme ve Aile Çözülmesi 

Göç, çocuk suçluluğu açısından önemli bir yapısal faktördür. İç göçle 
birlikte kırsaldan kente taşınan aileler, genellikle ekonomik baskı, kültürel 
uyum sorunu ve sosyal izolasyon yaşar. Bu süreçte aile bağları zayıflar, 
çocuklar akran gruplarına yönelir. 

Özellikle 1990 sonrası Güneydoğu’dan Marmara ve Akdeniz illerine 
gerçekleşen göç dalgalarıyla birlikte, suç oranlarının yükseldiği görülmüştür. 
TÜİK (2022) verileri, göçmen çocukların suça karışma oranının yerleşik 
nüfusa göre %35 daha fazla olduğunu göstermektedir. 

Bu olgu, sadece ekonomik değil, aynı zamanda kültürel ve kimliksel 
yabancılaşma ile ilgilidir. Göçmen aileler, çoğu zaman kentsel yaşamın 
normlarına uyum sağlayamaz; çocuklar, “ne geldikleri yere ne de yeni 
topluma ait olma” gerilimi yaşar. Bu durumda suç, bir aidiyet biçimi hâline 
gelir (Wacquant, 2008). 

 
Eğitim Düzeyi, Okul Bağlılığı ve Aile İlişkisi 

Okul başarısı ve aidiyet duygusu, suçtan uzak kalmanın en güçlü 
göstergelerindendir. Ancak aile desteği olmadan eğitim sisteminde tutunmak 
zordur. 

Millî Eğitim Bakanlığı’nın 2023 raporuna göre, zorunlu eğitimi 
tamamlayamayan çocukların %41’i, suça sürüklenen çocuklar grubunda yer 
almaktadır. Okuldan kopan çocukların aileleri genellikle düşük eğitimli, 
ilgisiz ya da yoksullukla mücadele eden ailelerdir. 

Bu bağlamda aile-okul iş birliği önem kazanmaktadır. Hirschi’nin 
toplumsal bağ modelinde aile ve okul, çocuğun normatif yönelimini 
destekleyen iki temel kurumdur. Ancak Türkiye’de okul rehberlik sistemleri, 
ailelerle yeterli düzeyde iletişim kurmakta zorlanmaktadır. 

Eğitim kurumları ile aile arasında kurulacak güçlü bağlar, çocuğun 
suçtan uzaklaşmasında etkili bir koruyucu faktör oluşturabilir. 

 
TARTIŞMA 

 
Aile Kurumunun Dönüşümü ve Toplumsal Denetimin Zayıflaması 

Elde edilen bulgular, Durkheim’ın (1983) öngördüğü biçimde, 
toplumsal bağların çözülmesinin çocuk suçluluğu üzerinde doğrudan etkili 

--270--



19 

olduğunu göstermektedir. Modern toplumlarda ailenin işlevsel bütünlüğü 
giderek zayıflamakta; ekonomik baskılar, göç, bireyselleşme ve kültürel 
parçalanma, ailenin “ahlaki rehberlik” rolünü zedelemektedir. 

Türkiye’de özellikle düşük gelirli ailelerde ebeveynlerin uzun çalışma 
saatleri, iş güvencesizliği ve mekânsal hareketlilik, çocukların denetimsiz 
kalmasına yol açmaktadır. Bu durum, aileyi hem duygusal hem de sosyal 
kontrol açısından işlevsiz hâle getirmektedir. 

Bu noktada Durkheim’ın “anomi” kavramı açıklayıcıdır: aile 
kurumunun normatif düzeni sarsıldığında, çocukların toplumla kurduğu bağ 
da zayıflar. Suç, yalnızca yasa dışı bir davranış değil, aynı zamanda 
toplumsal bütünleşme eksikliğinin bir belirtisidir. 

 
Yoksulluk, Fırsat Eşitsizliği ve Gerilim Kuramının Yansımaları 

Merton’un (1938) gerilim kuramı, Türkiye bağlamında da güçlü 
biçimde doğrulanmaktadır. Bulgular, çocukların suça yönelmesinde yalnızca 
bireysel tercihlerin değil, yapısal eşitsizliklerin belirleyici olduğunu ortaya 
koymaktadır. 

TÜİK (2023) verilerine göre, gelir dağılımındaki bozulma ve çocuk 
yoksulluğu oranlarının yüksekliği, çocukların meşru toplumsal hedeflere 
(başarı, statü, refah) ulaşmasını engellemektedir. Bu engellenmişlik, 
çocuklarda “başarısızlık” ve “dışlanmışlık” duygusu yaratmakta; suç ise bu 
duyguların bir tepkisel ifadesi hâline gelmektedir. 

Yoksul mahallelerde çocuk suçluluğunun yüksekliği, suçun bireysel 
bir tercih değil, sınıfsal bir zorunluluk olarak görüldüğünü 
düşündürmektedir. Bu bağlamda aile, ekonomik ve kültürel sermayesi sınırlı 
olduğunda, çocuğa alternatif değer sistemleri sunamaz. 

Merton’un kavramsallaştırdığı “yenilikçi uyum biçimi” Türkiye’deki 
yoksul çocukların deneyiminde açıkça görülmektedir: yasal araçlar 
tıkandığında, çocuklar gayrimeşru araçlarla (örneğin hırsızlık, sokak 
satıcılığı, çete üyeliği) başarıya ulaşmaya çalışırlar. 

 
Toplumsal Bağların Çözülmesi ve Ebeveyn İlgisizliği 

Hirschi’nin (1969) toplumsal bağ kuramı, Türkiye’deki ampirik 
verilerle doğrudan örtüşmektedir. Ebeveyn gözetiminin azaldığı, duygusal 
bağların zayıf olduğu ailelerde çocukların suça yönelme olasılığı iki kattan 
fazladır. 

Araştırmalar (Demir & Aksoy, 2021; Yılmaz, 2020), çocukların suça 
sürüklenmesinde “anne-baba ile duygusal iletişim eksikliği”nin en kritik 
değişkenlerden biri olduğunu göstermektedir. Özellikle baba figürünün 
yokluğu, yetersizliği veya agresifliği, çocukta güven ve aidiyet duygusunun 
zedelenmesine yol açar. 

Hirschi’nin dört bağı (bağlanma, bağlılık, katılım, inanç) Türkiye 
toplumunda giderek zayıflamaktadır. Ailenin çocukla kurduğu bağ, artık 
“duygusal yakınlık”tan çok “disiplin” veya “ekonomik yük” üzerinden 

--271--



20 

tanımlanmakta; bu da çocuğun toplumsal normlara içsel bağlılığını 
azaltmaktadır. Sonuç olarak, suç davranışı bir “boşlukta” değil, duygusal 
bağların kopuk olduğu bir sosyal çevrede kök salmaktadır. 

 
Etiketleme, Dışlanma ve Yeniden Üretim Döngüsü 

Becker’in (1963) etiketleme kuramı, Türkiye’de çocuk suçluluğuna 
yönelik toplumsal tutumların nasıl damgalayıcı bir etki yarattığını 
açıklamaktadır. Çocuk, bir kez “suçlu” etiketiyle karşılaştığında, toplumdan 
ve ailesinden dışlanmakta; bu dışlanma “ikincil sapma” sürecini 
tetiklemektedir. Ailelerin, çocuklarının suça karışması durumunda genellikle 
utanç, damgalanma korkusu ve sosyal baskı nedeniyle çocuğu reddettiği 
görülmektedir. Bu durum, Becker’in öne sürdüğü gibi, toplumsal 
tanımlamanın bireyin kimliğini biçimlendirme gücünü doğrulamaktadır. 

Öte yandan eğitim kurumları ve medya, çocuk suçluluğuna ilişkin 
söylemleriyle bu damgalamayı pekiştirmektedir. “Suça sürüklenen çocuk” 
kavramı, yasada koruyucu bir amaçla kullanılsa da, toplumsal algıda hâlâ 
“tehlikeli çocuk” imajını çağrıştırmaktadır. Bu bağlamda aile, eğer çocuğunu 
toplumsal etiketin dışına çıkarabilirse, yeniden sosyalizasyon mümkün olur. 
Aksi hâlde suç döngüsü, kuşaklar arası bir biçimde yeniden üretilir. 
 
Sermaye Eşitsizlikleri ve Habitus’un Suç Üretimi 

Bourdieu’nün (1986) kavramsallaştırdığı ekonomik, kültürel ve sosyal 
sermaye eksiklikleri, Türkiye’de çocuk suçluluğunun sınıfsal kökenlerini 
görünür kılmaktadır. Alanyazın verileri, düşük gelirli ailelerin çocuklarının 
yalnızca maddi değil, sembolik sermaye bakımından da dezavantajlı 
olduğunu göstermektedir. Bu çocuklar, eğitim kurumlarında dışlanmakta, 
kültürel etkinliklere katılamamakta ve toplumsal başarı kanallarına 
erişememektedir. 

Bu durum, çocukların habitus’unda bir “uyumsuzluk” yaratır. 
Toplumsal sistemin dayattığı hedeflerle bireysel deneyimler arasındaki bu 
çatışma, Merton’un “anomi”sini, Bourdieu’nün “habitus kırılması”yla 
birleştirmektedir. Sonuçta çocuk, sistemin değerlerine yabancılaşır; suç, bu 
yabancılaşmanın bir ifade biçimi hâline gelir. Bu süreçte aile, çocuğun 
habitus’unu ya destekleyen ya da zayıflatan bir rol oynamaktadır. Sermaye 
aktarımında başarısız olan aile, farkında olmadan suç kültürünün yeniden 
üretimine katkı sunmaktadır. 

 
Cinsiyet Rolleri, Erkeklik ve Kız Çocuklarının Görünmezliği 

Feminist kuramın öngördüğü üzere (Heidensohn, 1985), çocuk 
suçluluğu tartışmaları çoğunlukla erkek çocuklar üzerinden yürütülmektedir. 
Bu durum, suçun cinsiyetlendirilmiş bir olgu olduğunu göstermektedir. 
Türkiye’de erkek çocuklar genellikle “mahallenin delikanlısı” veya 
“mahallenin abisi” olarak teşvik edilirken, kız çocukları ev içi rollere 
yönlendirilmektedir. Bu toplumsal cinsiyet rolleri, erkek çocuklarda “güç, 

--272--



21 

meydan okuma ve saldırganlık”ı pekiştirirken, kız çocuklarda itaat ve içe 
kapanmayı artırır. 

Bu nedenle aile içi erkeklik modelleri, çocuk suçluluğunun türünü ve 
biçimini doğrudan etkiler. Ataerkil aile yapısı, suçun “erkekliğin kanıtı” 
olarak algılanmasına yol açabilir. Öte yandan aile içi istismar veya zorla 
evlilik gibi durumlar, kız çocuklarını farklı türde “suç” tanımlamalarına 
(örneğin evden kaçma, intihar girişimi vb.) sürükleme riski taşımaktadır. 
Dolayısıyla çocukların suça sürüklenmesi, toplumsal cinsiyet rejiminden 
bağımsız düşünülemez. 

 
Göç, Kentleşme ve Ailenin Sosyal Sermayesinin Erozyonu 

Göç, sadece mekânsal bir hareketlilik değil, aynı zamanda sosyal 
bağların kopuşu anlamına gelmektedir (Oktik, 1997). Göçle birlikte aile, 
geniş akrabalık ağlarından ve komşuluk ilişkilerinden kopmakta; çocuk, yeni 
kent ortamında “sahipsizlik” hissi yaşamaktadır. 

Bu durum, Wacquant’ın (2008) “kent yoksulluğu ve marjinallik” 
kavramsallaştırmasını doğrulamaktadır. Türkiye’deki göçmen ve düşük 
gelirli mahallelerde, çocuk suçluluğu yalnızca ekonomik değil, aynı 
zamanda aidiyet kriziyle bağlantılıdır. Aile, bu süreçte yeterli sosyal 
sermayeye sahip olmadığında, çocuğun kent ortamındaki risklerle baş etmesi 
güçleşmektedir. Bu nedenle göç, aileyi “koruyucu kalkan” olmaktan çıkarıp, 
“kırılgan bir yapı”ya dönüştürmektedir. 

 
Yapısal Eşitsizlikler Karşısında Ailenin Politikleşmesi 

Tüm bu bulgular, ailenin çocuk suçluluğunda hem bir neden hem de 
çözüm olduğunu göstermektedir. Aileyi yalnızca mikro düzeyde ele almak 
yetersizdir; çünkü aile, ekonomik, kültürel ve politik yapının bir 
yansımasıdır. 

Yoksulluk, işsizlik, eğitim yetersizliği, göç, konut sorunları gibi 
makro faktörler, aileyi işlevsiz hâle getirir. Dolayısıyla çocuk suçluluğunu 
azaltmak, yalnızca ebeveyn tutumlarını değiştirmekle değil, sosyal adaleti 
güçlendirmekle mümkündür. 

Bu nedenle aile politikaları, çocuk suçluluğu ile mücadelede refah 
devleti anlayışına dayanmalıdır. Aileyi destekleyen sosyal hizmet 
mekanizmaları hem çocukların hem de ebeveynlerin güçlendirilmesini 
hedeflemelidir. 

Aile kurumunun çözülmesi, ihmal, şiddet, ebeveyn kaybı ve aile içi 
çatışmalar, çocukların suça sürüklenmesinde temel risk faktörleri arasında 
yer almaktadır. Türkiye’deki nitel araştırmalar, çocuk suçluluğunun büyük 
ölçüde ailede yaşanan sorunlarla ilişkili olduğunu göstermektedir. Elde 
edilen bulgular, Durkheim’ın anomi, Merton’un gerilim, Hirschi’nin 
bağlanma ve Bandura’nın sosyal öğrenme yaklaşımı ile uyumlu bir tablo 
ortaya koymaktadır. Aile içi krizler, çocukların hem normatif hem de 

--273--



22 

duygusal bağlarını zayıflatmakta, alternatif (çoğu zaman suç içeren) davranış 
örüntülerine yönelmelerini kolaylaştırmaktadır. 

 
SONUÇ 

 
Genel Değerlendirme 

Bu çalışma, çocukların suça itilme sürecinde ailenin rolünü sosyolojik 
bir perspektiften ele almış ve hem kuramsal hem de ampirik bulgular 
ışığında çok boyutlu bir analiz sunmuştur. 

Elde edilen veriler, çocuk suçluluğunun yalnızca bireysel bir eğilim ya 
da psikolojik bir sapma değil, toplumsal yapının ürettiği eşitsizliklerin, 
yoksulluğun, dışlanmanın ve aile kurumundaki çözülmenin bir sonucu 
olduğunu ortaya koymuştur. 

Durkheim’ın “ahlaki düzen” ve “anomi” kavramları, modern 
Türkiye’de ailenin geçirdiği dönüşümü açıklamak açısından oldukça 
anlamlıdır. Ailenin duygusal, ahlaki ve ekonomik işlevleri zayıfladıkça, 
çocuklar toplumsal normlarla bağ kurmakta zorlanmaktadır. Merton’un 
gerilim teorisi, yoksulluk ve fırsat eşitsizliğinin suç üretimindeki rolünü net 
biçimde göstermiştir: meşru yollarla başarıya ulaşamayan birey, gayrimeşru 
araçlara başvurmaktadır. 

Hirschi’nin toplumsal bağ modeli, ebeveyn-çocuk ilişkisindeki 
zayıflığın suça yönelmede belirleyici olduğunu doğrulamaktadır. Becker’in 
etiketleme kuramı ise toplumun ve ailenin “suçlu çocuk” etiketini nasıl 
yeniden ürettiğini, bunun da ikincil sapmayı nasıl derinleştirdiğini 
açıklamaktadır. Bourdieu’nün sermaye kuramı, çocuk suçluluğunu 
ekonomik ve kültürel yoksunluk üzerinden sınıfsal bir mesele olarak 
konumlandırmıştır. Çocuk suçluluğu bir “aile içi kriz” olduğu kadar bir 
“toplumsal sistem krizidir.” Aile, çocuğun sosyalleşme sürecindeki en temel 
kurum olarak, toplumsal eşitsizliklerin hem taşıyıcısı hem de onarıcısı 
konumundadır. 

 
Politika ve Uygulama Önerileri 

 
Aile Temelli Sosyal Politikaların Güçlendirilmesi 
Türkiye’de çocuk suçluluğuyla mücadelede önleyici yaklaşımlar, çoğu 

zaman bireysel düzeyde kalmaktadır. Oysa sorunun temeli, aile yapısının 
sosyoekonomik kırılganlıklarında yatmaktadır. 

Bu nedenle: 
Aile Destek Merkezleri (ADEM) ve Sosyal Hizmet Merkezleri, risk 

altındaki ailelere yönelik düzenli psikososyal destek ve ebeveynlik eğitimi 
programları yürütmelidir. 

Aile danışmanlığı, sadece kriz dönemlerinde değil, erken dönem 
koruyucu hizmet olarak yaygınlaştırılmalıdır. Devlet bu hizmetin alınması 
için hem teşvik etmeli hem de bunu sosyal bir hak olarak finanse etmelidir.  

--274--



23 

Sosyal yardımlar, yalnızca ekonomik destekle sınırlı kalmamalı; 
eğitim, ebeveynlik becerileri ve toplumsal katılımı artıracak unsurları da 
içermelidir. 

Eğitim ve Okul-Aile İşbirliğinin Güçlendirilmesi 
Araştırmalar, çocukların okuldan kopmasının suç eğilimini artırdığını 

göstermektedir. Okul rehberlik sistemleri, risk altındaki öğrencilerin 
aileleriyle daha yakın iş birliği kurmalıdır. 

Okul sosyal hizmet uzmanları, eğitim sosyologları ve rehber 
öğretmenler, ebeveynlerle düzenli görüşmeler yaparak aile içi iletişimi 
desteklemelidir.  

Devamsızlık, akademik başarısızlık ve disiplin sorunları, yalnızca 
öğrencinin bireysel sorunu olarak değil, aile dinamiklerinin bir göstergesi 
olarak ele alınmalıdır. 

 
Aile İçi Şiddetle Mücadelede Erken Müdahale Programları 
Aile içi şiddet, çocuk suçluluğunun en güçlü tetikleyicilerindendir. 

Aile ve Sosyal Hizmetler Bakanlığı’nın yürüttüğü “Şiddet Önleme ve İzleme 
Merkezleri (ŞÖNİM)”, daha fazla çocuk odaklı hale getirilmelidir. Şiddet 
gören çocuklar için psikososyal rehabilitasyon programları ve topluma 
yeniden kazandırma merkezleri kurulmalıdır. 

Çocukların tanık olduğu şiddet olayları da “çocuk istismarı” olarak 
tanımlanmalı ve bu durumlar için zorunlu bildirim mekanizmaları 
güçlendirilmelidir. Çocuk koruma merkezleri yaygınlaştırılarak her türlü 
şiddete uğramış, tanık olmuş veya şiddetin bizzat uygulayıcısı olmuş 
çocuklar bu merkezlerde multidisipliner destek almalı, rehabilitasyon 
hizmeti verilmelidir.  

 
Yoksullukla Mücadelede Sosyal Sermaye Yaklaşımı 
Yoksulluk yalnızca gelir eksikliği değil, toplumsal bağların zayıflığı 

anlamına da gelir. Ailelerin sosyal sermayesini güçlendirmek için mahalle 
düzeyinde toplum merkezleri, gönüllü ağları ve ebeveyn dayanışma grupları 
oluşturulmalıdır. 

Belediyeler, yoksul ailelerin çocuklarına kültürel etkinlikler, spor 
faaliyetleri ve atölye çalışmaları aracılığıyla “meşru başarı yolları” 
sunmalıdır. Aile içi ekonomik istikrar, çocuk suçluluğu riskini azaltır; bu 
nedenle çalışan yoksulların desteklenmesi, suçun yapısal önlenmesi 
açısından kritik önemdedir. 

 
Göçmen ve Dezavantajlı Ailelere Özel Sosyal Programlar 
Göç, aile bütünlüğünü sarsmakta ve çocukların aidiyet duygusunu 

zayıflatmaktadır. Göçmen ailelere yönelik psikososyal uyum programları 
yaygınlaştırılmalı, yerel toplumla entegrasyon desteklenmelidir.  

--275--



24 

Okul ve mahalle düzeyinde “kültürel arabuluculuk” yapan sosyal 
hizmet görevlileri istihdam edilmelidir. Kent yoksulluğunun yoğun olduğu 
bölgelerde “suç önleme mahalle programları” hayata geçirilmelidir. 

 
Medya ve Toplumsal Etiketlemeyle Mücadele 
Toplumun çocuk suçluluğuna ilişkin dili, yeniden üretici bir 

damgalama mekanizmasıdır. Medyada çocuk suçluluğuna dair haberler, 
suçlayıcı değil, koruyucu adalet yaklaşımıyla ele alınmalıdır. 

“Suça sürüklenen çocuk” kavramı, olumsuz çağrışımlardan 
arındırılmalı; herhangi bir suç faili veya mağduru olmalarında çocuklar 
mutlaka rehabilitasyonun önemi vurgulananarak değerlendirilmelidir. 

Kamu spotları, ailelerin çocuklarıyla iletişim kurma biçimlerini 
geliştirmeye yönelik farkındalık oluşturmalıdır. Aile eğitimlerinde birlikte 
kaliteli zaman geçirmenin, sosyal medya ve diijital okuryazarlığın önemine 
vurgu yapmalıdır. Yine aile eğitimlerinde çocuklarda vicdan gelişiminin, 
merhamet ve empati duygusunun geliştirilmesine ve önemine dikkat 
çekilmelidir.  

 
Akademik ve Uygulamalı Araştırma Önerileri 
Türkiye’de çocuk suçluluğu üzerine yapılan araştırmalar, çoğunlukla 

erkek çocuklar ve kentsel bölgelerle sınırlıdır. Kız çocukları, kırsal alanlar 
ve göçmen çocuklar üzerine nitel araştırmalar artırılmalıdır. 

Aile içi şiddet, yoksulluk, okul terk oranı gibi değişkenleri içeren 
karma yöntemli (nitel ve nicel) araştırmalar, suçun toplumsal kökenlerini 
daha derinlemesine anlamayı sağlayacaktır. 

Çocuk suçluluğuna karşı yürütülen projelerin etkililiği uzun vadeli 
izleme çalışmalarıyla değerlendirilmelidir. 

Unutulmamalıdır ki çocuk suçluluğu, bireyin değil toplumun 
aynasıdır. 

Ailenin çözülmesi, yalnızca özel bir mesele değil, toplumsal 
dayanışma ruhunun erozyonudur. 

Bu nedenle çocukları suça sürükleyen nedenlerle mücadele, yalnızca 
adalet sisteminin değil, sosyolojik, ekonomik ve kültürel politikaların ortak 
sorumluluğudur. 

Çocukların suça sürüklenmediği, her çocuğun sevgi, güven ve adalet 
içinde büyüdüğü bir toplum yaratmak mümkündür, yeter ki aileyi yalnızca 
koruma nesnesi olarak değil, toplumsal yeniden üretimin ahlaki omurgası 
olarak ele alınabilsin.  

 
 
 
 
 

 

--276--



25 

REFERANSLAR 
 

Adalet Bakanlığı. (2024). Ceza ve Tevkifevleri Genel Müdürlüğü 2023 faaliyet 
raporu. https://cte.adalet.gov.tr 

Aile ve Sosyal Hizmetler Bakanlığı. (2023). 2023 faaliyet raporu. 
https://www.aile.gov.tr 

Amato, P. R., & Keith, B. (1991). Parental divorce and the well-being of children: A 
meta-analysis. Psychological Bulletin, 110(1), 26–46. 
https://doi.org/10.1037/0033-2909.110.1.26 

Apel, R., & Kaukinen, C. (2008). On the relationship between family structure and 
delinquency: Family instability and parental attachments over the life course. 
Journal of Youth and Adolescence, 37(4), 479–492. 
https://doi.org/10.1007/s10964-008-9282-x 

Ariès, P. (1962). Centuries of childhood: A social history of family life. Vintage. 
Bandura, A. (1977). Social learning theory. Prentice-Hall. 
Baumrind, D. (1971). Current patterns of parental authority. Developmental 

Psychology Monographs, 4(1, Pt. 2), 1–103. 
Becker, H. S. (1963). Outsiders: Studies in the sociology of deviance. Free Press. 
Berger, P. L., & Luckmann, T. (1966). The social construction of reality. Anchor 

Books. 
Bourdieu, P. (1986). The forms of capital. In J. Richardson (Ed.), Handbook of 

theory and research for the sociology of education (pp. 241–258). 
Greenwood. 

Bronfenbrenner, U. (1979). The ecology of human development. Harvard University 
Press. 

CHP Yayınları. (2021). Suça sürüklenen çocuklar raporu (2017–2021). 
https://chp.org.tr/yayin/suca-suruklenen-cocuklar-raporu 

Connell, R. W. (1995). Masculinities. University of California Press. 
Çetin, S. (2019). Suça sürüklenen çocuklarda yeniden suç işleme riskinin 

değerlendirilmesi. Adli Bilimler Dergisi, 18(2), 95–110. 
Demir, G., & Aksoy, E. (2021). Suça sürüklenen çocukların aile içi iletişim 

örüntüleri: Ankara örneği. Toplum ve Sosyal Hizmet, 32(3), 753–777. 
https://dergipark.org.tr/tr/pub/tsh 

Demirbaş, T. (2018). Kriminoloji. Seçkin Yayıncılık. 
Durkheim, É. (1982). The rules of sociological method (S. Lukes, Ed.). Free Press. 

(Orijinal çalışma 1895) 
Durkheim, É. (1983). Suicide: A study in sociology. Routledge. (Orijinal çalışma 

1897) 
Erdem, S., & Kaplan, A. (2022). Aile içi şiddetin çocuk suçluluğu üzerindeki etkisi: 

Manisa–Şanlıurfa karşılaştırması. Journal of Social Policy Studies, 5(2), 
215–237. 

Erdoğan, B. (2021). Sosyoekonomik eşitsizlikler ve çocuk suçluluğu: Türkiye 
örneği. Sosyoloji Araştırmaları Dergisi, 24(1), 65–92. 

Fırat, S., & Erk, M. A. (2024). Suça sürüklenen çocuklarda yeniden suç işleme. In L. 
Tamam (Ed.), Güncel Psikiyatri Çalışmaları III. Akademisyen Yayınevi. 

Heidensohn, F. (1985). Women and crime. Macmillan. 
Hirschi, T. (1969). Causes of delinquency. University of California Press. 

--277--

https://cte.adalet.gov.tr/
https://www.aile.gov.tr/
https://doi.org/10.1037/0033-2909.110.1.26
https://doi.org/10.1007/s10964-008-9282-x
https://chp.org.tr/yayin/suca-suruklenen-cocuklar-raporu
https://dergipark.org.tr/tr/pub/tsh


26 

Hoeve, M., Dubas, J. S., Eichelsheim, V. I., van der Laan, P. H., Smeenk, W., & 
Gerris, J. R. M. (2009). The relationship between parenting and delinquency: 
A meta-analysis. Journal of Abnormal Child Psychology, 37(6), 749–775. 

Horkheimer, M., & Adorno, T. W. (1947). Dialectic of enlightenment. Continuum. 
Johnson, R. E. (1987). Family structure and delinquency: A test of control theory. 

Journal of Youth and Adolescence, 16(6), 583–602. 
Kağıtçıbaşı, Ç. (2007). Family, self, and human development across cultures: 

Theory and applications (2nd ed.). Lawrence Erlbaum Associates. 
Kağıtçıbaşı, Ç. (2010). Benlik, aile ve insan gelişimi: Kültürel psikoloji açısından. 

Koç Üniversitesi Yayınları. 
Karagöz, M., & Özdemir, R. (2023). Aile içi etmenlerin suça sürüklenen çocuklarda 

suç tekrarı üzerindeki etkisi. Sosyoekonomik Araştırmalar Dergisi, 20(4), 
112–130. https://dergipark.org.tr/tr/pub/sed 

Karataş, K., & Çelik, A. (2019). Kentsel yoksulluk ve çocuk suçluluğu ilişkisi: 
Sosyo-ekonomik bir değerlendirme. Sosyoloji Konferansları, 60(1), 55–78. 

Kaya, B., & Yıldırım, S. (2020). Ebeveyn gözetimi ve çocuk suçluluğu: Türkiye 
örneği. Adli Sosyal Hizmet Dergisi, 2(1), 33–49. 

Kerr, M., & Stattin, H. (2000). What parents know, how they know it, and several 
forms of adolescent adjustment: Further support for a reinterpretation of 
monitoring. Developmental Psychology, 36(3), 366–380. 

Loeber, R., & Farrington, D. P. (2000). Young children who commit crime: 
Epidemiology, developmental origins, risk factors, early interventions, and 
policy implications. Development and Psychopathology, 12(4), 737–762. 

Maccoby, E. E., & Martin, J. A. (1983). Socialization in the context of the family: 
Parent–child interaction. In E. M. Hetherington (Ed.), Handbook of child 
psychology: Vol. 4. Socialization, personality, and social development (4th 
ed., pp. 1–101). Wiley. 

Merton, R. K. (1938). Social structure and anomie. American Sociological Review, 
3(5), 672–682. 

Oktik, N. (1997). Köyün çekiciliği–kentin iticiliği. In BBDİE & Sosyoloji Derneği 
(Eds.), Toplum ve göç (ss. 81–84). BBDİE ve Sosyoloji Derneği Yayınları. 

Parsons, T. (1955). The American family: Its relations to personality and to the 
social structure. In T. Parsons & R. Bales (Eds.), Family, socialization and 
interaction process (pp. 3–33). Free Press. 

Şentürk Dizman, Z., & Oktik, N. (2022). Aile ve suç ilişkisi: Denetimli 
serbestlikteki gençler üzerine nitel bir çalışma. İnsan ve Toplum Bilimleri 
Araştırmaları Dergisi, 11(3), 1345–1362. 
https://doi.org/10.15869/itobiad.1092012 

Türkiye İstatistik Kurumu (TÜİK). (2022). Güvenlik birimine gelen veya getirilen 
çocuk istatistikleri, 2022. https://data.tuik.gov.tr 

Türkiye İstatistik Kurumu (TÜİK). (2023). Güvenlik birimine gelen veya getirilen 
çocuk istatistikleri, 2023. https://data.tuik.gov.tr 

U.S. Department of Justice. (1994). Family life and delinquency and crime: A 
policymaker’s guide to the literature. Office of Juvenile Justice and 
Delinquency Prevention. 

Wacquant, L. (2008). Urban outcasts: A comparative sociology of advanced 
marginality. Polity Press. 

Wells, L. E., & Rankin, J. H. (1991). Families and delinquency: A meta-analysis of 
the impact of broken homes. Social Problems, 38(1), 71–93. 

--278--

https://dergipark.org.tr/tr/pub/sed
https://doi.org/10.15869/itobiad.1092012
https://data.tuik.gov.tr/
https://data.tuik.gov.tr/


27 

Wright, J. P., & Cullen, F. T. (2001). Parental efficacy and delinquent behavior: Do 
control and support matter? Criminology, 39(3), 677–706. 

Yavuzer, H. (2017). Çocuk ve suç: Suça itilen çocuklar. Remzi Kitabevi. 
Yılmaz, M. (2020). Kent yoksulluğu ve çocuk suçluluğu ilişkisi: İstanbul örneği. 

Toplum ve Sosyal Hizmet, 31(3), 805–828. 
 

--279--



 

Yeni Bir Dünyanın Eşiğinde: Post-Seküler Dönemde Kutsalın 

Dolaşımı ve New Age’in Yükselişi 

             Gülenay Pınarbaşı1 

 

 

Giriş 

Alexandr Kluge, bir yerde şu tespiti yapar: Modernizm bizim klasisizmimizdir, klasik 

antikitemizdir. Bu tespit, modernizmin bitmiş olduğunu kabul eder (aktaran Jameson, 2015, s. 

9). Jameson’un bu tespiti yapma nedeni modernizmin ne zaman başladığına dair bir tartışma 

başlatmaktır. Jameson’a göre modernizm Trento Konsili (1563) ile seküler çağ ise Barok 

dönemle başlar. Maravall’ın tezine göre Barok dönem, kamusal alanın ve kitle kültürünün ilk 

yayılma zamanıdır (Jameson, 2015, s. 9). 

Seküler çağın başlaması, dinin sonu tezlerini de beraberinde getirmiştir. Sanayi Devrimi’yle 

birlikte üretim ilişkilerinde yaşanan dönüşüm, Batı merkezli pozitivist bir dünya görüşünün 

egemen hâle gelmesine yol açmıştır. Bu süreçte, önceki dönemin simgesel ve anlam merkezli 

evren tasavvuru çözülmüş; onun yerini, gözlemlenebilir olgulara ve nedensellik ilkelerine 

dayalı bir açıklama rejimi almıştır. Weber, modern toplumların bu doğrultudaki gelişimini 

sekülerleşme süreciyle ilişkilendirerek “büyünün bozumu” tanımı üzerinden 

kavramsallaştırmıştır. Charles Taylor’a göre ise sekülerleşme, dinin ortadan kalkması değil; 

inanmanın artık zorunlu bir kader olmaktan çıkıp mümkün seçeneklerden biri hâline gelmesidir. 

Modern çağda inanç, doğal ve sorgulanmaz bir çerçeve olmaktan çıkarak gerekçelendirilmesi 

gereken kırılgan bir konuma yerleşmiştir (Taylor, 2007). 

Modern bireyin konumlanacağı alan, dinî kurumların belirleyici baskısından çok, bireysel 

tercihler temelinde şekillenen ve giderek daha seçmeci bir karakter kazanan bir yapıya 

dönüşmüştür; bu süreçte ampirizm ve pozitivizmin sınırlarını aşan düşünce biçimlerine yönelim 

artmış, farklı ve “egzotik” kültürel evrenlerle temaslar kurulmaya başlanmıştır. Pandemi sonrası 

sosyal ağlardaki görünüm, Jameson’un bu tespitini doğrular niteliktedir. Örneğin, Pew 

                                            
1 Doç. Dr. İstanbul Medeniyet Üniversitesi, Görsel İletişim Tasarımı. Orcid: 0000-0002-8758-287X 

BÖLÜM 14

--280--

https://orcid.org/0000-0002-8758-287X


Research'e göre Amerikalıların %30'u astroloji, tarot veya fal gibi New Age pratiklerine 

danışıyor ve bu ilgi son on yılda medya raporlarında artan bir şekilde belgelenmiştir (Pew 

Research Center, 2025). Springtide Araştırması ise Gen-Z'nin %70'inin kendini "spiritüel" 

olarak tanımladığını ve pandemi sonrası "higher power"a inancın yükseldiğini gösteriyor 

(Springtide Research Institute, 2022). Ayrıca, Vox'un 2020 raporuna göre 'manifestation' 

aramaları sadece üç ayda %669 artmış (Jennings, 2020), Fetzer Enstitüsü'nün verileri ise 

pandemi sonrası bireylerin %60'ının spiritüel pratiklerde (meditasyon, dua) artış yaşadığını 

belirtiyor (fetzer.org.,2024). Sosyal medya platformu Bu eğilimlerin kamusal söylemdeki 

yansımaları, sosyal medya platformlarında da gözlemlenmektedir (örnek söylemler için bkz. 

dipnot)2. Bu veriler, spiritüel içeriklerin sosyal ağlarda hızla yayıldığını ve bireysel anlam 

arayışını güçlendirdiğini doğrular nitelikte. Giddens’ın ifadesiyle, günümüz toplumsal koşulları 

modernliğin sınırlarını aşan yeni bir tarihsel evreye girildiğine işaret etmektedir (2014, s. 10). 

Bu hızlı değişim ve hatta hızlı dönüşüm, yaşamın her alanında olduğu gibi inançlar sahasında 

da görülmektedir. Günümüzde “büyünün gerçekten ortadan kalkıp kalkmadığı ya da inançların 

farklı biçimler altında yeniden mi üretildiği” sorusu hâlâ kesin bir yanıt bulmuş değildir. Dinî 

olan ile seküler olan, durağan ve birbirinden yalıtılmış alanlar olmaktan ziyade, karşılıklı 

geçişler ve çoğul görünümler üzerinden şekillenmektedir. Baskın yaklaşıma göre ise din ile 

modernite arasındaki ilişki çoğunlukla sekülerleşme tezi çerçevesinde okunmakta; bu nedenle 

sekülerleşme, modernliğin kurucu ve tamamlayıcı bir unsuru olarak değerlendirilmektedir. 

Birinci Dünya Savaşı sonrasında felsefi düşüncede bilimci paradigmanın sorgulanmaya 

başlanması, gerçeküstücülükten simgeciliğe, gizli bilgilere duyulan ilgiden yeraltı edebiyatına 

uzanan çeşitli arayışların geniş kitleler nezdinde karşılık bulmasına yol açmıştır. Sekülerizm 

modernizmle eşzamanlı biçimde ilerlemeye devam etse de, kadim animik pratiklere ve büyüsel 

eğilimlere yönelişin artması, bir yandan bu sürecin içsel gerilimlerine, diğer yandan nihilizm, 

sinizm ve varoluşsal boşluk duygusunun derinleşmesine işaret etmektedir (Flanagan, 2017, s. 

47). Aydınlanma sonrasında ortaya çıkan bu gerilim ve hayal kırıklığı durumu, daha yakından 

incelenmesi gereken bir mesele olarak karşımıza çıkmaktadır. Günümüzde dünyanın farklı 

coğrafyalarında görünürlük kazanan dinî hareketlere ilişkin gazeteciler, araştırmacılar ve 

                                            
2 Örneğin, 2020'de gençlerin %46'sının pandemi sırasında yeni spiritüel pratiklere (meditasyon, sanal hizmetler) 

başladığı paylaşılmış  (@DanielleLangWa, 2025), Gallup anketlerine göre 30 yaş altı ibadet katılımı 2020'de 

%19'dan 2025'te %25'e yükselmiş ve gençlerde "enchantment" (büyülenme, paganizm, demon temalı içerikler) 

arayışı artmış (@DanielleLangWa, 2025). Bir diğer X postunda, pandemi sonrası "vibe shift" ile spiritüel ortamın 

değiştiği tartışılıyor (@WillManidis, 2024). 

--281--



akademisyenler tarafından yapılan değerlendirmeler, dinin toplumsal hayattan bütünüyle 

çekilmediğini açık biçimde ortaya koymaktadır. Flanagan’a göre modern sosyolojinin temel 

yanılgılarından biri, dinlerin kaçınılmaz olarak ortadan kalkacağı varsayımıdır (2017, s. 63). 

Dinî olguyu sosyal teori çerçevesinde açıklama ve dışsal bir perspektiften çözümleme 

çabalarının kendisi dahi, kutsalın modern dönemde anlamını ve etkisini yitirmediğini 

göstermektedir. Din sosyologları, modernliğin getirdiği rasyonelleşmenin manevi ihtiyaçları 

artırdığı konusunda hemfikirdir. Bu nedenle çeşitli bakımlardan “kutsala dönüş” olgusundan 

söz edilmektedir (Bell, 2011). Kutsala yöneliş, kimi durumlarda kurumsal dinlere yeniden 

bağlanma biçiminde ortaya çıkarken, kimi zaman da sınırları belirsiz bir “her şeye inanma” 

eğilimi olarak tezahür edebilmektedir (Arslantürk, 1998, s. 16). Robert Bellah bu durumu 

istisnai değil, aksine modern koşullar altında anlaşılır bir gelişme olarak değerlendirmektedir. 

Bellah’a göre dinin temel işlevi, geçmişte sıklıkla varsayıldığı üzere toplumsal düzeni tesis 

etmekten ziyade, bireyin varoluşsal sorularına anlamlı yanıtlar üretebilme kapasitesinde 

yatmaktadır. Bu nedenle dini yalnızca kurumsal yapılarla sınırlı biçimde ele almak indirgemeci 

bir yaklaşım olacaktır. Günümüzde bireyin nihai gerçeklikle kurduğu ilişki, artık yalnızca dinî 

kurumlar ve cemaatler aracılığıyla şekillenmemektedir (aktaran Köse, 2017). Kadim dönemlere 

ait inanç ve pratiklerin, kurumsal bir yapı olarak din kavramı kapsamında değerlendirilip 

değerlendirilemeyeceği konusunda literatürde farklı yaklaşımlar bulunmaktadır. Din, normatif 

bir inanç sistemi çerçevesinde belirli dogmalar ve ibadet düzenekleri bütünü olarak 

tanımlandığında, New Age inanış ve uygulamalarını bu anlamda bir din kategorisi içinde 

konumlandırmak güçleşmektedir. Yeni Dini Hareketler ve New Age inanış ve uygulamalarını 

tek bir din olarak tanımlamanın zor olduğu; bunların bir hareket ya da henüz tamamlanmamış 

bir form olduğu yönünde görüşler mevcuttur. Bu inanışların pek çoğu, kâinattaki her şeyi 

açıklayan karşıt iki ilkeye dayanan düalistik bir yapı içermektedir. Adorno ve Horkheimer’a 

göre Aydınlanma ile birlikte araçsal akıl ve bilim, mitik bir hâl almış; daha önce dine atfedilen 

körü körüne itaat ve tapınma biçimlerini yeniden üretmiştir (aktaran Best & Kellner, 2016). 

Peter Berger, Batı’da popülerleşen ruhsal akımların arka planında dinî saiklerin bulunduğunu 

savunmaktadır. Berger’e göre sekülerleşmenin etki gücü arttıkça bu tür inanç ve uygulamalar 

yaygınlık kazanmaktadır (aktaran Köse, 2014). Bu durum, kutsalla ilgilenen dinin yalnızca 

rasyonel olanın dışında değil, rasyonel–olan ve rasyonel–olmayanın kesişim alanında yer 

aldığını göstermektedir. 

Yeni araştırmalar, sekülerleşmenin yönünün dinden değil, kurumsal yapılardan uzaklaşma 

biçiminde tezahür ettiğini ortaya koymaktadır. Din karşıtı olduğunu ifade eden modern birey 

--282--



dahi, bir yandan kutsalı reddederken diğer yandan dinî ve mitolojik davranış kalıplarını 

sürdürmektedir (Eliade, 2015, s. 184). Bu yeni durumu Grace Davie, 1990 yılında ortaya 

koyduğu “ait olmadan inanma” (believing without belonging) kavramıyla açıklamaktadır. Son 

birkaç yüzyıl boyunca ekonomik, toplumsal, dinî ve yönetsel alanlarda yaşanan dönüşümler, 

cemaat temelli bağlılıkları geri plana iterek bireyi merkeze alan bir öznelik biçimi üretmiştir. 

Ancak modern birey, inşa ettiği özgürlük ve bireyselleşme alanı içinde, yalnızlık deneyimini 

farklı söylem ve pratikler aracılığıyla ifade etmeye başlamıştır. Bu bağlamda sekülerleşme, 

dinin ortadan kalkması anlamına gelmemekte; aksine dinî inancın toplumsal ve kültürel 

düzlemde farklı alanlara kaymasını ifade etmektedir. Söz konusu yer değiştirme, çok çeşitli 

biçimler ve uygulamalar aracılığıyla görünür hâle gelmekte; bunlardan biri de kadim inanışlara 

yeniden anlam atfedilmesi şeklinde ortaya çıkmaktadır. 

Kozmopolitlik biçimlerinin tezahürleri olan bu dinî ya da din dışı anlamlar, küresel bir ağa 

dönüşmektedir (Castells, 2013, s. 72). Bu yeni kutsallıklara dair kültürel içeriklerin üretimi ve 

dağıtımı, medya araçlarının çeşitlenmesiyle paralel bir süreç izlemektedir. 

Bu çalışma ampirik bir saha araştırması sunmamakta; mevcut sosyolojik, teolojik ve kültürel 

literatür ile güncel uluslararası araştırma raporlarını birlikte okuyarak, post-seküler dönemde 

kutsalın dönüşümünü kavramsal düzeyde analiz etmeyi amaçlamaktadır. Nicel veriler ve 

kamusal söylem örnekleri, bu dönüşümün toplumsal görünürlük kazandığı alanları işaret eden 

göstergeler olarak ele alınmaktadır. 

Modern Toplum, Mutluluk Krizi ve Kültür Endüstrisi 

Yeni Dini Hareketler ve New Age olarak isimlendirilen akımların temel sorusu, Pisagor’dan 

günümüze uzanan “mutlu yaşam” tartışmasıdır. Kurumsal dinler aracılığıyla bu mutluluğa 

ulaşılamayacağını düşünen bireyler, 19. yüzyılın sonlarından itibaren önce Hint dinleri ve 

Budizm’e, ardından mitolojik inanışlara yönelmişlerdir. 

Adorno’ya göre bu mutluluk ihtimali, II. Dünya Savaşı sonrası modern toplumların vaatlerini 

gerçekleştiremeyeceğinin anlaşılmasıyla büyük ölçüde azalmıştır. Bu görüşü destekleyen bir 

araştırmanın sonuçlarını Bauman aktarmaktadır. Bauman, Robert E. Lane’in Yale 

Üniversitesi’nde 2000 yılında yaptığı araştırmaya atıfla, savaş sonrası dönemde ABD ve 

Britanya gibi ülkelerde yaşam standartlarında ciddi bir artış yaşanmasına rağmen bireylerin 

mutluluk düzeylerinin düştüğünü belirtmektedir (Bauman, 2008).  Adorno, bu mutsuzluk hâlini, 

kitle iletişim araçları aracılığıyla tanıtılan ve arzu uyandırılan metalaşmış ürünlere ulaşamama 

durumu ile birlikte değerlendirmiş ve bunu “süreğen mutsuzluk” olarak tanımlamıştır (Kulak, 

--283--



2017, s. 42). Byung-Chul Han ise bu durumu, Foucault’cu disiplin toplumundan "performans 

toplumu"na geçiş bağlamında yeniden okur. Han’a göre geç modern toplumda, dışsal baskı ve 

yasakların yerini, “yapabilirlik” retoriğiyle gizlenen, bireyin kendini sömürmesine dayalı içsel 

bir zorlama almıştır. Bu düzende özne, sürekli kendini optimize etmeye, geliştirmeye ve verimli 

kılmaya zorlanır; bu da derin bir yorgunluk, kaygı ve anlamsızlık duygusuna yol açar (Han, 

2015). Mutluluk, pazarlanan bir yaşam tarzı ürününe, ulaşılması gereken bir performans 

hedefine dönüşür. Bu mutsuzluğa dikkat çeken düşünürlerden biri olan Baudrillard, Simülakrlar 

ve Simülasyon adlı eserinde Batı tarihinin yapı taşını “moral bozukluğu” olarak tanımlar ve Batı 

dünyası dışındaki kültürlere bakılması gerektiğini vurgular. Bu bakış, bazı alanlarda diğer 

kültürlere ilgi ve merak olarak gelişirken, bazı alanlarda ahlaki ve dinî değerlere yöneliş 

biçiminde tezahür etmektedir. İnsanlık tarihi boyunca toplumlar, içinde yaşadıkları dünyayı 

bütünlüklü bir mikrokozmos olarak kavramaya çalışmış ve bilinmeyenin sınırlarında yer alan 

kaosu anlamlandırma çabası içinde olmuştur. Simya, nümeroloji, astroloji ve teozofi gibi 

düşünce ve uygulamalar, farklı tarihsel dönemlerde insan hayal gücünü besleyen önemli alanlar 

olarak öne çıkmıştır. Bu tür pratikler, literatürde genellikle okültizm başlığı altında ele 

alınmaktadır. 

Diğer yandan Ezoterizmin içinden doğan okültizm, Yeni Dini Hareketler ve New Age 

kavramlarıyla sıklıkla karıştırılmakla birlikte, birbirinden farklı ancak ilişkili alanlardır. 

Okültizm, gizli bilgiye ulaşma iddiasını taşırken; New Age, bu bilgiyi bireysel gelişim, iyileşme 

ve farkındalık söylemleriyle yeniden üretmektedir. Han, çağdaş depresyonu baskıdan değil, 

sürekli olumlu olma zorunluluğundan türeyen bir hastalık olarak tanımlar. Negatifliğin (sınır, 

durma, yasak) ortadan kalkması, bireyi tükenmişliğe sürüklemektedir (Han, 2015). Diğer 

yandan Cederström ve Spicer, modern kültürde kendini geliştirme/optimize etme pratiklerinin 

bireysel performans baskısı, neoliberal öznel başarı söylemi ve anlam arayışının birleştiği nokta 

olarak ortaya çıktığını göstermektedir (2017).Rasyonel görünümlü bir toplumda irrasyonel 

yaklaşımların yaygınlaşması, geç kapitalizm çağında toplumsal yapının içsel çürümesine işaret 

etmektedir. 

Dijitalleşme ve Kutsalın Yeni Kamusal Alanları 

Rasyonel temellere dayandığı varsayılan modern toplumda irrasyonel yaklaşımlar, internetin 

ortaya çıkışıyla birlikte çevrimiçi ortamlara taşınmıştır. Bunun sonucunda hem kurumsal dinler 

hem de Yeni Dini Hareketler, iletişimin önemini daha fazla kavramış ve çevrimiçi faaliyetlere 

yönelmiştir. Possamai’nin değerlendirmesine göre dijital teknolojiler, New Age ve spiritüel 

pratikleri dönüştürmemiştir; onları hızlandırmış, bireyselleştirmiş ve gündelik hayata entegre 

--284--



etmiştir (2018). Dijital çağda spiritüellik, tutarlı bir inanç sisteminden ziyade bir yaşam tarzı 

tercihi hâline gelmiştir. Bu durum, kutsalın derinliğini yitirerek estetik, psikolojik ve tüketim 

odaklı bir forma bürünmesine yol açmaktadır (2018).  

Dijital ortamları fırsat olarak gören inanç savunucularının yanı sıra, bu mecralarda kutsal 

içeriklerin yaygınlaşmasının doğurabileceği tehlikelere dikkat çeken araştırmacılar da 

bulunmaktadır. Lorne Dawson ve Jenna Hennebry, dijital ortamı kutsal açısından riskli bir alan 

olarak değerlendirmektedir. Söz konusu risk, kült ve kutsal bilgilere hızlı erişimin yarattığı 

güvensizlikle ilişkilidir. Bu güvensiz zeminde, bilgelik maskesi takan bireylerin sosyal ağlarda 

geniş bir hareket alanı bulması istismara açık bir durum yaratmaktadır. Dawson, bu yeni 

durumu “New Public Space” olarak tanımlamaktadır (Dawson & Hennebry, 2003, s. 270). 

Possamai, iSpirituality’yi bireyselleşmiş ve piyasa mantığıyla işleyen bir maneviyat biçimi 

olarak tanımlar. Bu yapı, spiritüel pratiklerin dijital platformlar üzerinden sunulmasını, 

pazarlanmasını ve kişisel gelişim söylemiyle dolaşıma girmesini mümkün kılmaktadır (2018). 

Heidegger, Varlık ve Zaman adlı eserinde insanın diğer varlıklardan, kendi varoluşunu 

sorgulama yetisiyle ayrıldığını vurgular (aktaran Eagleton, 2023, s. 27). İnsan, varoluşun 

kendisini anlamlandırma ihtiyacı duyan bir varlıktır; çünkü sonluluğunun farkındadır. Bu 

farkındalık, insanı ontolojik bir endişe ile baş başa bırakmaktadır. 

Kentleşme, modernleşme ve sekülerleşme süreçleriyle birlikte bu ontolojik endişe farklı 

biçimler kazanmıştır. Modern birey, belirsizlik ve güvensizlik duyguları karşısında varoluşsal 

bir güvenlik arayışına yönelmektedir. Diğer yandan Taylor, modern dünyanın temel özelliğini 

“içkin çerçeve” kavramıyla açıklar. Buna göre modern insan, anlamı aşkın bir düzenden değil, 

bu-dünyaya içkin referanslardan üretmek zorundadır. Ancak bu çerçeve Tanrı’yı zorunlu olarak 

dışlamaz; Tanrı’yı zorunlu olmaktan çıkarır (Taylor, 2007). New Age inanış ve uygulamaları, 

bu arayışa cevap verme iddiasıyla ortaya çıkmakta; bireye kozmik bir düzen ve iyimser bir 

evren tasavvuru sunmaktadır. 

Sonuç: Post-Seküler Dünyada Kutsalın Yer Değiştirmesi 

Bu çalışma, sekülerleşmenin kutsalın ortadan kalkması anlamına gelmediğini; aksine kutsalın 

biçim değiştirerek farklı toplumsal ve kültürel alanlarda dolaşıma girdiğini göstermektedir. 

New Age inanış ve uygulamaları, modernliğin rasyonel, ilerlemeci ve kurtarıcı vaatlerinin 

karşılıksız kalmasına verilen kültürel ve sembolik bir yanıt olarak ortaya çıkmaktadır. Bu 

yönelim, dinin sonunu değil; kutsalın kurumsal yapılardan bireysel deneyimlere, piyasa 

ilişkilerine ve dijital mecralara doğru yer değiştirmesini ifade etmektedir. New Age, bireysel 

--285--



özgürlük ve öznel iyileşme vaadini piyasa mantığıyla birleştiren melez bir maneviyat üretirken, 

dijitalleşme bu maneviyatı kamusal alanda görünür kılmakta, ancak aynı zamanda 

yüzeyselleştirmektedir. Bu nedenle New Age ne masum bir içsel yolculuk ne de irrasyonel bir 

sapma olarak değerlendirilebilir; aksine modernliğin kendi içsel çelişkilerinin, anlam 

krizlerinin ve ontolojik güvencesizliklerinin bir semptomu olarak okunmalıdır. Bu bağlamda 

New Age, post-seküler dünyada kutsalın dolaşım biçimlerini anlamak için önemli bir analitik 

pencere sunmaktadır.  

Geç modern toplumda kutsal, artık kurumsal dinlerin tekelinde değildir. Bireysel deneyim, 

medya ve tüketim pratikleri içinde yeniden üretilmektedir. Bu bağlamda New Age, ne 

bütünüyle irrasyonel bir sapma ne de masum bir içsel yolculuktur; modernliğin kendi 

çelişkilerinin görünür hâle geldiği bir semptomdur. 

 

KAYNAKÇA 

Adorno, T.W.  (2002). The Stars Down to Earth And Other Essays on The İrrational in Culture. 

Stephen Crook (Ed.). London and New York: Routledge Yayınları. 

Arslan, M . (2009). Post Modern dünyada sekülarizm dinin sonundan kutsalın dönüşümüne. 

Eskiyeni, (13), 99-107. Erişim adresi: 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/eskiyeni/issue/37280/433500 

Arslan, M. (2011). Paranormalizm ve Din. İstanbul: Bilsam Yayıncılık. 

Arslantürk, Z. (1998). Kutsal’ın dönüşü yeni toplum arayışları. İstanbul: Ayışığı Kitapları. 

Atay, F. (2004). Din hayattan çıkar, antropolojik denemeler. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Aydın C. (2015), İnsanın Anlam Arayışı İle Yeni Çağ İnanışları Arasındaki İlişki 

(Yayımlanmamış Doktora Tezi).Samsun. Ondokuz Mayıs Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Felsefe ve Din Bilimleri Anabilim Dalı.  

Bauman, Z. (2002). Kuşatılmış Toplum. İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Bauman, Z. (2018). Bireyselleşmiş Toplum. İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Bellah, R. N. (2011). Religion in Human Evolution: From the Paleolithic to the Axial Age. 

Harvard University Press 

Best, S.; ve Kellner, D. (2016). Postmodern Teori. İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

--286--



Campbell, C. (2007). The Easternization of the West: A Thematic Account of Cultural Change 

in the Modern Era. Paradigm Publishers 

Castells, M. (2013). İletişimin Gücü. İstanbul: Bilgi Üniversitesi Yayınları. 

Cederström, C., & Spicer, A. (2017). Desperately Seeking Self-Improvement. Polity Press. 

@DanielleLangWa;https://x.com/DanielleLangWa/status/2002830286317605104 

Davie, G. (2006). Moder Avrupa’da Din. İstanbul: Küre Yayınları. 

Dawson, L., ve Hennebry, J.(2003).New Religious Movements and the Future. s.270., UK 

Eagleton, T. (2023). Hayatın Anlamı. İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Eliade M. (2015). Kutsal ve Kutsal Dışı. İstanbul: Alfa Yayınları. 

Flanagan, K. (2017). Teolojideki Sosyoloji. İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Giddens, A., ( 2014). Modernite ve Bireysel Kimlik. İstanbul: Say Yayınları. 

Jameson, F. (2015) Antikler ve Postmodernler. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları.  

Jennings, R. (2020, October 23). What is manifesting and does it actually work? Vox. 

https://www.vox.com/the-goods/21524975/manifesting-does-it-really-work-meme, Pew 

Research Center. (2025, May 21). 3 in 10 Americans consult astrology, tarot cards or fortune 

tellers.https://www.pewresearch.org/religion/2025/05/21/3-in-10-americans-consult-

astrology-tarot-cards-or-fortune-tellers/  

Köse, A. (2014). Kutsalın Dönüşü. İstanbul: Timaş Yayınları. 

Kulak, Ö. (2017). Theodor Adorno-Kültür Endüstrisinin Kıskacında Kültür. İstanbul: İthaki 

Yayınları. 

Lyotard, J-F. (2019). Postmodern Durum. Ankara: Bilgesu Yayınları. 

Possamai, A. (2018). The iSpirituality: Digital Technologies and New Age Religions. Palgrave 

Macmillan. 

Springtide Research Institute. (2022, October 4). Gen Z and religion – What the statistics say. 

https://springtideresearch.org/post/religion-and-spirituality/gen-z-and-religion-what-the-

statistics-say 

Taylor, C. (2007). A Secular Age. Harvard University Press. 

--287--

/DanielleLangWa/status/2002830286317605104
https://www.vox.com/the-goods/21524975/manifesting-does-it-really-work-meme
https://www.pewresearch.org/religion/2025/05/21/3-in-10-americans-consult-astrology-tarot-cards-or-fortune-tellers/
https://www.pewresearch.org/religion/2025/05/21/3-in-10-americans-consult-astrology-tarot-cards-or-fortune-tellers/
https://springtideresearch.org/post/religion-and-spirituality/gen-z-and-religion-what-the-statistics-say
https://springtideresearch.org/post/religion-and-spirituality/gen-z-and-religion-what-the-statistics-say


@WillManidis. (2024, October 6). Underrated how severe the vibe shift was from the lockdown 

era... [Post on X]. https://x.com/WillManidis/status/1842990840580538604 

 

 

--288--

/WillManidis/status/1842990840580538604



