


BİDGE Yayınları

Dil, Metin ve Anlatı Gelenekleri Üzerine İncelemeler

Editör: AFET DOĞAN

ISBN: 978-625-372-948-6  

1. Baskı 
Sayfa Düzeni: Gözde YÜCEL
Yayınlama Tarihi: 2025-12-25
BİDGE Yayınları

Bu eserin bütün hakları saklıdır. Kaynak gösterilerek tanıtım için 
yapılacak kısa alıntılar dışında yayıncının ve editörün yazılı izni 
olmaksızın hiçbir yolla çoğaltılamaz.

Sertifika No: 71374
Yayın hakları © BİDGE Yayınları
www.bidgeyayinlari.com.tr - bidgeyayinlari@gmail.com
Krc Bilişim Ticaret ve Organizasyon Ltd. Şti. 
Güzeltepe Mahallesi Abidin Daver Sokak Sefer Apartmanı No: 7/9 Çankaya / 
Ankara



 



İÇİNDEKİLER

İRAN MASALLARI VE TÜRK MASALLARININ
TOPLUMSAL CİNSİYET BAĞLAMINDA OKUNMASI ......... 1

ZEYNEP AVCI

KLASİK ŞİİRDE ÜSLUP VE TİPLEŞME: RİND Ü ZÂHİD ... 35
MAHMUT ESAT HARMANCI

MELÂMET DAVULU: TASAVVUF ŞİİRİNDE ‘TABL-I
MELÂMET’İN RİTÜEL, BEDEN VE İKTİDAR İMGELEMİ .. 47

MAHMUT ESAT HARMANCI

METAFOR KONULU MAKALELERİN AÇIKLAMALI
KAYNAKÇASI (2): YENİ TÜRK DİLİ .................................... 64

ŞAHRU PİLTEN UFUK, SHEJAUDDIN TASHMURAD

ŞEYHÎ ABDÜLMECÎD SİVÂSÎ'NİN “TERCEME-İ
KASÎDE-İ HAMRİYYE”SİNİN ÜÇ YENİ NÜSHASI ............. 91

MUHAMMET İNCE

ALTAYİSTİKTE ROTASİZM-LAMBDAİZM (GÖRÜŞLER,
TESPİTLER) ............................................................................. 116

ÂDEM BULUT

REŞİD FÂNÎ’NİN FÂNÎ ÇİÇEKLER ADLI ESERİNDE
REŞİD AKİF PAŞA’NIN BİLİNMEYEN ŞİİRLERİ .............. 176

ŞEVKET ENES SAMANCIOĞLU



İRAN MASALLARI VE TÜRK MASALLARININ 

TOPLUMSAL CİNSİYET BAĞLAMINDA 

OKUNMASI 

1. ZEYNEP AVCI1 

Giriş 

Türkiye Türkçesinde masal olarak adlandırılan anlatı türü, 

diğer Türk dillerinde nağıl, ertegi, ertek, ekiyet, çörçök, şörçök, 

çöçek, mınnah ve tool gibi farklı adlarla anılmaktadır. Sözcüğün, 

Arapça mesel kelimesinin ses ve anlam değişimine uğrayarak 

Türkçeye geçtiği kabul edilmektedir (Oğuz vd., 2014: 150). Sözlü 

halk edebiyatının en yaygın türlerinden biri olan masal, yalnızca 

çocuklara yönelik bir anlatı biçimi değil; yetişkinler için de anlam 

üretme ve kültürel aktarım işlevi taşıyan bir türdür. Sözlü gelenek 

aracılığıyla kuşaktan kuşağa aktarılan masalların ilk yaratıcıları 

zamanla unutulmuş, anlatılar kolektif bir kültürel miras hâline 

gelmiştir (Çıblak, 2008: 40). 

                                                
1 Yüksek Lisans Öğrencisi, Sinop Üniversitesi, Türk Halk Edebiyatı. Orcid: 0009-

0004-8033-8411 

BÖLÜM 1

--1--



Klasik halk bilimi yaklaşımlarında masal, çoğunlukla hayal 

ürünü, gerçekle ilgisiz ve inandırma iddiası taşımayan bir 2anlatı 

olarak tanımlanmıştır. Boratav’ın (1995: 75) masalı dinî ve büyüsel 

inanışlardan bağımsız, tamamen hayal gücüne dayanan kısa bir 

anlatı olarak tanımlaması bu yaklaşımın tipik bir örneğidir. Bununla 

birlikte, masalların gerçek dışı bir anlatı evrenine sahip olması, 

onları toplumsal bağlamdan kopuk metinler hâline getirmez. Aksine 

masallar, ait oldukları toplumun yaşam biçimi, değerleri, ahlaki 

yargıları ve davranış kalıpları hakkında önemli ipuçları barındırır; bu 

yönüyle yalnızca kurmaca anlatılar değil, kültürel hafızanın 

taşıyıcılarıdır. 

Kültürel belleğin gelenekler ve iletişim yoluyla inşa 

edildiğini vurgulayan Assmann’a (2015: 30) göre, toplumsal 

değerlerin sürekliliği bu aktarım mekanizmaları sayesinde mümkün 

olur. Masallar da bu bağlamda kolektif bilincin oluşumuna katkı 

sağlayan temel anlatı alanlarından biridir. Kúnos’un (1978: 113) 

ifadesiyle masallar, yazılı tarihin aktaramadığı ahlaki, dinî ve 

kültürel unsurları görünür kılan birer “ayna” işlevi görür. Bu 

anlatılar, kuşaklar boyunca aktarıldıkça yalnızca hatırlamayı değil, 

aynı zamanda belirli değer ve normların doğallaştırılmasını da 

mümkün kılar. 

Masalların zamansız ve mekânsız yapısı, olağanüstü olaylara 

açık anlatı evreni ve iyilik-kötülük karşıtlığı üzerine kurulu temaları, 

bu türü norm aktarımı açısından elverişli kılar (Oğuz vd., 2014: 150-

154). Formel sözler, tekrarlar ve sembolik anlatım biçimleri, 

masalların öğretici ve düzenleyici bir işleve sahip olmasını sağlar 

(Sakaoğlu, 2018: 201). Bascom’un (2010: 81) folklorun işlevleri 

                                                
2 Bu çalışma, ‘İran ve Türk Masalları’ başlıklı seminer çalışmasından üretilmiştir. 

Çalışmanın özeti, Uluslararası 21. Yüzyılda Türk Dünyası ve Sosyal Bilimler 

Sempozyumu Bildiri Özet Kitabı’nda yayımlanmıştır. Ancak bu kitap bölümünde 

konu, önceki sunumdan farklı olarak yeni ve alternatif kuramsal yaklaşımlar 

çerçevesinde yeniden değerlendirilmiştir.  
--2--



arasında saydığı “eğitim ve kültürün gelecek kuşaklara aktarılması” 

işlevi, masalların toplumsal normların dolaşıma sokulmasındaki 

rolünü açıkça ortaya koymaktadır. 

Ancak masalları yalnızca kültürel değerleri aktaran nötr 

anlatılar olarak değerlendirmek, bu metinlerin normatif gücünü göz 

ardı etmek anlamına gelir. Masallar, sembolik dili sayesinde başka 

bağlamlarda açıkça dile getirilemeyecek düşünce ve yargıları dolaylı 

biçimde aktarabilen bir anlatı alanı sunar (Sezer, 2012: 11). Buch’un 

(2003: 308) belirttiği gibi masal, gerçekliği tamamen dışlamaz; 

aksine gerçeği oyunlaştırarak dönüştürür. Tam da bu özellik, 

masalları toplumsal düzenin ve güç ilişkilerinin doğal, kaçınılmaz ve 

sorgulanamaz biçimde yeniden üretilebildiği anlatılar hâline getirir. 

Bu çalışmanın temel iddiası şudur: Masallar, toplumsal 

cinsiyet normlarını yalnızca yansıtan kültürel ürünler değil; tekrar, 

ödüllendirme ve meşrulaştırma mekanizmalarıyla bu normları 

üreten, normalleştiren ve sürdürmeye yarayan anlatılardır. Kadın 

karakterlerin sabır, sessizlik, fedakârlık ve uyumla; erkek 

karakterlerin ise eylem, seçim ve otoriteyle özdeşleştirilmesi, 

masallarda tekrar eden anlatı kalıpları aracılığıyla normatif bir 

cinsiyet düzeninin kurulduğunu göstermektedir. Böylece masallar, 

eşitsiz güç ilişkilerini görünmezleştirerek “doğal düzen” gibi 

sunabilmektedir. 

Bu çalışma, Türk ve İran masal geleneğinden seçilmiş 

anlatılar üzerinden, söz konusu normatif düzenin farklı kültürel 

bağlamlarda nasıl benzer biçimlerde kurulduğunu karşılaştırmalı 

olarak incelemektedir. Karşılaştırmalı yaklaşım, toplumsal cinsiyet 

normlarının yalnızca yerel kültürel özelliklere değil, kültürlerarası 

süreklilik gösteren yapısal mekanizmalara dayandığını görünür 

kılmayı amaçlamaktadır. Çalışmanın odağı, travmatik deneyimlerin 

temsili ya da bireysel psikolojik kırılmalar değil; “normal” ve 

“doğal” kabul edilen kadınlık ve erkeklik modellerinin masallar 

aracılığıyla nasıl üretildiği ve meşrulaştırıldığıdır. 
--3--



Bu inceleme, toplumsal cinsiyetin özsel bir kimlik değil, 

tekrar eden edimler yoluyla kurulduğunu savunan Judith Butler’ın 

performativite yaklaşımıyla (Butler, 1988) ve eşitsizliğin açık zor 

kullanımı olmaksızın doğal ve meşru olarak algılanmasını açıklayan 

Pierre Bourdieu’nün simgesel şiddet kavramıyla (Bourdieu, 1990) 

kavramsal bir çerçeveye oturtulmaktadır. Bu bölüm, Türk ve İran 

masallarını toplumsal cinsiyet bağlamında karşılaştırmalı olarak ele 

alırken, masalları yalnızca cinsiyet normlarını yansıtan kültürel 

metinler olarak değil; bu normları anlatısal mekanizmalar yoluyla 

üreten ve meşrulaştıran pedagojik düzenekler olarak okumaktadır. 

Çalışmanın özgün katkısı birkaç temel noktada 

toplanmaktadır. Bu bölüm, Türk ve İran masallarında kadınlık ve 

erkeklik normlarının her zaman benzer temalar etrafında 

kurulmadığını; aksine mekân rejimi, ödül–ceza mantığı ve evlilik 

yoluyla dolaşım gibi farklı anlatısal mekanizmalar aracılığıyla 

üretildiğini ortaya koymaktadır. Masallarda sıklıkla karşılaşılan 

“mutlu son” yapısı ise, ahlaki bir çözüm sunmaktan çok, toplumsal 

cinsiyet eşitsizliğini rıza yoluyla yeniden üreten normatif bir anlatı 

kapanışı olarak ele alınmaktadır. Bu çerçevede sözlü kültür anlatı 

geleneği, toplumsal cinsiyet normlarının kuşaklar boyunca 

aktarılmasını sağlayan, disipline edici bir kültürel bellek alanı olarak 

tartışmaya açılmaktadır. 

Kuramsal Çerçeve 

Masallarda Toplumsal Cinsiyetin Performatif ve Simgesel İnşası 

Toplumsal cinsiyet, biyolojik cinsiyetten farklı olarak, 

kadınlık ve erkekliğe toplum tarafından atfedilen anlamları, 

beklentileri ve normları ifade eden kültürel bir yapıdır (Dökmen, 

2004: 20). Bu kavram, yalnızca bireysel kimlik ve rollerle sınırlı 

olmayıp, sembolik düzeyde kadınlık ve erkekliğe ilişkin kültürel 

idealleri ve kalıp yargıları; yapısal düzeyde ise toplumsal kurumlar 

ve işbölümü içindeki eşitsiz konumları da kapsamaktadır (Marshall, 

--4--



2005: 98). Ataerkil toplumsal yapılarda kadınlık ve erkeklik, 

kamusal ve özel alan ayrımı üzerinden hiyerarşik biçimde 

düzenlenmiş; bu düzen, kültürel anlatılar aracılığıyla kuşaklar 

boyunca yeniden üretilmiştir (Berktay, 2023: 16). 

Sözlü kültür ürünleri, bu aktarım sürecinde merkezi bir rol 

üstlenir; masallar ise, gerçek dışı ve özgür anlatı evrenleri sayesinde, 

toplumsal cinsiyet normlarını dolaylı fakat etkili biçimde aktaran 

kültürel araçlar olarak öne çıkar (Ong, 2020: 165-166; Özünel, 2006: 

21). Masallar, kadın ve erkek karakterleri belirli davranış kalıpları, 

mekânsal konumlar ve ahlaki ödül-ceza mekanizmaları üzerinden 

yapılandırarak, toplumsal normlara uygun davranışları onaylayan, 

norm dışı tutumları ise dışlayan bir anlatı düzeni kurar. Bu normatif 

düzenin kadınlar tarafından içselleştirilerek yeniden üretilebilmesi, 

pasiflik, sessizlik ve uyum gibi kadınlık pratiklerinin bazı 

bağlamlarda güç ve meşruiyet kaynağına dönüşmesiyle de ilişkilidir 

(Young, 2014: 341). Bu çalışma, masalları toplumsal cinsiyet 

ilişkilerini yansıtan pasif anlatılar olarak değil; toplumsal cinsiyeti 

üreten, normalleştiren ve meşrulaştıran kültürel metinler olarak ele 

almaktadır. Masallar, tekrar eden anlatı kalıpları aracılığıyla kadınlık 

ve erkekliğe ilişkin normları kurmakta; bu normlar ise eşitsiz iktidar 

ilişkilerini görünmez kılan simgesel mekanizmalarla 

pekiştirilmektedir. 

Bu normatif düzenin anlatı düzeyinde nasıl kurulduğunu 

açıklamak için çalışmanın kuramsal dayanağını, toplumsal 

cinsiyetin performatif olarak inşa edildiğini savunan Judith Butler’ın 

(1988) yaklaşımı oluşturmaktadır. 

Toplumsal Cinsiyetin Performatifliği 

Judith Butler’a göre toplumsal cinsiyet, özsel ve sabit bir 

kimlik değil; zamana yayılan, tekrar eden ve kültürel olarak 

düzenlenen edimler yoluyla kurulan bir performanstır (Butler, 1988: 

519). Bu yaklaşım, masallarda kadınlık ve erkekliğin neden belirli 

--5--



davranış kalıpları etrafında istikrarlı biçimde temsil edildiğini 

açıklamak için güçlü bir teorik zemin sunar. 

Masallarda kadın karakterlerin sabır, sessizlik, itaat ve 

fedakârlık gibi özelliklerle ödüllendirilmesi; erkek karakterlerin ise 

eyleyen, seçen ve kurtaran özne konumunda sunulması, toplumsal 

cinsiyetin anlatı düzeyinde tekrar yoluyla kurulduğunu 

göstermektedir. Brisson’a (2013: 97) göre kadın figürü, anlatı içinde 

yalnızca bireysel bir karakter değil; temsil ettiği kültürel ve ahlaki 

düzenin tamamını simgeleyen merkezi bir anlatı unsuruna 

dönüşmektedir. Bu anlatı tekrarları, toplumsal cinsiyet normlarını 

doğal ve kaçınılmazmış gibi gösteren performatif bir düzen üretir. 

Dolayısıyla masallar, toplumsal cinsiyet rollerini yansıtan masum 

anlatılar değil; bu rolleri sürekli yeniden üreten kültürel 

mekanizmalardır. 

Performatifliğin İktidar Boyutu: Simgesel Şiddet 

Toplumsal cinsiyetin performatif biçimde kurulması, bu 

sürecin iktidardan bağımsız olduğu anlamına gelmez. Aksine, bu 

performatif düzen, Pierre Bourdieu’nün (1990) kavramsallaştırdığı 

simgesel şiddet aracılığıyla işler. Bourdieu’ye göre simgesel şiddet, 

eşitsizliğin açık zor kullanımıyla değil; doğal, meşru ve 

sorgulanamaz olarak algılanması yoluyla yeniden üretilmesidir 

(Bourdieu, 1990: 127). 

Masallarda kadın karakterlerin edilgen konumlarının “mutlu 

son” anlatısı içinde ödüllendirilmesi, bu simgesel şiddetin anlatısal 

bir örneğini oluşturur. Kadının evlilikle ödüllendirilmesi, erkek 

otoritesine uyumun ahlaki bir değer olarak sunulması ve bu düzenin 

sorgulanmadan kabul edilmesi, eşitsizliğin kültürel olarak 

içselleştirilmesine hizmet eder. Bu bağlamda masallar, toplumsal 

cinsiyet eşitsizliğinin yalnızca temsil edildiği değil; aynı zamanda 

rıza üretilerek meşrulaştırıldığı anlatı alanlarıdır. Dolayısıyla masal 

anlatıları, eşitsizliğin görünmez kılındığı ve kuşaklar boyunca 

--6--



yeniden üretildiği güçlü bir kültürel aktarım zemini olarak işlev 

görür. 

Anlatı Biçimi ve Norm Üretimi 

Masalların bu kurucu etkisi, yalnızca içerikleriyle değil, 

anlatı biçimleriyle de ilişkilidir. Gabrielle M. Spiegel’in (1983) 

anlatının biçim-işlev ilişkisine dair yaklaşımı, masalların norm 

üretici karakterini anlamak açısından tamamlayıcı bir çerçeve sunar. 

Spiegel’e (1983: 52) göre anlatılar, tekrar ve örnekleme yoluyla 

ahlaki ve toplumsal düzeni yeniden üretir. Masalların kuşaklar 

boyunca benzer kadınlık ve erkeklik modellerini dolaşıma sokması, 

bu normatif işlevin bir sonucudur. 

Kuramsal Denge ve Eleştirel Bilinç 

Bu çalışma, Butler’ın (1988) performativite kuramını 

eleştirel bilinçle kullanmaktadır. Dennis Schep’in (2012: 865) 

belirttiği üzere, performativitenin tüm toplumsal deneyimleri 

açıklayan hegemonik bir çerçeveye dönüşmesi, bazı iktidar 

ilişkilerinin görünmez kalmasına yol açabilir. Bu nedenle 

performativite yaklaşımı, simgesel şiddet ve anlatı yapısıyla birlikte 

ele alınarak kuramsal denge sağlanmıştır. 

Kuramsal çerçevenin güncelliği, Owusu Kwarteng vd.’nin 

(2024) çalışmalarıyla da desteklenmektedir. Owusu Kwarteng vd. 

(2024: 451), kadınların normatif beklentilere uyum sağlayarak dahi 

eşitsizliği yeniden üretebildiğini göstermektedir. Bu bulgu, 

masallarda kadın karakterlerin normlara uyum yoluyla 

ödüllendirilmesiyle paralellik taşımakta ve toplumsal cinsiyet 

eşitsizliğinin kültürel sürekliliğine işaret etmektedir. 

Yöntem  

Bu çalışma, Türk ve İran masal geleneğinden seçilen 

anlatılarda toplumsal cinsiyet normlarının nasıl kurulduğunu 

incelemek amacıyla nitel, metin temelli ve karşılaştırmalı bir 
--7--



çözümleme benimsemektedir. Bu çalışma, masalların yalnızca 

içinde bulundukları kültürel dünyayı yansıtan anlatılar olmadığını; 

aynı zamanda toplumsal cinsiyete dair normları tekrar eden, somut 

örneklerle görünür kılan ve çeşitli biçimlerde pekiştiren metinler 

olduğunu varsaymaktadır. Bu nedenle yöntem, temsiliyet 

arayışından ziyade norm üretiminin anlatı düzeyinde nasıl işlediğini 

görünür kılmayı hedeflemektedir. 

Araştırma, belirli ölçütler gözetilerek seçilen toplam dört 

masal üzerinden yürütülmüştür: İki Türk ve iki İran masalı. Masallar, 

kadın karakterlerin sabır, sessizlik, fedakârlık ve uyum üzerinden 

değerlendirildiği; evliliğin ya da kabul görmenin “mutlu son” olarak 

sunulduğu anlatılar arasından seçilmiştir. Bu seçim, farklı kültürel 

bağlamlarda benzer toplumsal cinsiyet normlarının nasıl 

kurulduğunu karşılaştırmalı olarak gösterebilmek amacı 

taşımaktadır. 

Masal sayısının sınırlı tutulmasının temel gerekçesi, 

çalışmanın temsiliyet değil, derinlemesine nitel çözümleme 

hedeflemesidir. Dört masal, normatif yapının anlatılar arasında 

tekrarını göstermek için yeterli bir analitik zemin sunmaktadır. 

Veri analizi, kuramsal çerçeveden türetilen kavramlar 

üzerinden yürütülmüştür: Butler’ın performativite yaklaşımı “tekrar 

yoluyla norm kurma”yı; Bourdieu’nün simgesel şiddet kavramı ise 

bu normların “doğal ve meşru” görünerek içselleştirilmesini 

açıklamak için kullanılmıştır (Butler, 1988: 519; Bourdieu, 1990: 

146). Bu iki kuramsal hat, metinlerde izlenen temaların 

belirlenmesinde yönlendirici olmuştur. 

Masallar, kuramsal çerçeveden türetilmiş temalar 

doğrultusunda tematik ve anlatısal çözümleme yoluyla incelenmiştir. 

Analiz sürecinde, kadın karakterin sessizleştirilmesi ve 

edilgenleştirilmesi; sabır ve fedakârlığın ahlaki bir erdem olarak 

yapılandırılması; evliliğin ya da kabul görmenin anlatı içinde bir 

--8--



ödül mekanizması olarak işlemesi ve erkek karakterin düzeni 

sürdüren, normları onaylayan özne konumunda kurulması üzerinde 

özellikle durulmuştur. Her masal bu eksenlerde ayrı ayrı 

çözümlenmiş, ardından Türk ve İran masalları arasında temaların 

kurulum biçimleri karşılaştırmalı olarak değerlendirilmiştir. 

Her masal ayrı ayrı çözümlenmiş; ardından Türk ve İran 

masalları arasında benzerlikler ve farklılıklar karşılaştırmalı olarak 

değerlendirilmiştir. 

Bu çalışma, masalların tüm varyantlarını kapsayan 

genelleyici iddialar ortaya koymayı amaçlamamaktadır. Amaç, 

seçilmiş anlatılar üzerinden toplumsal cinsiyet normlarının nasıl 

kurulduğunu ve meşrulaştırıldığını görünür kılmaktır. Bu nedenle 

bulgular, temsiliyet iddiası taşımaktan ziyade kuramsal olarak 

örnekleyici niteliktedir. 

Bulgular 

Haydar Bey ile Samamber’in Öyküsü Masalının İncelemesi 

“Bir zamanlar İran’da Şah Abbasın Kızılbaşlar’ından biri 

olan Haydar Bey ile Keşmir kentinin kadısının kızı olan Samamber 

yaşarmış (Lorimer, 2021: 247).” 

Masal daha ilk cümlesinde toplumsal cinsiyet düzeninin 

temel kurulumunu, adlandırma ve statü üzerinden gerçekleştirir. 

Haydar Bey, siyasal-askerî bir aidiyetle ve kendi özne konumuyla 

(Şah Abbas’ın Kızılbaşlarından) tanımlanırken; Samamber, bireysel 

bir kimlikten ziyade “kadının kızı” olmakla, dolayısıyla erkek 

otoritesi ve soy bağı üzerinden konumlanır. Bu asimetri, kadın 

öznenin anlatıda bağımsız bir fail olarak değil, erkek akrabalık 

ağının içinde anlam kazanan bir figür olarak kurulmasına hizmet 

eder. Bourdieu’nün simgesel şiddet kavramı açısından bu tür 

sınıflandırmalar, eşitsizliğin açık zor kullanılmadan “doğal” ve 

“meşru” görünecek biçimde yerleşmesine imkân tanır (Bourdieu, 

--9--



1990: 66-67). Böylece masal, daha en baştan, kadın ve erkeğe 

atfedilen hiyerarşik konumları “başlangıç bilgisi” olarak okura 

sunar. 

Tente: ‘Yalnız Kadınlar İçin’ Sınırın Sahneye Konması 

 “Samamber bir bahar zamanı… yabani otlar toplamak için 

bir dağa çıkmış… Haydar Bey de… avlanmak için… aynı dağa 

gelmiş… kumaşı ipekten, kazıkları altından bir tente… ‘Bu tente 

buraya yalnız kadınlar için gerildi. Erkek başına yaklaşayım deme 

sakın.’ (Lorimer, 2021: 248).” 

Bu sahnede masal, kadın ve erkeği yalnızca karakter 

özellikleriyle değil, mekânsal düzenlemelerle de ayrıştırır. “Yalnız 

kadınlar için gerilen tente” kadın alanını sınırlandıran; erkeğin 

yaklaşımı ise bir tehdit olarak kodlanan bir mekân kurgusu üretir. 

Kadınların alanı “korunması gereken” bir iç mekân gibi kurulurken, 

erkeğin varlığı sınırı ihlal edebilecek bir dış güç olarak temsil edilir. 

Bu düzenleme, kadın bedeninin ve hareketliliğinin denetlenmesini 

sağlayan kültürel tecrit mantığıyla uyumludur. Tecrit, kadını 

kamusal görünürlükten çekerek onu “mülk” mantığı içinde 

korunması gereken bir varlığa dönüştürür; böylece kadın kamusal 

alanda görünmezleşirken cinsiyet hiyerarşisi yeniden üretilir 

(Türköne, 1995: 189). Masalın kaynaklandığı bağlamın 

muhafazakâr/dindar bir topluluk olarak sunulması, bu tür ayrımların 

kültürel zeminini güçlendirir (Esmaeilzadeh, Yılmaz, 2018: 335). 

Bu nokta, Butler’ın (1988: 519) performativite yaklaşımıyla 

birlikte düşünüldüğünde ayrıca anlam kazanır. Toplumsal cinsiyet, 

sabit bir öz değil; tekrar eden edimler ve düzenlemeler yoluyla 

kurulur. Burada “tente”, kadınlık performansının icra edildiği 

sembolik bir sınırdır; kadınların “yalnız kadınlara ait” bir alanda 

bulunması ve erkek bakışının bu sınırdan dışlanması, normun tekrar 

yoluyla yeniden kurulmasına hizmet eder. Nitekim metinde, yalnızca 

--10--



bir erkeğin yaklaşma ihtimalinin bile tentenin apar topar taşınmasını 

gerekçelendirmesi, sınırın süreklilikle yeniden üretildiğini gösterir. 

Bakış, Arzu ve Güzellik Söylemi: Kadın Bedeninin Nesneleşmesi 

Masal, “güzeller güzeli” vurgusunu tekrar ederek kadın 

değerini bedensel çekicilik üzerinden kurar. Haydar Bey’in 

“güzelliği tarif etmeye yetmiyormuş” biçimindeki iç sesi, kadın 

karakterin öznel niteliklerinden çok, erkek bakışının arzu nesnesi 

oluşunu öne çıkarır (Lorimer, 2021: 248). Bu, masalın kadınlığı 

“kişilik”ten ziyade “görünüş” üzerinden anlamlandırma eğilimini 

gösterir. Özünel’in (2006: 42) masallarda “güzel kız” vurgusunun 

sıklıkla cinsel çekicilik ve evlilik ekonomisiyle ilişkili olduğu 

yönündeki tespiti, burada açıklayıcıdır. Bu tür bir söylem, kadın 

bedenini anlatının değer taşıyıcısına indirgerken, erkek öznenin 

yönelimi ve müdahalesini de meşrulaştıran bir normatif çerçeve 

üretir. Bourdieu’nün simgesel şiddet perspektifinden bakıldığında, 

arzu dili ve güzellik ölçütü “meşru” kabul edilerek eşitsiz düzenin 

görünmez biçimde yeniden üretildiği bir zemine dönüşür (Bourdieu, 

1990). 

Güçsüzlük Anlatısı ve Cinsiyetin Doğallaştırılması: “Kadın 

Savunmasızdır” Önermesi 

“Haydar Bey’e izlerini kaybettirmek için… ‘Belli ki beni 

savunmasız gördün… şu ormanın içinde bir aslanım var, hem de 

erkek bir aslan.’ … ‘Altı üstü gencecik bir kız… Böyle bir güzelliğin 

canına kıyılır mı?’ (Lorimer, 2021: 249).” 

Bu bölümde masal, “savunmasızlık” ve “güçsüzlük” 

temasını kadınlıkla ilişkilendirerek doğallaştırır. Samamber’in 

peşine düşülmeyi “beni savunmasız gördün” diye açıklaması, kadın 

olmayı kırılganlıkla özdeşleştiren kültürel kodun metin içine 

yerleştiğini gösterir. Üstelik Samamber’in kendini koruma imkânını 

“erkek bir aslan”la ifade etmesi, korunmanın bile erkeklikle 

ilişkilendirildiği bir hiyerarşiyi açığa çıkarır, koruyan “erkek”, 
--11--



korunan “kadın”dır. Bu, toplumsal cinsiyet düzeninin yalnızca 

davranış kalıplarıyla değil, güvenlik ve meşruiyet dilinin kendisiyle 

üretildiğini düşündürür. Toplumsal cinsiyetin “doğru” biçimde 

performe edilmesi onay ve meşruiyet üretirken, bu onay kırılganlık 

ve korunma gibi rollerin doğal ve değişmezmiş gibi algılanmasını da 

güvence altına alır (Butler, 1988: 528). 

Öte yandan Haydar Bey’in iç sesi, kadına yönelik şiddeti 

“ayıp” kategorisiyle, fakat asıl olarak kadının “güzelliği” üzerinden 

ele alır. Burada etik sınır, “insan öldürmek”le değil, “kadın 

öldürmek”le ve “güzel kadına kıyılamaz” mantığıyla kurulmaktadır. 

Bu, kadının özne olarak değil, “değerli nesne” olarak 

konumlandırıldığı bir simgesel düzeni işaret eder. Bu durum, 

şiddetin açık zor kullanımıyla değil; estetik değerler ve ahlaki 

kabuller aracılığıyla doğal ve meşru görünerek içselleştirildiği bir 

simgesel şiddet biçimine karşılık gelir (Bourdieu, 1990: 127). 

Şiddetin Anlatısal Kuruluşu: İftira, Gözetleme ve Rıza Üretimi 

Masalın ilerleyen kısmında Haydar Bey’in Samamber’in 

evliliğini “kabullenememesi” ile başlayan süreç, erkek öznenin 

kurduğu bir senaryo üzerinden kadına yönelik şiddeti üretir: 

“Hemen… ‘Samamber’in İran’da yavuklusu var’ diye 

bağıracaksınız… (Lorimer, 2021: 252).” 

“… damat Samamber’i iterek yere düşürmüş, kadını 

dövmeye başlamış… (Lorimer, 2021: 253).” 

Bu sahnede önemli olan, şiddetin “ani” veya “bireysel öfke” 

sonucu değil; iftira, kışkırtma ve bilgi manipülasyonu üzerinden 

planlı biçimde kurulmasıdır. Başar vd. (2015: 43)’in vurguladığı gibi 

kadına yönelik şiddetin sürekliliği, çoğu zaman ataerkil düzenin 

ürettiği dengesiz güç ilişkileriyle bağlantılıdır; masal, bu güç 

ilişkisinin nasıl işlediğini örnekleyerek gösterir. Daha da önemlisi, 

Haydar Bey’in şiddeti engellememesi değil, bizzat zemini 

--12--



hazırlaması, kadının “arzu nesnesi” olarak konumlandırılmasının 

sonuçlarını ortaya çıkarır. Kadın, erkekler arası rekabetin ve 

sahiplenmenin bedelini bedeninde öder. 

Bu noktada anlatının norm üretici işlevi Spiegel’in (1983: 

44) biçim-işlev vurgusuyla birlikte okunabilir: Masal, olayları 

yalnızca aktarmakla kalmaz; örnekleme yoluyla belirli bir düzeni 

“öğreten” bir kurgu üretir. İftira sonucunda kadının şiddete maruz 

kalması, okura “kadın davranışı/itibarı” etrafında bir disiplin anlatısı 

sunar; şiddet, normatif düzenin parçası hâline gelir. 

Masaldaki “gözetleme” de bu düzene eklemlenir. Haydar 

Bey’in şöminenin arkasına delik açıp izleyerek şiddete tanıklık 

etmesi, kadın bedeninin erkek bakışına açılan bir “seyir nesnesi”ne 

dönüştüğünü gösterir. Bu sahne, erkek öznenin “düzeni denetleyen” 

konumunu pekiştirirken, kadının deneyimini yeniden erkek bakışı 

içinde çerçeveler. 

Kadının Dolaşıma Sokulması: Boşanma-Yeniden Evlendirme ve 

“Meşru” Transfer 

Masalın son bölümünde kadın karakter, iki erkek arasında 

evlilik/boşanma kararlarıyla yer değiştirir: “‘Samamber seni bir 

başkasıyla evlendireceğim,’ demiş Haydar Bey… ‘Bir hata mı 

ettim?’… (Lorimer, 2021: 257).” “… Kadı yeniden çağırılmış, 

Mahmud Bey ile Samamber’i boşamış, Haydar Bey ile yeniden 

evlendirilmiş… (Lorimer, 2021: 258).” 

Bu bölüm, simgesel şiddetin en açık göründüğü yerlerden 

biridir. Kadının “hata mı ettim?” diye kusuru kendinde araması, 

eşitsizliğin içselleştirilerek rızaya dönüşmesini gösterir (Bourdieu, 

1990: 127). Kadın, kararın faili olmadığı hâlde, kararın gerekçesini 

kendi “kusuru” olabileceği düşüncesiyle anlamlandırmaya çalışır. 

Böylece ataerkil düzen, yalnızca dışsal yaptırımlarla değil, öznenin 

kendi kendini suçlaması ve uyumlanmasıyla işler. 

--13--



Ayrıca Haydar Bey’in gerekçesi (kardeşlik, ant, onun acı 

çekmesine razı olmama) kadını, erkekler arası bağın korunması için 

devredilebilir bir nesne konumuna indirger. Bu durum, masalın 

evliliği yalnızca “mutlu son” değil, aynı zamanda erkekler arası 

düzenin yeniden tesis aracı olarak kullandığını düşündürür. Kadının 

her iki evlilikte de söz hakkının olmaması, normatif cinsiyet 

düzeninin anlatı düzeyinde nasıl meşrulaştırıldığını gösterir. Kadının 

kaderi, erkeklerin kararlarıyla tayin edilir; düzenin bozulması ve 

yeniden kurulması erkek öznenin elindedir. 

Anlatıda, Haydar Bey ile Samamber masalı, toplumsal 

cinsiyet normlarını bir “tema” olarak sergilemekten ziyade, bu 

normları adlandırma (statü), mekân (tecrit), bakış 

(güzellik/nesneleşme), şiddetin kuruluşu (iftira-gözetleme) ve 

evlilik/boşanma (dolaşım) mekanizmalarıyla anlatı içinde üretir. 

Butler’ın performativite yaklaşımı açısından, kadınlık ve erkeklik 

belirli tekrarlar (kadının korunması, erkeğin seçmesi, kadının 

uyumlanması) üzerinden istikrarlı bir norm haline gelir (Butler, 

1988: 519). Bourdieu açısından ise bu normlar, “doğal” ve “meşru” 

görünen anlatı kararlarıyla rıza üreterek işler; kadının dolaşıma 

sokulması ve içselleştirilmiş suçluluk, simgesel şiddetin temel 

göstergeleridir (Bourdieu, 1990: 127). Masal, bu yönüyle, toplumsal 

cinsiyet düzeninin yalnızca yansıtıldığı değil; pedagojik biçimde 

yeniden kurulduğu bir anlatı örneği sunar (Spiegel, 1983: 44). 

Kralın Oğlu ile Perinin Hikâyesi Masalının İncelemesi 

“Çok eski zamanlarda, ikisi de kral olan iki erkek kardeş 

yaşarmış. Bunlardan birinin üç kızı, diğerinin ise bir oğlu varmış… 

Oğlanı okula göndermiş… ancak evlilik yaşı gelince okuldan almış 

(Lorimer, 2021: 155).” 

Masal, daha başlangıçta anlatının öznesini belirlerken 

cinsiyet temelli bir seçicilik uygular. Erkek çocuk, eğitimle ve 

kamusal gelecek tasarımıyla donatılırken; kız çocuklarının eğitimine 

--14--



ilişkin herhangi bir bilgi verilmez. Dahası, çocukların annesinin 

anlatıda tamamen yokluğu, kadınlığın yalnızca “kız evlat” ve 

“evlenecek nesne” konumuyla temsil edildiğini düşündürür. Bu 

durum, masallarda sıklıkla görülen bir anlatı stratejisidir: Erkekler 

soy, iktidar ve süreklilikle ilişkilendirilirken; kadınlar, bu düzenin 

içinde sessiz ve ikincil figürler olarak yer alır. Böylece toplumsal 

cinsiyet hiyerarşisi, anlatının daha ilk aşamasında “olağan” bir 

çerçeve olarak sunulur (Güngör, 2023: 1363). 

Rıza Dışı Evlilik ve Kadınların Devredilebilirliği 

Masalın merkezindeki üç kız kardeş, evlilik sürecinde hiçbir 

öznel tercih ortaya koyamaz. Prensin isteği ve babaların kararıyla 

evlilikler ardı ardına gerçekleştirilir: 

“Ben amcamın kızlarından biriyle evlenmek istiyorum… 

Oğlanı amcasının en büyük kızıyla evlendirmişler… Prens bir gece 

kalıp gitmiş… Kral ortanca kızı da prensten boşamış… (Lorimer, 

2021: 156-157).” 

Bu tekrar eden evlilik-boşanma döngüsü, kadınların 

devredilebilir birer unsur gibi anlatı içinde dolaşıma sokulduğunu 

gösterir. Prensin sorunlu davranışı -eşlerini terk etmesi- hiçbir 

aşamada sorgulanmaz; buna karşın evliliklerin bozulması, anlatı 

içinde “doğal” bir akış gibi sunulur. Bu durum, erkek öznenin 

davranışlarının yaptırımsızlığını ve seçme hakkının 

sorgulanmazlığını görünür kılar. Kadınlar ise babalarının evinden 

eşlerinin evine taşınan, kaderi başkaları tarafından belirlenen figürler 

olarak yer alır. Sezer’in (2023: 48) belirttiği gibi, masallarda bu tür 

hızlı evlilik geçişleri, kadın karakterlerin adeta “oyuncak bebek” gibi 

ele alınmasına yol açar; bireysel arzu ve rıza anlatıdan sistematik 

biçimde dışlanır. 

Bu bağlamda masal, Bourdieu’nün simgesel şiddet 

kavramıyla okunabilir: Eşitsizlik, açık bir baskı olarak değil, meşru 

aile kararları ve “kader” söylemi aracılığıyla normalleştirilir 
--15--



(Bourdieu, 1990: 127). Kadınların sessizliği, bir itirazın yokluğu 

değil; itirazın anlatı düzeyinde imkânsızlaştırılmasıdır. 

Kadınlar Arası Rekabet: Normun Kadınlar Eliyle Pekiştirilmesi 

Masalın ilerleyen bölümünde üç kız kardeş arasında, erkek 

üzerinden kurulan bir kıskançlık ve rekabet anlatısı devreye girer: 

“Gencecik kız, nasıl idare etsin kocayı?” (Lorimer, 2021: 157). 

“… Kızın amacı ablalarını kıskandırmakmış… iki kadının 

kalbi hasetle dolmuş… (Lorimer, 2021: 158).” 

Bu sahneler, masallarda sıkça rastlanan “kadınlar arası 

rekabet” kalıbını yeniden üretir. Erkek, anlatıda bir ganimet veya 

ödül konumuna yerleştirilirken; kadınlar, bu ödül etrafında 

birbirleriyle yarışan figürlere dönüşür. Böylece ataerkil düzen, 

yalnızca erkek iktidarıyla değil, kadınların birbirleriyle rekabet 

etmesi yoluyla da pekiştirilir. Sezer’in (2023: 117) vurguladığı gibi, 

bu tür anlatılar dayanışma ihtimalini bastırırken, kadınlar arasındaki 

gerilimi “doğal” bir duygu gibi sunar. Oysa haset, bireysel ve 

evrensel bir duygu olmasına rağmen, anlatıda özellikle kadınlığa 

özgü bir özellikmiş gibi kodlanır. 

İdeal Kadın Performansı: Sadakat, Şefkat Ve Sessizlik 

Masalın kırılma noktası, küçük kızın kocasını bir periyle 

birlikte görmesine rağmen sergilediği davranıştır: 

“Perinin yüzüne güneş ışığı düşüyormuş… mendilini çıkarıp 

uyuyan perinin yüzüne örtmüş… (Lorimer, 2021: 159).” 

Bu sahnede kadın karakter, aldatılma ihtimaliyle 

karşılaşmasına rağmen, kıskançlık veya öfke yerine şefkat, 

fedakârlık ve sessizlik sergiler. Butler’ın performativite yaklaşımı 

açısından bu davranış, “ideal kadınlık” performansının açık bir 

örneğidir: Kadın, toplumsal olarak onaylanan kadınlık normlarını-

merhamet, sadakat, kendini geri çekme- tekrar ederek “iyi” kadın 

--16--



konumuna yerleşir (Butler, 1988: 526). Bu performans, bireysel bir 

erdemden çok, kültürel olarak ödüllendirilen bir normdur. 

Peri karakterinin “bundan sonra kardeşimsin” demesi ve 

prense konuşma izni vermesi, kadının bu performansının tanınma ile 

karşılık bulduğunu gösterir. Butler’ın (1988: 528) vurguladığı üzere, 

toplumsal cinsiyetin “doğru” biçimde performe edilmesi tanınma ve 

onay üretirken, bu tanınma çoğu zaman mevcut cinsiyet düzeninin 

sürekliliğini güvence altına alan bir ödül mekanizması olarak işler. 

Ancak dikkat çekici olan, tanınmanın failinin yine kadın (peri) 

olması; nihai ödülün ise erkek öznenin karısına dönmesiyle 

gerçekleşmesidir. Böylece kadınlar arası ilişkiler bile erkek merkezli 

anlatı düzenine hizmet edecek biçimde yapılandırılır. 

Erkek Hatasının Yaptırımsızlığı ve “Kader” Söylemi 

Masalın sonunda prens, karısına gerçeği anlattığında anlatı 

şu sözlerle kapanır: “‘Kader sana güldü artık’… Prens o günden 

sonra karısıyla mutluluk içinde yaşamış (Lorimer, 2021: 160).” 

Bu ifade, simgesel şiddetin en yoğun biçimde hissedildiği 

noktadır. Prensin üç evliliği başarısız kılan davranışları, anlatı 

boyunca sorgulanmaz; aksine, masal “mutluluk”u kadının doğru 

performansı ile ilişkilendirir. “Kader sana güldü” ifadesi, eşitsiz 

düzeni kişisel şans veya yazgı gibi sunarak politik ve toplumsal 

boyutunu görünmez kılar. Böylece erkek öznenin hataları anlatıdan 

silinirken, kadın karakterin uyumu ve fedakârlığı ödüllendirilir. 

Toplumsal cinsiyet kategorileri, anlatıların merkezine yerleştirilen 

özne tipleri aracılığıyla sorgulanmaksızın yeniden üretilmektedir 

(McCann, 2016: 229). 

Bourdieu’nün (1990: 127) perspektifinden bakıldığında, bu 

tür bir kapanış, eşitsizliğin rıza yoluyla meşrulaştırılmasını sağlar ve 

kadın, mutluluğa ancak normlara uyduğu ölçüde erişebilir. 

Spiegel’in (1983: 44) anlatı kuramıyla birlikte düşünüldüğünde ise 

--17--



masal, tekrar ve örnekleme yoluyla “nasıl bir kadın olunması 

gerektiği”ni pedagojik biçimde öğretir. 

Masalda, Kralın Oğlu ile Perinin Hikâyesi masalı, toplumsal 

cinsiyet normlarını özellikle ideal kadınlık performansı üzerinden 

kurar. Kadın karakterlerin rıza dışı evliliklere maruz kalması, erkek 

hatalarının yaptırımsız kalması ve nihai ödülün evlilikle verilmesi; 

masalın ataerkil düzeni “doğal” ve “kaçınılmaz” bir yapı olarak 

sunduğunu gösterir. Butler’ın (1988) performativite yaklaşımı, 

kadının sadakat ve sessizlik yoluyla nasıl tanınan bir özneye 

dönüştüğünü açıklarken; Bourdieu’nün (1990) simgesel şiddet 

kavramı, bu tanınmanın neden eşitsizliği yeniden ürettiğini görünür 

kılar. Masal, bu yönüyle, kadın mutluluğunu evlilik ve uyumla 

özdeşleştiren normatif bir anlatı pedagojisi sunar. 

İki Kardeş Masalının İncelemesi 

“Vaktin birinde bir padişah ve bu padişahın bir kızıyla bir de 

oğlu varmış… Oğlan, babasının yerine geçer… ama sonunda varını 

yoğunu tüketir (Kúnos, 2021: 47).” 

Masal, daha ilk sahnede iktidar devrinin cinsiyetlendirilmiş 

doğasını açık biçimde ortaya koyar: Taht, otomatik olarak erkek 

çocuğa geçer; kız çocuk, iktidar aktarımının dışında bırakılır. Erkek 

öznenin başarısız yönetimi (servetin tükenmesi) ise yalnızca bireysel 

bir hata olarak kalmaz; kız kardeş de bu hatanın sonuçlarına ortak 

edilir. Bu anlatı tercihi, erkeklerin kamusal alandaki eylemlerinin 

bedelini kadınların da ödemesi gerektiği yönündeki ataerkil normu 

doğal bir akış gibi sunar. Böylece masal, daha başlangıçta, toplumsal 

cinsiyet eşitsizliğini “olağan” bir düzen olarak çerçeveler. 

Bourdieu’nün (1990: 66) de belirttiği gibi, en tahammül edilmez 

varoluş koşulları dahi doğal ve kabul edilebilir olarak algılandığında, 

eşitsizlik anlatı düzeyinde olağan bir düzen hâline gelir. Bu yönüyle 

masal, iktidarın cinsiyet temelli dağılımını sorgulanmadan yeniden 

üretir. 

--18--



Erkek Hatası, Ortak Bedel: Fedakârlığın Kadınlıkla 

Özdeşleştirilmesi 

“‘Bütün param bitti… Bari buradan kaçalım,’ der… (Kúnos, 

2021: 47).”  

Erkek kardeşin yanlış kararları sonucu ortaya çıkan kriz, kız 

kardeşin rızası sorgulanmaksızın birlikte göğüslenir. Bu durum, 

masalda fedakârlığın ve dayanıklılığın kadınlıkla özdeşleştirildiğini 

düşündürür. Kadın karakter, kendi tercihlerinden bağımsız biçimde 

erkek kardeşin kaderine bağlanır. Butler’ın performativite yaklaşımı 

açısından bu, kadınlığın “katlanma” ve “uyum sağlama” edimleriyle 

kurulduğu bir performans alanıdır (Butler, 1988: 526). Kadın, anlatı 

boyunca bu performansı tekrar ederek “iyi” ve “doğru” kadınlık 

konumuna yerleştirilir. 

Dönüşüm ve Suçun Cinsiyetlenmesi: Erkeğin Hatası, Kadının 

Bekleyişi 

“‘Ben duramayacağım,’ deyip suyu içer… hemen bir geyik 

olur (Kúnos, 2021: 47).”  

Masalın bu bölümünde erkek kardeşin dikkatsizliği doğrudan 

bir bedensel dönüşüm ile cezalandırılır; ancak bu cezanın sonuçlarını 

yine kadın kardeş taşır. Erkek kardeş hareket edebilir, dolaşabilir, 

dönüşüm yaşayabilirken; kız kardeş ağacın tepesinde bekleyen ve 

korunmaya muhtaç bir figür olarak konumlandırılır. Kadının sabrı ve 

hareketsizliği, masalın ilerleyen kısımlarında erdem olarak sunulur. 

Tokdemir’in (2018: 98) belirttiği üzere, masallarda kadın 

kahramanın bekleyişi sıklıkla “sabır” ve “erdem” olarak yüceltilir; 

ancak bu yüceltme, kadını edilgen bir konuma sabitler. 

Rıza İhlali ve Erkek Şiddetinin Meşrulaştırılması 

“Oğlan… ‘İn aşağıya’ diye seslenirse de kız bir türlü inmez… 

‘Şu ağacı kesin,’ der… (Kúnos, 2021: 48).”  

--19--



Bu sahne, masalda erkek iktidarının zor kullanımıyla nasıl 

meşrulaştırıldığını açık biçimde gösterir. Kadın karakterin 

“inmemesi”, yani açık rızayı reddetmesi, erkek tarafından dikkate 

alınmaz; aksine bu reddiye, zor kullanımı haklılaştıran bir gerekçeye 

dönüşür. Ağacın kesilmesi emri, kadının öznel sınırlarının 

tanınmadığını ve erkek arzusunun üstün kabul edildiğini gösterir. 

Bourdieu’nün simgesel şiddet kavramı açısından bu sahne, erkek 

tahakkümünün “doğal” bir hak gibi sunulduğu bir anlatı örneğidir 

(Bourdieu, 1990: 122). 

Masalın devamında cadı karakterinin devreye girmesi, 

ataerkil düzen için tehdit oluşturan kadın figürlerinin neden “kötü” 

ve “hilekâr” olarak kodlandığını da açıklar. Kendi hayatını kontrol 

eden, erkek otoritesine bağlı olmayan kadın figürü, bu nedenle 

olumsuz bir temsil ile anlatıdan dışlanır (İçöz, 2008: 54). 

Ölüm Tehdidi ve Evlilik Pazarlığı: Rızanın İkamesi 

“‘Onu da alıp getirirsen sana varırım, yoksa kendimi 

öldürürüm,’ der (Kúnos, 2021: 49).”  

Bu ifade, masalda kadının evliliğe rıza göstermesinin, özgür 

bir tercih değil; ölüm tehdidiyle kurulan bir pazarlık sonucu 

olduğunu gösterir. Kadın, kardeşine kavuşabilmek için kendi 

hayatını riske atar. Bu fedakârlık, anlatıda yüceltilir; ancak aynı 

zamanda kadın bedeninin ve yaşamının erkekler arası düzenin 

devamı için feda edilebilir olduğunu ima eder. Güven’in (2018: 409) 

vurguladığı gibi, ataerkil toplumların yarattığı geleneksel kadın 

tipinde fedakârlık, çoğu zaman ahlaki bir erdem olarak sunulsa da, 

bu sunum eşitsizliği yeniden üretir.   

Evlilik kararının, kızdan ziyade şehzadenin babası olan 

padişahtan izin alınarak verilmesi, kadının özne değil nesne 

konumunda yer aldığını bir kez daha ortaya koyar. Bu durum, 

evliliğin kadının iradesinden bağımsız, erkekler arası bir uzlaşma 

alanı olarak kurgulandığını gösterir 
--20--



Kadınlar Arası Rekabet ve Cezalandırma Mantığı 

Masalın ilerleyen bölümünde, halayık figürü üzerinden 

kadınlar arası rekabet devreye girer: “Halayık bu kızı ittiği gibi 

havuza atar… (Kúnos, 2021: 49-50).” 

Burada kıskançlık, bireysel bir duygu olmaktan çıkarılıp 

kadınlığa özgü bir özellik gibi sunulur. Kadınların birbirine rakip 

olarak gösterilmesi, ataerkil düzenin sürdürülmesinde işlevsel bir 

anlatı stratejisidir. Erkek özne, bu rekabetin merkezinde yer alırken 

sorgulanmaz; çatışma kadınlar arasında yaşanır. Bu durum, Sezer’in 

(2023: 117) de işaret ettiği gibi, kadın dayanışmasının anlatı 

düzeyinde sistematik biçimde bastırılmasına hizmet eder. 

Halayığın şiddetli biçimde cezalandırılması (“kırk katırın 

kuyruğuna bağlanması”) ise, norm dışı kadın davranışlarının ağır 

yaptırımlarla bastırıldığını gösterir. Masal, böylece “iyi kadın-kötü 

kadın” ikiliğini keskinleştirerek normatif düzeni pekiştirir.  

Mutlu Son ve Evlilikle Düzenin Yeniden Tesisi 

“Şehzade, kızın kardeşini de kendi kız kardeşiyle 

evlendirir… kırk gün kırk gece düğün yaparlar (Kúnos, 2021: 50).”  

Masal, tüm travmatik deneyimleri ve şiddeti evlilikle çözüme 

bağlayarak sona erdirir. Bu kapanış, evliliğin yalnızca bireysel bir 

mutluluk değil, toplumsal düzenin yeniden tesisinin aracı olarak 

işlediğini gösterir. Spiegel’in (1983: 44) anlatı kuramı açısından, bu 

tür tekrar eden “mutlu son” kalıpları, normların pedagojik biçimde 

kuşaktan kuşağa aktarılmasını sağlar. 

İki Kardeş masalı, toplumsal cinsiyet normlarını; erkek 

hatasının kolektif bedeli, kadın fedakârlığının yüceltilmesi, rıza dışı 

evlilik ve kadınlar arası rekabetin normalleştirilmesi üzerinden 

kurar. Butler’ın performativite yaklaşımı, kadınlığın sabır ve 

katlanma yoluyla nasıl tekrar edildiğini açıklarken; Bourdieu’nün 

simgesel şiddet kavramı, bu eşitsiz düzenin neden “doğal” ve 

--21--



“kaçınılmaz” algılandığını görünür kılar (Butler, 1988; Bourdieu, 

1990). Masal, bu yönüyle, ataerkil düzenin anlatı yoluyla yeniden 

üretildiği güçlü bir örnek sunar. 

Sabır Taşı ile Sabır Bıçağı Masalının İncelemesi 

“Bir varmış bir yokmuş… yoksul bir kadıncağızın bir kızı 

varmış. Bu kız her gün gergef işler, anası da çarşıda çamaşırcılık 

edermiş… (Kúnos, 2021: 288).” 

Masal, kadın emeğini görünür kılarak başlar; ancak bu 

görünürlük, ev içiyle uyumlu ve zorunlu bir emek biçimiyle 

sınırlıdır. Annenin çamaşırcılığı ve kızın gergef işlemesi, kadınların 

kamusal alana yalnızca ev içi rollerinin uzantısı sayılabilecek işler 

üzerinden katılabildiğini gösterir (Türköne (1995: 41). Erkek/baba 

figürünün yokluğu, bu emeğin “tercih” değil, zorunluluk olduğu 

izlenimini güçlendirir. Böylece masal, kadın emeğini 

normalleştirirken, erkek emeğini anlatıdan bütünüyle dışarıda 

bırakır; eşitsizlik, açıklanmadan “olağan” kabul edilir. 

Pencere, Dışarısı ve Tehlike: Kadın Hareketliliğinin Disipline 

Edilmesi 

Kızın pencere önünde gergef işlemesi ve kuşun “başına bela 

gelecek” uyarısı, ev-dışarısı gerilimini simgesel düzeyde kurar. 

Pencere, evin güvenli iç mekânı ile tehlikeli dış dünya arasındaki 

eşik olarak işlev görür (Özünel, 2006: 62) Masalın ilerleyen 

bölümünde kızın evden çıkarak gezmeye başlamasıyla felaketlerin 

tetiklenmesi, ataerkil anlatıların sık kullandığı bir disiplin 

mekanizmasına işaret eder. Kim’in (2011: 406-407) belirttiği üzere, 

yasak mekân, kadın merakının cezalandırıldığı bir alan olarak 

kurgulanmaktadır. Kadın, özel alanın dışına çıktığında “bedel” öder. 

Böylece kadın hareketliliği riskle, itaat ise güvenlikle ilişkilendirilir. 

Bu kurgu, kadınların kamusal alana katılımını dolaylı biçimde 

sınırlayan normatif bir çerçeve üretir. 

--22--



Tecrit ve Yalnızlık: Kadının Korunması Değil Denetlenmesi 

Çeşme başında kız ile komşu kadınlar arasına giren 

“geçilmez duvar”, tecridin dramatik bir simgesidir. Komşu 

kadınların pişmanlık ve suçluluk ifadeleri, sorumluluğun kadının 

evden çıkarılmasına yüklenmesini pekiştirir. Burada tecrit, kadını 

korumak için değil; norm ihlalini cezalandırmak için devreye 

sokulur. Kadın yalnız bırakılır; çözüm üretme yükü de yine 

kadınların omzuna bırakılır. Bu durum, simgesel şiddetin tipik bir 

işleyişini gösterir ve eşitsizlik, kadınlar tarafından içselleştirilerek 

yeniden üretilir. 

Saray, Anahtarlar ve Sessiz Emek: Sabrın Ölçülmesi 

Kızın saraya girişi ve kırk anahtar motifi, ödül vaadiyle 

birlikte gelen bir sınavlar dizisini başlatır. Otuz dokuz gün boyunca 

ölü bir erkeğin başında “okuyup üflemesi”, kadının sessiz emeğinin 

ve sabrının ölçülmesidir. Bu bekleyiş, Butler’ın (1988) 

performativite yaklaşımıyla birlikte düşünüldüğünde, “ideal 

kadınlık” edimlerinin (sabır, sebat, sessizlik) tekrar yoluyla 

kurulduğu bir sahne sunar. Kadın, özneleşmek için konuşmaz; 

bekler. Anlatı, bu bekleyişi ahlaki bir erdem olarak yüceltir. 

Haksızlık Karşısında Susma ve İntihar Eşiği 

Arap figürünün gelişiyle kızın mutfağa sürülmesi, kadın 

emeğinin görünmezleştirilmesini ve haksızlık karşısında susmanın 

normatifleşmesini gösterir. Kız, uğradığı adaletsizliği yüksek sesle 

dile getirmez; bunun yerine sabır taşına anlatır. Sabır taşının 

çatlaması, kadının duygusal yükünün artık taşınamaz hâle geldiğini 

simgeler. Bu noktada masal, kadın için intiharı bir çıkış eşiği olarak 

gündeme getirir: “Ben insan olduğum hâlde nasıl yaşarım?” Bu 

ifade, sabrın sınırının bile yine kadının bedeni ve hayatı üzerinden 

çizildiğini gösterir. Erkek düzen bozulduğunda konuşur; kadın düzen 

bozulduğunda susar ve ölümü düşünür. Simgesel şiddetin en görünür 

biçimleri kadın-erkek ilişkilerinde ortaya çıkmakta; bu da kadınlığın 
--23--



itaat ve sabır üzerinden yeniden üretilmesini mümkün kılmaktadır 

(Ölçer, 2019: 34). 

Erkek Bakışı ve Kurtarma Anı: Ödülün Koşulları 

Delikanlının yüklükten gizlice izleyerek gerçeği öğrenmesi, 

kadının sesinin ancak erkek bakışı tarafından onaylandığında geçerli 

sayıldığını düşündürür. Kızın anlatısı, kendi başına dönüştürücü 

değildir; ancak erkek tanıklığıyla “hakikat” statüsü kazanır. 

Kurtarma anı, kadının iradesiyle değil; erkek öznenin müdahalesiyle 

gerçekleşir. Böylece anlatı, kadın deneyimini yine erkek fail 

üzerinden anlamlandırır. 

Evlilikle Ödüllendirme ve Normun Yeniden Tesisi 

Masal, kızın “hak ettiği” evliliğe kavuşmasıyla sona erer. 

Evlilik, sabır ve sessizlik performansının ödülü olarak sunulur. Norm 

dışı figür (Arap) ise ağır biçimde cezalandırılır. Bu kapanış, evliliği 

yalnızca mutluluk değil, ahlaki dengeyi yeniden kuran bir 

mekanizma olarak işlevselleştirir. Spiegel’in (1983: 44) anlatı-işlev 

ilişkisi açısından, bu tür kapanışlar normların öğretici biçimde 

pekiştirilmesini sağlar: “Sabreden kadın kazanır.” Bu bağlamda 

anlatı, evliliği normatif düzenin yeniden tesis edildiği bir kapanış 

aracı hâline getirir. 

Sabır Taşı ile Sabır Bıçağı masalı, toplumsal cinsiyet 

normlarını özellikle sabır, sessizlik ve fedakârlık ekseninde üretir. 

Kadın emeği ev içiyle sınırlandırılır; kamusal alana çıkış tehlikeyle 

ilişkilendirilir; haksızlık karşısında konuşma değil, susma ve 

katlanma yüceltilir. Butler’ın (1988) performativite yaklaşımı, 

kadınlığın bu edimler yoluyla nasıl kurulduğunu açıklarken; 

Bourdieu’nün (1990) simgesel şiddet kavramı, bu eşitsizliğin neden 

“hak edilmiş ödül” anlatısıyla meşrulaştırıldığını görünür kılar. 

Masal, evlilikle sonuçlanan “mutlu son”u, kadının sabrını ölçen bir 

sınavın tamamlanması olarak sunarak ataerkil düzeni anlatı yoluyla 

yeniden üretir. 
--24--



Karşılaştırmalı Bulgular ve Tartışma 

Bu çalışmada incelenen Türk ve İran masalları, farklı kültürel 

bağlamlara ait olmalarına rağmen, toplumsal cinsiyet normlarının 

kuruluşu ve meşrulaştırılması bakımından dikkat çekici benzerlikler 

ortaya koymaktadır. Karşılaştırmalı çözümleme, masalların yalnızca 

yerel değerleri yansıtan anlatılar olmadığını; aksine kadınlık ve 

erkekliğe ilişkin kültürlerarası süreklilik gösteren normatif yapıları 

dolaşıma soktuğunu göstermektedir. Bu normlar, anlatı düzeyinde 

tekrar, ödüllendirme ve cezalandırma mekanizmaları aracılığıyla 

kurulmakta; böylece eşitsiz güç ilişkileri doğal ve kaçınılmaz bir 

düzen gibi sunulmaktadır. 

Kadınlığın Performatif İnşası: Sabır, Sessizlik ve Uyum 

İncelenen tüm masallarda kadın karakterlerin “ideal” olarak 

kodlanan davranışları, sabır, sessizlik, fedakârlık ve uyum ekseninde 

şekillenmektedir. İran masallarında Samamber’in ve kralın oğlunun 

eşinin, Türk masallarında ise kız kardeşin ve Sabır Taşı masalındaki 

genç kızın ortak özelliği, haksızlık, şiddet veya aldatma karşısında 

aktif bir itiraz geliştirmemeleridir. Kadın karakterler, anlatı boyunca 

yaşadıkları mağduriyetleri sessizlikle karşılar; bu sessizlik ise ahlaki 

bir erdem olarak çerçevelenir. 

Judith Butler’ın (1988) performativite yaklaşımıyla 

değerlendirildiğinde, bu tekrar eden davranış kalıpları, kadınlığın 

özsel bir kimlikten ziyade tekrar yoluyla kurulan bir norm olduğunu 

açıkça göstermektedir. Masallar, “iyi kadın” olmanın koşullarını 

tekil bir hikâye içinde değil; farklı anlatılarda yinelenen benzer 

performanslar aracılığıyla öğretir. Bu tekrar, kadın karakterlerin 

özneleşme alanını daraltırken, norm dışı davranışların anlatı içinde 

cezalandırılmasını da meşrulaştırır. Walby vd.’nin (2017: 38) 

belirttiği üzere, tekil olarak zararsız görünen tekrarlar, birikimli 

etkileriyle tehdit ve zarar üretme kapasitesine sahiptir. Bu süreç, 

normların anlatı yoluyla içselleştirilmesini hızlandırır. 

--25--



Erkek Öznenin Yaptırımsızlığı ve İktidarın Görünmezliği 

Masallar arasında öne çıkan ortak bir diğer bulgu, erkek 

karakterlerin hatalı, şiddet içeren veya etik açıdan sorunlu 

davranışlarının anlatı düzeyinde ciddi bir yaptırıma tabi 

tutulmamasıdır. Haydar Bey’in iftira yoluyla şiddeti tetiklemesi, 

kralın oğlunun üç evliliği fiilen sabote etmesi ya da İki Kardeş 

masalındaki şehzadenin zor kullanarak kadını ele geçirmesi, anlatı 

içinde sorgulanmadan ilerler. Erkek özne, düzeni bozan değil; düzeni 

kuran ve yeniden tesis eden figür olarak konumlandırılır. 

Bu durum, Pierre Bourdieu’nün (1990) simgesel şiddet 

kavramı çerçevesinde değerlendirildiğinde anlam kazanmaktadır. 

Erkek iktidarı, masallarda açık bir baskı veya zorbalık biçiminde 

değil; meşru, doğal ve sorgulanamaz bir otorite olarak sunulur. Erkek 

karakterlerin hataları “kader”, “yanlış anlaşılma” ya da 

“kaçınılmazlık” söylemleriyle örtülürken; kadın karakterlerin 

uyumu ve itaatkârlığı, düzenin devamı için gerekli bir koşul gibi 

sunulmaktadır. 

Rıza Dışı Evlilik ve Kadının Dolaşıma Sokulması 

Türk ve İran masallarında evlilik, kadın için bir tercih alanı 

olmaktan ziyade, anlatısal bir ödül ve düzenleme mekanizması 

olarak işlev görmektedir. İncelenen tüm masallarda kadın 

karakterlerin evlilik kararlarında söz hakkı sınırlıdır ya da tamamen 

yoktur. Kadınlar, babalarının, eşlerinin ya da başka erkek figürlerin 

iradesi doğrultusunda evlendirilir, boşanır veya yeniden evlendirilir. 

Bu durum özellikle Haydar Bey ile Samamber ve İki Kardeş 

masallarında belirgindir. Kadın, erkekler arası ilişkilerin, antların 

veya ittifakların bir parçası hâline getirilir; adeta dolaşıma sokulan 

bir nesne gibi konumlandırılır. Bu dolaşım, masalda bir sorun olarak 

değil, düzenin yeniden kurulmasının doğal bir yolu olarak sunulur. 

Böylece evlilik, kadın mutluluğundan çok, ataerkil düzenin 

sürekliliğini sağlayan bir araç hâline gelir. 
--26--



Kadınlar Arası Rekabetin Normlaştırılması 

Karşılaştırmalı çözümlemede öne çıkan bir diğer ortak tema, 

kadınlar arasındaki rekabetin ve kıskançlığın anlatı içinde 

doğallaştırılmasıdır. Kralın Oğlu ile Perinin Hikâyesi ve İki Kardeş 

masallarında, kadınlar arası çatışma erkek merkezli bir bağlamda 

kurulur. Erkek, bir ödül ya da ganimet olarak anlatının merkezinde 

yer alırken; kadınlar, bu ödül etrafında birbirine rakip figürler hâline 

getirilir. 

Bu anlatı stratejisi, ataerkil düzen açısından işlevseldir. 

Kadın dayanışmasını bastırırken, eşitsizliğin yeniden üretimini 

kadınlar arası gerilim üzerinden sürdürür. Kıskançlık gibi evrensel 

bir duygu, cinsiyetlendirilerek kadınlığa özgü bir özellikmiş gibi 

sunulur; erkek özne ise bu çatışmaların dışında ve üstünde 

konumlandırılır. Böylece anlatı, kadınlar arası çatışmayı 

doğallaştırırken erkek egemen konumu görünmez kılar 

Evlilikle Gelen “Mutlu Son” ve Normun Pedagojik İşlevi 

İncelenen masalların tamamı, farklı dramatik yoğunluklara 

rağmen, evlilikle sonuçlanan bir “mutlu son” ile kapanmaktadır. Bu 

kapanış, masalların pedagojik işlevini açığa çıkarır. Gabrielle M. 

Spiegel’in (1983: 52) vurguladığı gibi, anlatılar yalnızca olayları 

aktaran metinler değil; tekrar ve örnekleme yoluyla toplumsal düzeni 

yeniden üreten araçlardır. Masallarda evlilik, kadının sabır ve uyum 

performansının ödülü olarak sunulmakta; böylece okura “doğru 

davranışın” karşılığının ne olduğu öğretilmektedir Bu anlatı düzeni 

içinde başarısızlık bireysel yetersizlik ya da kader olarak 

algılanırken, başarı da aynı biçimde doğal ve hak edilmiş bir sonuç 

olarak sunulur (Lakomski, 1984: 153). 

Bu bağlamda evlilik, bireysel bir mutluluk vaadinden ziyade, 

normatif bir kapanış formülü olarak işlev görür. Kadın karakter, 

evlilikle “yerini bulur”; erkek karakter ise düzeni kuran ve 

onaylayan özne olarak anlatıyı tamamlar. Böylece toplumsal cinsiyet 
--27--



eşitsizliği, masalın sonunda çözümlenmiş gibi görünür; oysa 

gerçekte eşitsizliğin kendisi normalleştirilmiş olur. 

Genel Değerlendirme 

Karşılaştırmalı çözümleme, Türk ve İran masallarında 

toplumsal cinsiyet normlarının, kültürel bağlamlar arasındaki 

farklılıklara rağmen, büyük ölçüde benzer anlatı düzenekleri 

aracılığıyla kurulduğunu göstermektedir. Kadınlığın sabır ve 

sessizlikle, erkekliğin ise seçim yapma, otorite kurma ve çoğu zaman 

yaptırımdan muaf olma hâlleriyle özdeşleştirilmesi, masalların 

normatif bir düzen kurmadaki rolünü görünür kılmaktadır. Bu 

anlatılar, eşitsizliği yalnızca betimleyen ya da yansıtan metinler 

değildir; aksine tekrar, ödüllendirme ve anlatı kapanışı yoluyla bu 

eşitsizliği sürekli olarak yeniden üretir. Bu nedenle masallar, 

toplumsal cinsiyet düzeninin masum taşıyıcıları olarak değil, bu 

düzenin kültürel olarak inşa edildiği ve süreklilik kazandığı başlıca 

anlatı alanları olarak değerlendirilmelidir. 

Sonuç 

Masallar, sözlü kültürün en yaygın ve en kalıcı anlatı 

türlerinden biri olarak, yalnızca olağanüstü olayları ya da hayal 

gücüne dayalı kurguları aktaran metinler değildir. Aksine, ait 

oldukları toplumların değerlerini, normlarını ve güç ilişkilerini anlatı 

düzeyinde yeniden kuran ideolojik alanlar olarak işlev görürler. 

Zamansız ve mekânsız bir anlatı evreninde geçmeleri, masalları 

toplumsal düzeni “doğal” ve “kaçınılmaz” göstermek açısından 

özellikle elverişli kılar. Bu yönüyle masallar, yalnızca kültürel 

belleğin taşıyıcıları değil, aynı zamanda toplumsal normların 

pedagojik biçimde yerleştirildiği metinlerdir. 

Bu kitap bölümünde, Türk ve İran masal geleneğinden 

seçilen dört anlatı üzerinden, toplumsal cinsiyet normlarının anlatı 

düzeyinde nasıl kurulduğu ve meşrulaştırıldığı karşılaştırmalı olarak 

ele alınmıştır. Çalışmanın odağında, masallarda kadın ve erkek 
--28--



temsillerinin niceliksel dağılımı ya da karakterlerin bireysel 

psikolojik özellikleri değil; “normal”, “doğal” ve “ideal” kabul 

edilen kadınlık ve erkeklik modellerinin hangi anlatısal 

mekanizmalar aracılığıyla üretildiği yer almaktadır. Bu nedenle 

masallar, toplumsal cinsiyeti pasif biçimde yansıtan metinler olarak 

değil, tekrar, ödüllendirme ve cezalandırma yoluyla cinsiyet 

düzenini kuran kültürel araçlar olarak ele alınmıştır. 

İncelenen masallar, farklı kültürel bağlamlara ait olmalarına 

rağmen, kadınlık ve erkekliğin anlatı içinde benzer normatif kalıplar 

etrafında yapılandırıldığını ortaya koymaktadır. Kadın karakterler 

çoğunlukla sabır, sessizlik, fedakârlık ve uyumla tanımlanırken; 

erkek karakterler eyleyen, seçen ve düzeni kuran özne konumunda 

yer alır. Kadınların maruz kaldığı şiddet, haksızlık ya da adaletsizlik, 

anlatı boyunca istisnai bir sorun gibi değil, düzenin olağan bir 

parçası olarak sunulur. Buna karşılık erkek karakterlerin hatalı, 

şiddet içeren ya da etik açıdan sorunlu davranışları çoğu zaman 

yaptırıma bağlanmaz; bu davranışlar anlatı içinde “kader”, “yanlış 

anlaşılma” ya da “kaçınılmazlık” gibi söylemlerle geçiştirilir. 

Evlilik, incelenen masalların tamamında yalnızca bireysel bir 

mutluluk vaadi ya da özel bir birliktelik olarak değil, toplumsal 

düzeni yeniden tesis eden temel bir anlatı mekanizması olarak işlev 

görmektedir. Kadın karakterlerin evlilik kararlarında söz hakkının 

sınırlı ya da yok denecek kadar az olması, kadının erkekler arası 

ilişkiler ve ittifaklar içinde dolaşıma sokulan bir figür olarak 

konumlandırıldığını düşündürmektedir. Bu dolaşım, masal 

evreninde bir sorun olarak değil, düzenin doğal işleyişi gibi sunulur; 

böylece eşitsiz güç ilişkileri görünmez hâle gelir. 

 

Judith Butler’ın toplumsal cinsiyetin performatif olarak 

kurulduğunu savunan yaklaşımı, masallarda kadınlığın neden belirli 

davranış kalıpları etrafında istikrarlı biçimde temsil edildiğini 

--29--



açıklamak açısından işlevsel bir kuramsal çerçeve sunmaktadır. 

Kadın karakterlerin sabır ve sessizlik yoluyla “iyi kadın” olarak 

tanınması, bu edimlerin tekrar yoluyla norm hâline geldiğini 

göstermektedir. Pierre Bourdieu’nün simgesel şiddet kavramı ise, bu 

normların neden sorgulanmadan kabul edildiğini ve nasıl rıza 

üreterek işlediğini görünür kılmaktadır. Masallar, eşitsizliği açık bir 

zor kullanımıyla değil; doğal, meşru ve ahlaki bir düzen olarak 

sunarak yeniden üretir. 

Türk ve İran masalları arasında bazı bağlamsal farklılıklar 

bulunsa da, karşılaştırmalı okuma, toplumsal cinsiyet normlarının 

her iki gelenekte de benzer anlatısal stratejilerle kurulduğunu 

göstermektedir. Kadının kamusal alandaki varlığı, hareketliliği ve 

söz hakkı her iki kültürde de sınırlandırılırken; erkek egemen düzen 

masal evreninde istikrarlı biçimde yeniden üretilmektedir. Bu 

durum, toplumsal cinsiyet eşitsizliğinin yalnızca yerel kültürel 

özelliklerden değil, kültürlerarası süreklilik gösteren yapısal 

mekanizmalardan beslendiğini düşündürmektedir. 

Özetle, bu kitap bölümü, masalların masum, zararsız ya da 

yalnızca eğlence amaçlı anlatılar olmadığını; aksine toplumsal 

cinsiyet düzeninin kurulmasında ve sürdürülmesinde etkili ideolojik 

metinler olduğunu metinler ve göstergeler üzerinden ele almaktadır. 

Masallara eleştirel bir bakış geliştirilmediği sürece, bu anlatıların 

eşitsiz güç ilişkilerini yeniden üretme potansiyeli varlığını 

koruyacaktır. Bu nedenle masalların, özellikle çocuklara 

aktarılırken, içerdiği normların farkında olunması ve eleştirel okuma 

pratikleriyle birlikte değerlendirilmesi, toplumsal cinsiyet eşitliği 

açısından önemli bir gereklilik olarak karşımıza çıkmaktadır.

--30--



Kaynakça 

Assmann, J. (2015). Kültürel bellek. (Çev. Ayşe Tekin). 

İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Bascom, W.R. (2010). Folklorun dört işlevi. (Çev. Ferya 

Çalış). Halkbiliminde kuramlar ve yaklaşımlar 2. (Ed. M. Öcal Oğuz 

ve Selcan Gürçayır). Ankara: Geleneksel Yayınları. 71-86. 

Başar F., Demirci, N. (2015). Toplumsal cinsiyet eşitsizliği 

ve şiddet. Kadın Sağlığı Hemşireliği Dergisi, 2(1), 41-52.  

Berktay, F. (2023). Tek tanrılı dinler karşısında kadın. 

İstanbul: Metis Yayınları.  

Boratav, P, N. (1995). Türk halk bilimi 1, 100 soruda türk 

halk edebiyatı. İstanbul: Gerçek Yayınevi. 

Bourdieu, P. (1990). The logic of practice. Redwood: 

Stanford University Press. 

Brisson, U. (2013). Discovering scheherazade: 

representations of oriental women in the travel writing of nineteenth-

century german women. Women in German Yearbook, 29, 97-117. 

https://doi.org/10.5250/womgeryearbook.29.2013.0097  

Buch, W. (2003). Masal ve efsane üzerine. (Çev. Ali Osman 

Öztürk). Halkbiliminde kuramlar ve yaklaşımlar (Ed. M. Öcal Oğuz 

vd.). Ankara: Milli Folklor Yayınları. 304-313. 

Butler, J. (1988). Performative acts and gender constitution: 

an essay in phenomenology and feminist theory. Theatre Journal, 

40(4), 519-531. https://doi.org/10.2307/3207893  

Çıblak, N. (2008). Teknoloji çağında kültürel miras olan 

masalların korunması. Türklük Bilimi Araştırmaları, (23), 39-50. 

Dökmen, Z. (2004). Toplumsal cinsiyet. İstanbul: Sistem 

Yayıncılık. 

--31--

https://doi.org/10.5250/womgeryearbook.29.2013.0097
https://doi.org/10.2307/3207893


Esmaeilzadeh, S. ve Yılmaz, M. (2018). Geçmişten 

günümüze iran’da kadın ruh sağlığını etkileyen faktörler. 

Researcher: Social Sciences Studies, 6(3), 332-339. 

Güngör, G. (2023). Tatar kızı (1909) ve tatar kızları (1913) 

adlı eserlerinden hareketle fatih emirhan’ın kadın hakları konusuna 

bakışı. Folklor Akademi Dergisi. 6(3), 1358-1367. 

https://doi.org/10.55666/folklor.1376910  

Güven, F. (2018). Kadınlığın inşa otoriteleri. Avrasya 

Uluslararası Araştırmalar Dergisi, 5(15), 400-414. 

https://doi.org/10.33692/avrasyad.510069  

İçöz, F. (2008). Masalda cadı: “ötekinin” arketipi. [Yüksek 

Lisans Tezi, Ege Üniversitesi]. Yükseköğretim Kurulu Açık Bilim 

Sitesi.  

Kim, K. J. (2011). Corpse hoarding: control and the female 

body in “bluebeard,” “schalken the painter,” and “villette.” Studies 

in the Novel, 43(4), 406-427. Http://www.jstor.org/stable/41319885  

Kúnos, I. (1978). Türk halk edebiyatı. (Haz. Tuncer 

Gülensoy). İstanbul: Kervan Kitapçılık.  

Kúnos, I. (2021). Türk masalları. (Çev. Gani Yener). 

İstanbul: Artemis Yayınları. 

Lakomski, G. (1984). On agency and structure: pierre 

bourdieu and jean-claude passeron’s theory of symbolic violence. 

Curriculum Inquiry, 14(2), 151-163. 

https://doi.org/10.2307/3202178  

Lorimer, D. L. R. (2021). İran masalları 2. (Çev. Servin 

Sarıyer) İstanbul: Karakarga Yayınları. 

Marshall, G. (2005). Sosyoloji sözlüğü. (Çev. Osman 

Akınbay ve Derya Kömürcü) Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları. 

--32--

https://doi.org/10.55666/folklor.1376910
https://doi.org/10.33692/avrasyad.510069
http://www.jstor.org/stable/41319885
https://doi.org/10.2307/3202178


McCann, H. (2016). Epistemology of the subject: queer 

theory’s challenge to feminist sociology. Women’s Studies 

Quarterly, 44(3/4), 224-243. http://www.jstor.org/stable/44474071  

Oğuz, Ö., vd. (2014). Türk halk edebiyatı el kitabı. Ankara: 

Grafiker Yayınları. 

Ong, W, J. (2020). Sözlü ve yazılı kültür: sözün 

teknolojileşmesi. (Çev. Sema Postacıoğlu Banon). İstanbul: Metis 

Yayınları. 

Owusu Kwarteng, A., Forson, C., Dada, O., Jack: (2024). A 

symbolic violence approach to gender inequality in academia. Wiley, 

32(1), 436-457. 

Ölçer, H. (2019). Pierre Bourdieu sosyolojisinde simgesel 

şiddet sorunsalı ve biçimleri. Nosyon: Uluslararası Toplum ve 

Kültür Çalışmaları Dergisi, (2), 34-49. 

Özünel, E, Ö. (2006). Masal mekânında kadın olmak. 

Ankara: Geleneksel Yayınları. 

Schep, D. (2012). The limits of performativity: a critique of 

hegemony in gender theory. Wiley, 27(4), 864-880. 

Sezer, M, Ö. (2012). Masal masal matitas yetişkinler için 

masal antolojisi. İstanbul: Evrensel Yayın. 

Sezer, M, Ö. (2023). Masallar ve toplumsal cinsiyet. 

İstanbul: Kor Kitabevi.  

Spiegel, G. M. (1983). Genealogy: form and function in 

medieval historical narrative. History and Theory, 22(1), 43-53. 

https://doi.org/10.2307/2505235  

Tokdemir, K. (2018). Kötü kadın/iyi kadın zıtlığı: masallarda 

cadı prototipinin incelenmesi. Marmara Üniversitesi Kadın ve 

Toplumsal Cinsiyet Araştırmaları Dergisi, 3(1), 38-50.  

--33--

http://www.jstor.org/stable/44474071
https://doi.org/10.2307/2505235


Türköne, M. (1995). Eski türk toplumunun cinsiyet kültürü. 

Ankara: Ark Yayınevi. 

Young, J. C. (2014). Empowering passivity: women 

spiritualists, houdini and the 1926 fortune telling hearing. Journal of 

Social History, 48(2), 341-362. 

http://www.jstor.org/stable/43306017  

Walby, S., Towers, J., Balderston, S., Corradi, C., Francis, B., 

Heiskanen, M., Helweg Larsen, K., Mergaert, L., Olive, P., Palmer, 

E., Stöckl, H., and Strid, S. (2017). Conceptualısıng violence and 

gender. In The concept and measurement of violence (1st ed., pp. 31-

56). Bristol University Press. 

http://www.jstor.org/stable/j.ctv47w5j0.8  

--34--

http://www.jstor.org/stable/43306017
http://www.jstor.org/stable/j.ctv47w5j0.8


KLASİK ŞİİRDE ÜSLUP VE TİPLEŞME: RİND Ü 
ZÂHİD 

M. ESAT HARMANCI1 

Giriş 
Üslup kavramı, edebiyat teorisinin en eski ve en problemli 

meselelerinden biri olarak çoğu zaman sorgulanmaksızın kullanılan 
ancak derinlemesine incelendiğinde çok katmanlı anlam alanlarına 
açılan bir terimdir. Gündelik eleştiri dilinde üslup, sıklıkla ‘anlatım 
biçimi’ ya da ‘dilsel tercih’ düzeyine indirgenmekte; bu indirgeme, 
üslubun düşünsel, ahlâkî ve ontolojik boyutlarını görünmez 
kılmaktadır. Oysa edebî metinlerde üslup, yalnızca estetik bir dış 
görünüş değil; şairin dünya görüşü, mensup olduğu gelenek, 
benimsediği değerler sistemi ve içinde bulunduğu tarihsel-toplumsal 
koşullarla bütünleşen kurucu bir ifade alanıdır. 

 
1 Prof. Dr., Kocaeli Üniversitesi, Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü, Orcid: 0000-
0001-8132-2869 
 

BÖLÜM 2

--35--



Kavramın etimolojik kökeni de bu çok katmanlı yapıyı ima 
eder. Latince stilus (ya da stylus) sözcüğü, balmumu levhalar üzerine 
yazı yazmakta kullanılan sivri uçlu bir aracı ifade eder. Bu kökensel 
anlam, biçim ile içerik arasındaki ayrılmaz bağı sembolik olarak 
içinde taşır. Zira yazı aracı yalnızca teknik bir nesne değil, 
düşüncenin maddî dünyada görünürlük kazanmasını sağlayan 
vasıtadır. Bu nedenle üslup, başlangıcından itibaren salt bir süsleme 
ya da dışsal biçim olarak değil, düşüncenin dile geliş tarzı olarak 
kavranmıştır. 

Antik retorik geleneğinde üslup, düşüncenin biçimlenişiyle 
doğrudan ilişkilendirilmiştir. Aristoteles, Rhetorica’nın üçüncü 
kitabında söyleyişi (lexis), düşüncenin bedeni olarak tanımlar ve 
‘Söyleyiş, düşüncenin bedenidir.’ (lexis esti sōmatos dianoias) 
ifadesiyle anlam ile ifade arasındaki ontolojik birlikteliği açık 
biçimde vurgular (Aristoteles, 1924, III. Kitap, 1404b–1405a). Bu 
yaklaşımda üslup, düşünceden sonra gelen ikincil bir unsur değil; 
düşüncenin varlık kazanmasının zorunlu şartıdır. Söze dökülmeyen 
düşünce, henüz tamamlanmamış bir tasavvur düzeyinde kalır. 

Roma retoriğinde ise üslup, ahlâk ve kişilik kavramlarıyla 
daha belirgin bir ilişki içine sokulur. Marcus Tullius Cicero, Orator 
adlı eserinde üslubu şu ifadeyle tanımlar: (Stilus est velut vestis 
animi) ‘Üslup, ruhun giydiği elbisedir’ (Cicero, 1929, s. 69). Bu 
benzetme, biçimin düşünceyi örten bir kabuk değil, düşüncenin 
kendini dış dünyada temsil etme biçimi olduğunu ortaya koyar. 
Cicero’ya göre üslup, konuşmacının karakterinden, erdem 
anlayışından ve dünya görüşünden bağımsız düşünülemez; bu 
nedenle retorik, teknik bir ikna sanatı olmanın ötesinde ahlâkî bir 
sorumluluk alanıdır. 

Cicero’nun bu yaklaşımı, Quintilianus’un Institutio Oratoria 
adlı eserinde sistematik bir teori hâline gelir. Quintilianus, üslubu 
yalnızca estetik düzeyde değil, pedagojik ve etik bir çerçevede ele 
alır ve üslubu üç temel kategoriye ayırır: Attenuata (sade ve 
alçakgönüllü), mediocris (orta ve dengeli) ve sublimis (yüce ve 
coşkulu) (Quintilianus, 1920, II, s. 58–103). Bu sınıflama, sonraki 
yüzyıllarda hem Batı hem Doğu edebiyatlarında estetik değer 
hiyerarşisinin temel referanslarından biri hâline gelmiştir. 

--36--



Antik retoriğin bu ahlâk merkezli üslup anlayışı, Orta Çağ 
boyunca hem Batı skolastiğinde hem de İslâm düşüncesinde farklı 
biçimlerde devam etmiştir. İslâm dünyasında belâğat ilmi, üslubun 
teorik karşılığı olarak gelişmiş; meʿânî, beyân ve bedîʿ başlıkları 
altında dilin anlam üretme kapasitesi ayrıntılı biçimde ele alınmıştır. 
Belâğat geleneğinde üslup, yalnızca sözün güzelliğiyle değil; 
maksada uygunluk (muktezâ-yı hâl), açıklık (vuzûh) ve etki gücü gibi 
ölçütlerle değerlendirilmiştir. Bu yaklaşım, Doğu edebiyatlarında 
üslubun bireysel bir tercih değil, müşterek bir estetik ve düşünsel 
bilinç alanı içinde şekillendiğini göstermektedir (Pala, 2012, s. 23–
27). 

Türk edebiyatında da üslup, uzun süre belagat merkezli bir 
kavrayış içinde ele alınmıştır. Klasik Türk şiirinde şair, üslubunu 
‘icat eden’ bir bireyden ziyade, mevcut poetik düzeni ustalıkla 
yeniden söyleyen bir temsilci konumundadır. Bu durum, üslubun 
bireysel özgünlükten çok, gelenekle kurulan bilinçli bir ilişki 
üzerinden anlam kazandığını gösterir. Mehmet Kaplan’ın belirttiği 
üzere, klasik şiirde şairin şahsiyeti, eserin arkasında gizlenmiş; şiir, 
ferdî bir itiraf değil, müşterek bir estetik tavır hâline gelmiştir 
(Kaplan, 2002, s. 13-15). 

Modern döneme gelindiğinde ise üslup kavramı belirgin bir 
anlam kaymasına uğramıştır. Özellikle 19. yüzyılın sonlarından 
itibaren Batı kaynaklı dilbilim, estetik ve retorik teorilerinin etkisiyle 
üslup, giderek biçimsel bir kategoriye indirgenmiştir. Türk 
edebiyatında Tanzimat’tan itibaren belagat geleneğinin 
epistemolojik temelleri büyük ölçüde sorgulanmadan terk edilmiş; 
üslup, çoğu zaman kelime seçimi, cümle yapısı ve anlatım 
teknikleriyle sınırlı bir alan olarak değerlendirilmiştir. Çalışkan’ın 
ifadesiyle bu süreçte üslup, anlamın kurucu bir unsuru olmaktan 
çıkarılarak yüzeysel bir anlatım tercihi hâline getirilmiştir (Çalışkan, 
2015, s. 70–71). 

Cumhuriyet sonrasında yapılan birçok çalışmada, özellikle 
öğretim merkezli ve gelenek aktarıcı metinlerde, benzer bir 
yaklaşımın sürdüğü görülmektedir. Bu süreçte Arapça gramer ve 
belagat metinleri çoğu zaman epistemolojik bir yenilenme 
sağlanmaksızın tekrar edilmiş; buna karşılık modern stilistik 

--37--



yaklaşımlar, özellikle Türkiye’deki uygulamalarında, şiirin kültürel 
ve metafizik boyutlarını ihmal eden biçimsel çözümlemelerle sınırlı 
kalmıştır. Oysa üslup, yalnızca kelimelerin düzeni değil; bir 
zihniyetin, bir varlık algısının ve bir kültürel duyarlığın dildeki 
tezahürüdür. Bu çok katmanlı yapıyı göz ardı eden yaklaşımlar, Türk 
şiirinin poetik derinliğinin eksik okunmasına yol açmaktadır (Önal, 
2008, s. 25–27). 

Geçen yüzyıl başlarında Batı’da ortaya çıkan biçimci ve 
yapısalcı yaklaşımlar, üslup tartışmalarına yeni kavramlar 
kazandırmış olsa da bu teoriler Türk şiiri bağlamında kurucu değil, 
karşılaştırmalı bir arka plan olarak değerlendirilmelidir. Zira Türk 
şiirinde üslup, çok daha erken dönemlerden itibaren estetik olduğu 
kadar ontolojik ve ahlâkî bir konumlanış olarak ele alınmıştır. Bu 
nedenle Batı merkezli teoriler, ancak gelenek merkezli bir poetik 
bilinçle birlikte kullanıldığında açıklayıcı bir değer kazanabilir. 

Anlama sürecini merkeze alan hermeneutik yaklaşımlar da 
bu noktada yardımcı bir yorum alanı sunar. Ancak klasik Türk 
şiirinde anlam, çoğu zaman bireysel okur deneyiminden ziyade, 
müşterek sembolik kodlar ve müşterek bir kültürel bellek üzerinden 
inşa edilir. Şair, okurla kişisel bir diyalog kurmaktan çok, geleneğin 
dili aracılığıyla konuşur. Bu durum, üslubun bireysel psikolojiyle 
değil, kolektif estetik hafızayla ilişkili olduğunu gösterir (Tanpınar, 
1997, s. 87–90). 

Sonuç olarak üslup, tarihsel olarak ne yalnızca bireysel bir 
anlatım tarzı ne de salt biçimsel bir düzenleme olarak anlaşılabilir. 
Üslup; düşünce, ahlâk, gelenek ve estetik duyarlığın dilde 
somutlaştığı çok katmanlı bir yapıdır. Bu nedenle şiirde üslup 
meselesi, yalnızca “nasıl söylendiği” sorusuyla değil, “hangi anlam 
dünyası içinde ve hangi varlık tasavvuruyla söylendiği” sorusuyla 
birlikte ele alınmalıdır. Bu giriş bölümünde çizilen kavramsal ve 
tarihsel çerçeve, ilerleyen bölümlerde Türk şiirinde tipleşmiş üslup 
biçimlerinin —özellikle rindâne ve zâhidâne söyleyişlerin— daha 
derinlikli biçimde analiz edilmesine zemin hazırlamayı 
amaçlamaktadır. 

--38--



1. Üslubun tipleşmesi: Melametli söylemin poetik ve kültürel 
zemini 

Türk şiirinde üslup, modern estetik anlayışta olduğu gibi 
bireysel yaratıcılığın ve kişisel anlatım tercihlerinin ürünü olarak 
değil, tarihsel süreç içinde oluşmuş tipleşmiş söyleyiş biçimleri 
etrafında şekillenmiştir. Bu durum, üslubun yalnızca teknik ya da 
biçimsel bir mesele olmadığını; aksine, belirli bir dünya görüşünün, 
ahlâk anlayışının ve varlık tasavvurunun dilde kurumsallaşmış hâli 
olduğunu göstermektedir. Klasik Türk şiirinde rind, zâhid, âşık, 
kalender ve abdal gibi melametli tipler, yalnızca tematik figürler 
değil; aynı zamanda kendilerine özgü bir söyleyiş rejimini temsil 
eden poetik kimliklerdir. 

Bu bağlamda üslup, bireysel edanın önüne geçen kolektif bir 
estetik bilinç alanı olarak karşımıza çıkar. Şair, bu bilinç alanı içinde 
konuşur; üslubunu icat etmekten ziyade, mevcut söyleyiş biçimlerini 
yeniden üretir ve dönüştürür. Mehmet Kaplan’ın ifadesiyle klasik 
şiirde şair, ferdî tecrübesini doğrudan anlatan bir özne değil; 
müşterek bir duyarlığı temsil eden bir ses hâline gelir (Kaplan, 2002, 
s. 20-22). Dolayısıyla üslup, bireysel farklılıkları tamamen dışlamaz; 
ancak bu farklılıklar, tipin sınırları içinde anlam kazanır. 

Üslubun tipleşmesi, en belirgin biçimde melametli tipler 
etrafında gözlemlenir. Başlangıçta abdâl ve rind şahsında özelleşen 
söylem zamanla kalender ve gedâ tarzını da bünyesine katarak klasik 
Türk şiirinde dünyevî hırslardan uzak, zahirî ahlâk kurallarına 
mesafeli, aşk ve şarap metaforlarıyla örülü, aşk üzere kınanmayı şiar 
edinmiş, evsiz yurtsuz, aşk uğruna derbeder bir hayat anlayışını 
temsil eder. Bu temsil, yalnızca içerik düzeyinde değil; dil, imge ve 
söyleyiş biçimleri düzeyinde de kendini gösterir. Önceliklere tiplere 
ve sonra da üslûba dönüşen bu söylem, bu yönüyle bir hayat tarzının, 
bir dünya görüşünün dili olarak ortaya da çıkar. 

Bu tiplerin poetik kökenleri, büyük ölçüde melâmet 
düşüncesi ile ilişkilidir. Melâmet, görünürde kınanmayı, içte ise 
samimi bir kulluk hâlini esas alan tasavvufî bir tavırdır. Bu tavır, şiir 
dilinde gösterişten uzak, zahirî dindarlığı eleştiren ve çoğu zaman 
istihzayla örülü bir söyleyiş biçimi üretmiştir. Köprülü’ye göre, 
tasavvufun en sert ve en samimi ahlâk çizgilerinden biri olarak, 

--39--



şiirde bu tipinin oluşumunda belirleyici bir rol oynamıştır (Köprülü, 
2004, s. 285-287). 

Rindâne üslubun en ayırt edici özelliklerinden biri, mecazî 
yoğunluk ve bilinçli kapalılıktır. Bu üslupta anlam, doğrudan 
açıklanmaz; sezdirilir. Belagat geleneğinin muktezâ-yı hâl ilkesi, 
rindâne söyleyişte çoğu zaman tersyüz edilir. Zâhidâne söylemde 
açıklık ve düzen ön plandayken rindâne, kalenderâne söylemde 
kapalılık, imâ ve istihza estetik bir tercih hâline gelir. Bu durum, 
üslubun yalnızca anlamı taşıyan bir araç değil, anlamın bizzat 
kendisi olduğunu gösterir. 

Ömer Hayyâm’dan 20. yüzyıl Anadolu’suna kadar rindâne 
üslubun merkezî metaforlarından biri olan şarap, literal anlamının 
ötesinde çok katmanlı bir sembolik alan taşır. Şarap, bir yandan 
dünyevî sarhoşluğu, diğer yandan ilâhî hakikate ulaşmayı simgeler. 
Bu çift yönlü yapı, rindâne söyleyişin temel gerilim noktalarından 
biridir. İskender Pala’nın ifadesiyle divan şiirinde şarap, aklın 
sınırlarını aşan bir idrak hâlinin mecazî karşılığıdır (Pala, 2012, s. 
416). Bu nedenle rindâne üslup, aklı dışlayan değil; aklı aşan bir 
söyleyiş biçimi olarak okunmalıdır. 

Nedim çağına gelindiğinde rindâne üslup, metafizik 
derinliğini bütünüyle kaybetmeden daha dünyevî ve neşeli bir ton 
kazanır. Lâle Devri’nin estetik ve sosyal atmosferi, rind tipinin 
şiirdeki temsilini melâmetçi bir sertlikten ziyade hayatın zevklerini 
ve dünyevî neşeyi öne çıkaran bir yönde dönüştürmüştür. Bununla 
birlikte Nedim’in söyleyişinde rindâne üslubun temel karakteri 
bütünüyle kaybolmaz; resmî ahlâk söylemine mesafe, bireysel 
hazların estetikleştirilmesi ve dilde oyunbazlık belirgin biçimde 
varlığını sürdürür (Önal, 2008, s. 41–43). 

Bu noktada rindâne üslup ile zâhidâne üslup arasındaki 
karşıtlık, yalnızca tematik değil; dilsel ve retorik bir ayrım olarak 
belirginleşir. Zâhidâne söylem, açıklayıcı, öğretici ve normatif bir 
dil kullanırken rindâne söylem, çok anlamlı, ironik ve çoğu zaman 
bilinçli bir kapalılık içerir. Bu kapalılık, anlam eksikliğinden değil 
anlamın çok katmanlılığından kaynaklanır. Şiir, burada açıklamak 
için değil, sezdirerek çağırmak için vardır. 

--40--



Sonuç olarak rindâne ve kalenderâne üsluplar Türk şiirinde 
tipleşmiş bir söyleyiş biçimi olarak, üslubun bireysel tercihten 
ziyade kültürel ve düşünsel bir konumlanış olduğunu açıkça ortaya 
koyar. Bu söyleyiş, şiiri ahlâkî bir ders metni olmaktan çıkarır; 
varoluşsal bir tanıklık alanına dönüştürür. Rind, abdal ve kalender, 
bu tanıklığın hem öznesi hem de dili hâline gelir. Böylece üslup, 
şiirde yalnızca estetik bir kategori değil; bir hayat tarzının ve bir 
hakikat anlayışının dildeki ifadesi olarak belirginleşir. 

 

2. Zâhidâne söyleyiş: Normatif dil, didaktik ton ve ahlâkî temsil 
Türk şiirinde genel olarak âşıkâne üslubun anlam alanı, en 

belirgin biçimde zâhidâne söyleyişle kurduğu karşıtlık üzerinden 
görünür hâle gelir. Zâhid tipi, dinî bilgiye, zahirî ahlâk kurallarına 
ve toplumsal normlara bağlılığı temsil eden bir figür olarak, şiirde 
yalnızca tematik bir unsur değil aynı zamanda belirli bir dil ve 
söyleyiş rejiminin taşıyıcısıdır. Bu yönüyle zâhidâne üslup, 
normatif, öğretici ve düzenleyici bir dil anlayışına dayanır. Söylemin 
amacı sezdirme değil bildirme; çağırma değil yönlendirmedir. 

Belâğat geleneği açısından bakıldığında zâhidâne söyleyiş, 
özellikle meʿânî ve beyân ilkelerine sıkı sıkıya bağlıdır. Açıklık 
(vuzûh), uygunluk (muktezâ-yı hâl) ve düzen (tertîb), bu üslubun 
temel ölçütleri arasında yer alır. Zâhidâne söylemde mecaz, imâ ve 
kapalılık sınırlı ölçüde kullanılır; zira asıl hedef, ahlâkî mesajın 
yanlış anlaşılmaya kapalı biçimde iletilmesidir. Bu nedenle zâhidâne 
üslup, şiir dilini çoğu zaman vaaz ve nasihat tonuna yaklaştırır. Cem 
Dilçin’e göre didaktik yönü ağır basan şiirlerde estetik kaygı geri 
planda kalır; dil, anlamı açıklayıcı ve doğrudan aktaran bir işleve 
yönelir (Dilçin, 2009, s. 117–118). 

--41--



Klasik Türk şiirinde zâhid figürü, çoğu zaman aşk 
söylemcisinin karşısına yerleştirilen bir ‘öteki’ olarak konumlanır. 
Ancak bu karşıtlık, basit bir iyi–kötü ya da doğru–yanlış ayrımından 
ibaret değildir. Zâhid, temsil ettiği ahlâkî düzen ve normatif dil 
aracılığıyla, şiirin estetik özgürlük alanını sınırlandıran bir figürdür. 
Rindâne üslubun ironik, oyunbaz ve çok anlamlı yapısı, zâhidâne 
söylemin bu sınırlayıcı karakterine karşı poetik bir itiraz olarak 
gelişir. 

Medreseli ve kendince akılcı ilmiyeli kadronun şiirdeki 
görünür tipi olan zâhid figürü, çoğu zaman aşkı bilmeyen, hakikati 
yalnızca kurallar ve kavramlar düzeyinde kavrayan bir tip olarak 
resmedilir. Şairin zâhide yönelik eleştirisi, doğrudan ahlâkın 
kendisine değil; ahlâkın diline yöneliktir. Bu bağlamda zâhidâne 
söylem, hakikati açıklama iddiasıyla ortaya çıkar; ancak bu açıklık, 
şiirsel anlamın çok katmanlı yapısını ve içsel keşfin açık kanatlarını 
daraltır. Mehmet Kaplan’ın ifadesiyle Fuzûlî’de akıl ve ilim, aşkın 
karşısında açıklayıcı değil, sınırlayıcı bir unsur hâline gelir (Kaplan, 
2002, s. 64). 

Zâhidâne üslubun dilsel özellikleri incelendiğinde, emir 
kiplerinin, genellemelerin ve ahlâkî yargı bildiren ifadelerin ağırlık 
kazandığı görülür. Bu kuru ve soğuk söylem, okuru estetik bir 
deneyime değil; ahlâkî bir kabule davet eder. Şiirsel dil, burada 
çoğul anlam üretmekten ziyade tekil ve merkezî bir doğruluk iddiası 
taşır. Bu durum, zâhidâne üslubun şiirsellikten bütünüyle uzak 
olduğu anlamına gelmez; ancak şiirselliğin işlevi, melametli 
söylemde olduğu gibi dönüştürücü değil, düzenleyicidir. 

Zâhidâne söyleyişin tarihsel seyri dikkate alındığında, bu 
üslubun zamanla şiir alanından çekilerek nasihatnâme, ahlâk 
risaleleri ve didaktik metinlerde yoğunlaştığı görülür. Klasik şiirin 
çözülme sürecinde zâhidâne üslubun merkezî konumunu yitirmesi, 
şiirin estetik özerkliğinin güçlenmesiyle doğrudan ilişkilidir. Buna 
karşılık rindâne ve kalenderâne söyleyiş, şiirin özgürlük alanını 
temsil eden bir dil rejimi olarak varlığını sürdürmüştür (Tanpınar, 
1997, s. 214–217). 

Sonuç olarak zâhidâne üslup, Türk şiirinde ahlâkî temsilin ve 
normatif dilin şiirsel karşılığıdır. Bu üslup, şiiri toplumsal düzenin 

--42--



ve ahlâkî disiplinin bir aracı olarak konumlandırırken melametli 
üsluplar, şiiri varoluşsal bir tanıklık ve estetik özgürlük alanına 
dönüştürür. İki söyleyiş arasındaki bu ayrım, şiirde üslubun neden 
yalnızca estetik değil, aynı zamanda ideolojik ve ontolojik bir mesele 
olduğunu açıkça ortaya koyar. 

 
Sonuç 

Bu çalışma, şiirde üslup sorununu teknik ya da biçimsel bir 
anlatım meselesi olarak değil; düşünce, ahlâk, gelenek ve varlık 
tasavvuruyla doğrudan ilişkili, çok katmanlı bir poetik problem alanı 
olarak ele almıştır. Üslubun, yalnızca nasıl söylendiğine 
indirgenemeyeceği; aksine hangi anlam dünyası içinde, hangi 
hakikat rejimiyle ve hangi ontolojik konumlanışla söylendiği 
sorularıyla birlikte düşünülmesi gerektiği gösterilmeye çalışılmıştır. 
Bu bağlamda üslup, şiirin dışsal bir süsü değil, anlamın ve söylemin 
kurucu zeminidir. 

Antik retorikten İslâm belagat geleneğine, klasik Türk 
şiirinden modern poetik tartışmalara uzanan tarihsel çizgi, üslubun 
her dönemde estetik olduğu kadar ahlâkî ve düşünsel bir mesele 
olarak kavrandığını ortaya koymaktadır. Ancak modern dönemde, 
özellikle Batı merkezli stilistik yaklaşımların etkisiyle üslubun 
biçimsel bir kategoriye indirgenmesi, şiirin kültürel ve metafizik 
boyutlarını görünmez kılmıştır. Türk edebiyatı bağlamında bu 
indirgeme, klasik şiirin kendi iç dinamiklerini ve söyleyiş bilincini 
açıklamakta yetersiz kalmaktadır. 

Çalışmada, Türk şiirinde üslubun tipleşmiş yapısı, özellikle 
rindâne/kalenderâne ve zâhidâne söyleyiş biçimleri üzerinden analiz 
edilmiştir. Bu iki söyleyiş tarzı, yalnızca tematik bir karşıtlık değil; 
farklı bilgi anlayışlarını, ahlâk tasavvurlarını ve hakikat rejimlerini 
temsil eden poetik konumlanışlardır. Bu üslup türleri, melâmet 
düşüncesiyle beslenen, mecazî yoğunluğu, kapalılığı ve sezdirme 
esaslı diliyle şiiri varoluşsal bir tanıklık alanına dönüştürürken; 
zâhidâne üslup, normatif, açıklayıcı ve didaktik karakteriyle şiiri 
ahlâkî düzenin bir aracı olarak konumlandırmaktadır. 

--43--



Rind–zâhid çatışması üzerinden yürütülen çözümleme, 
üslubun şiirde tarafsız bir alan olmadığını açıkça ortaya koymuştur. 
Hangi üslubun tercih edildiği, aynı zamanda hangi değerler 
sisteminin ve hangi hakikat anlayışının benimsendiğini de gösterir. 
Bu nedenle üslup, şiirde yalnızca estetik bir tercih değil, ideolojik ve 
ontolojik bir bildiridir. Şairin dili, onun dünyaya, insana ve hakikate 
bakışının şiirsel tezahürüdür. 

Sonuç olarak bu çalışma, şiirde üslup sorununu, biçim–içerik 
ikiliği içinde daraltılmış bir teknik mesele olmaktan çıkararak, şiirin 
düşünsel ve varoluşsal yönelimini belirleyen temel bir poetik 
problem olarak yeniden konumlandırmayı amaçlamıştır. Türk 
şiirinin klasik mirası, üslubun bireysel yaratıcılıktan ziyade müşterek 
bir estetik bilinç içinde şekillendiğini; özgünlüğün ise geleneğin 
imkânlarını dönüştürme biçiminde ortaya çıktığını göstermektedir. 
Bu perspektiften bakıldığında üslup, kelimelerin düzeninden çok, bir 
medeniyetin kendini hangi sesle ve hangi tavırla dile getirdiğinin 
ifadesidir. 

Bu nedenle şiirde üslup üzerine yapılacak her ciddi çalışma, 
yalnızca edebî metinleri değil; aynı zamanda düşünce tarihini, 
kültürel belleği ve estetik değerler sistemini birlikte okumayı 
gerektirir. Üslup, şiirde bir sonuç değil; şiirin varlık kazanma 
biçimidir. 

  

--44--



	
Kaynakça 

	
Aristotle. (1924).  Rhetorica. Çev. W. Rhys Roberts. Oxford: 

Clarendon Press. 

Cicero, M. T. (2001). Orator (H. M. Hubbell, Trans.). 

Harvard University Press. (Original work published 1929) 

Çalışkan, Adem. (2015). Üslûp ve üslûpbilim üzerine III. 

Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, 8 (37), 187–204. 

Dilçin, Cem. (2009). Örneklerle Türk şiir bilgisi. Ankara: 

Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Kaplan, Mehmet. (2002). Şiir tahlilleri I–II. İstanbul: Dergâh 

Yayınları. 

Köprülü, Mehmed Fuad. (2004). Türk edebiyatında ilk 

mutasavvıflar. Ankara: Akçağ Yayınları. 

Önal, Mehmet. (2008). Edebî dil ve üslup. Atatürk 

Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, 36, 23–47. 

Pala, İskender. (2012). Ansiklopedik divan şiiri sözlüğü. 

İstanbul: Kapı Yayınları. 

Quintilian. (2002). Institutio Oratoria (H. E. Butler, Trans.). 

Harvard University Press. (Original work published 1920) 

Tanpınar, Ahmet Hamdi. (1997). XIX. asır Türk edebiyatı 

tarihi. İstanbul: Dergâh Yayınları. 

Tarlan, Ali Nihad. (1981). Fuzûlî divanı şerhi. İstanbul: Millî 

Eğitim Bakanlığı Yayınları. 

 
--45--



 

--46--



MELÂMET DAVULU: TASAVVUF ŞİİRİNDE 
‘TABL-I MELÂMET’İN RİTÜEL, BEDEN VE 

İKTİDAR İMGELEMİ 

M. ESAT HARMANCI1 

 

G>r>ş 
İnsan toplulukları tar.h boyunca statü değ.ş.mler.n., l.m.nal 

evreler. ve kozm.k eş.k durumlarını görünür kılmak .ç.n beden. 
sahneye çıkaran r.t ve r.tüeller üretm.şlerd.r. Arnold van Gennep’.n 
‘geç.ş r.tler.’ kavramsallaştırmasıyla bel.rg.nleşt.rd.ğ. ayrılma–
geç.ş–yen.den katılım d.zges., bedensel .şaretler ve kolekt.f 
performanslar olmaksızın düşünülemez: saç kesme, vücudu 

 
1 Prof. Dr., Kocael. Ün.vers.tes., Türk D.l. ve Edeb.yatı Bölümü, Orc.d: 0000-
0001-8132-2869 
 

BÖLÜM 3

--47--



dağlama, der.ye .z düşürme, dövme yahut kandıran yaralar açma g.b. 
prat.kler hem b.rey.n yen. konumunu .şaretler hem de toplumun bu 
dönüşümü kabullenmes.n. sağlar (Gennep 2022: 9-34). V.ctor 
Turner’ın ‘l.m.nal.te’ ve ‘commun.tas’ tartışmaları, bu tür r.tler.n 
yalnızca geç.c. b.r kr.z anını düzenlemekle kalmayıp aynı zamanda 
alternat.f b.r kolekt.f b.l.nç alanı .nşa ett.ğ.n. göster.r (Turner 2018: 
95-98). 

İslam dünyasında Kerbelâ had.ses. etrafında şek.llenen 
matem r.tüeller., bu küresel beden s.yaset.n.n özgül ve çarpıcı b.r 
örneğ.n. sunar. Muharrem matem.nde sîne vurma (s.ne-zanî), 
z.nc.rle sırt dövme (zencîr-zanî), zamanla daha kanlı b.ç.mlere 
evr.len tatbîr prat.kler., yalnızca tar.hsel b.r fac.anın hatırlanması 
değ.l; haksızlığa karşı kolekt.f b.r .syan, zulme karşı 
sürekl.leşt.r.lm.ş b.r protesto estet.ğ. olarak da okunmalıdır (Şer.at., 
2005: 67–74; Ocak 2000: 181–184; Husse.n 2005: 82-83). Özell.kle 
Irak, Sur.ye, İran ve Anadolu coğrafyasında Orta Çağ’dan .t.baren 
çeş.tlenen Kerbelâ matemler., bel.rl. toplulukların belleğ.nde ve 
r.tüel repertuarında özelleşm.ş, bell. zümreler.n k.ml.k .şaretler.ne 
dönüşmüştür. Alevî–Bektaşî .nanç çevreler.nde Muharrem matem., 
Hz. Hüsey.n ve ehl-. beyt.n uğradığı zulmü bugüne taşıyan kurucu 
b.r hafıza mekânı olarak kabul ed.l.r; s.ne dövme ve göğse vurma bu 
hafızanın bedende somutlaştığı en görünür jestlerden b.r.d.r 
(Mel.koff, 2009: 143–152; Ocak, 2000: 181–184). 

Tam da bu noktada, Horasan menşel. melâmet meşreb.yle 
beslenen heterodoks derv.ş topluluklarının –Abdâllar, Işıklar, 
Câmîler, Kalenderîler–Kerbelâ matem. ve beden odaklı r.tüeller 
etrafında gel.şt.rd.ğ. semboller gündeme gel.r. Melâmet, Hamdûn el-
Kassâr .le erken tasavvuf tar.h.nde ayırt ed.c. b.r meşrep hal.ne gelen 
ve nefs. toplum nezd.nde kınanmaya maruz bırakarak arıtmayı 
hedefleyen b.r ç.zg.d.r. Bu ç.zg. Horasan’dan Anadolu’ya uzanan 
uzun göç dalgalarıyla b.rl.kte Abdâllık, Kalenderîl.k, Haydarîl.k g.b. 
gezg.n derv.ş t.poloj.ler.nde ete kem.ğe bürünmüş; saç–sakal–kaşın 

--48--



tıraşı, beden. yaralama, post g.yme, z.nc.r ve halka takma, s.ne 
dövme ve ‘melâmet davulu’ .mges. bu meşreb.n görünür, hatta teşh.r 
ed.c. yüzünü oluşturmuştur (Harmancı 2018: 271-275. 

Bu makalede ‘tabl-ı melâmet / melâmet davulu’ terk.b.n., bu 
gen.ş r.tüel ve kültürel arka plan .ç.nde, üç eksen üzer.nden ele 
alacağız: 

1. Tasavvuf ş))r)nde tabl-ı melâmet: V.rânî Abdâl ve 
Kaygusuz Abdâl başta olmak üzere, melâmet davulunun aşk 
sarhoşluğu, keşf ve vecd haller.n.n kontrol ed.lemez 
dışavurumu olarak nasıl tasv.r ed.ld.ğ.; Kerbelâ–matem–
heterodoks. üçgen.nde beden ve davul b.rl.ktel.ğ.n.n hang. 
metafor.k yükler. üstlend.ğ.. 
2. Gezg)n derv)ş toplulukları ve beden)n çalgıya 
dönüşmes): Horasan’dan Balkanlara uzanan Abdâl ve 
Kalender zümreler.n.n çalgı–teber–keşkûl–hırka 
envanter.yle b.rl.kte, göğsü b.r davul yüzey. g.b. döven 
r.tüeller.n. ve bunların ‘melâmet davulu’ .mges.yle 
.l.şk.ler.n. değerlend.rmek. 
3. Aşk oyunu ve )kt)dar )ron)s): Osmanlı s.yasal kültüründe 
davul ve nevbet.n b.r .kt.dar aygıtı olarak devlet.n tekel.nde 
oluşu .le tasavvuf ş..r.nde âşığın kend. sırrını .fşa eden 
melâmet davulunu çalması arasındak. ger.l.ml. .l.şk.y.; 
âşığın bu araçları .ron.k b.ç.mde tersyüz ederek ‘aşk 
devlet.’n.n semboller.ne dönüştürme tarzını tartışmak. 

Böylel.kle melâmet davulunu yalnızca tasavvufî b.r 
enstrüman metaforu değ.l beden, acı, .kt.dar ve hak.kat söylemler.n. 
kes.şt.ren çok boyutlu b.r söylem düğümü olarak kavramayı 
deneyeceğ.z. 

--49--



1. Tasavvuf ş))r)nde ‘tabl-ı melâmet’: 

Klas.k Türk tasavvuf ş..r.nde ‘tabl / davul’ metaforu, hem 
asker.–s.yas. hem de r.tüel düzlemde zeng.n b.r çağrışım ağına 
sah.pt.r. Melâmet eksen.nde bakıldığında .se ‘tabl-ı melâmet’, nefs.n 
r.yadan arınması .ç.n kınanmaya maruz bırakılması .lkes.n.n, 
bedensel ve .ş.tsel b.r .mgeye dönüştüğü eş.k noktayı tems.l eder. 
Melâmet meşreb.nde asıl olan, .y. ameller.n g.zlenmes., buna 
karşılık k.ş.y. toplum nezd.nde kınanır gösterecek haller.n öne 
çıkarılmasıdır. Bu nedenle melâmet davulu, paradoksal b.ç.mde, 
g.zlenmes. gereken sırrın açığa vurulması anlamına gel.r. 

Kaygusuz Abdâl’ın D.vanı’nda yer alan ve aşk .le melâmet 
arasında kurulan sıkı .l.şk., bunu açıkça göster.r. Tabl-ı melâmet 
çaldumı halk kamu b1ld1 / ‘Işk aldı başum âr u nâmûsdan geçer 
oldum (Güzel 2021: G. 128/2) beyt., melâmet davulunun 
çalınmasıyla âşığın ‘âr ve nâmûs’ sınırlarını ger.de bırakmasını aynı 
cümlede buluşturur. Burada ar ve namus, kolekt.f ahlakın denet.m 
alanı kadar âşığın .çsel denet.m mekan.zmasını da tems.l eder. Aşk, 
bu mekan.zmayı dağıtır; melâmet davulu .se bu dağılmanın herkesçe 
duyulmuş, teşh.r ed.lm.ş ses.d.r. Ne var k. melâmet öğret.s. gereğ. 
bu hâl.n ‘herkes tarafından b.l.nmemes.’ gerek.r; paradoks tam da 
buradadır: saklanması öğütlenen sır, taşan vecdle b.rl.kte davul g.b. 
çalınır, .fşa olur. 

Benzer b.r ger.l.m, Işk 1le gönül tabl-ı melâmet1 çalaldan / 
Fâş oldı râzum şâra küll1 b1l1nd1 (Güzel 2021: G. 279/5) beyt.nde 
daha da bel.rg.nleş.r. Kaygusuz, gönlün aşk .le melâmet davulunu 
çalması sonucunda, gönül sırrının şeh.r halkına tamamen aş.kâr 
olduğunu söyler. Buradak. ‘râz (sır)’, hem vahdet b.l.nc.ne hem de 
melâmet meşreb.ne da.r kazanılmış .çsel hâl.n adıdır. Sır .fşa 
olduğunda melâmet.n korunma–örtünme .şlev. geçers.zleş.r; buna 
rağmen âşık, vecd coşkusunun kend.s.ne sunduğu .çsel özgürlükten 
vazgeçmez. Melâmet davulu, bu sınır aşımı hâl.n.n .ş.tsel 
metaforudur. 

--50--



Davul, ateş kadar esk. olmasa da ka.m dönemlerden ber. 
haberleşme araçlarından b.r.d.r. “Davul yalnızca d.nî b.r çalgı 
değ.ld.r; esk. Türk topluluklarında haber verme, tehl.ke 
anında uyarı, savaş çağrısı ve törenler.n duyurulması .ç.n de 
kullanılmıştır. Davulun ses., kab.len.n gen.ş sahaya yayılmış 
üyeler.ne ‘.y. haber’ veya ‘kötü haber’.n ulaştırılmasında .şlev 
görürdü.” (Roux 2002 :118–119). Kaygusuz’un Mesnevî’s.nde yer 
alan şu bey.tler, tabl-ı melâmet.n b.r ‘muştu davulu’ olduğunu 
göster.r: 

Her gönülde b,td, b,rl,kden semer 
B,rl,ge hatm oldı geld, cümle kâr 

Tabl-ı beşâret çalındı ,y hoca 
B,r oldı kalmadı gayrı zerrece 

Hak ıyân oldı ,y ‘âk,l aç gözün 
Sa‘âdet burcına y,td, yılduzun  

(Güzel 2021: M. 799–801) 

Burada melâmet davulu, ‘tabl-ı beşâret’ olarak adlandırılır; 
yan. b.r müjde davuludur. Varlığın b.rl.k ufkuna er.şt.ğ., ‘sen’ ve 
‘ben’ ayrımının çözüldüğü, hak.kat.n ayan olduğu, yıldızın saâdet 
burcuna yükseld.ğ. b.r erg.nlenme anının ses. g.b.d.r. Dolayısıyla 
tabl-ı melâmet yalnızca kınanma .steğ.n.n değ.l, vahdet tecrübes.n.n 
de .şaret.d.r. Sır, tam da bu b.rl.k b.lg.s.d.r; bu b.lg.n.n teşh.r. .skât-
ı nefs .ç.n son derece tehl.kel.d.r. Bu yüzden melâmet yolunda bu 
hâl.n saklanması, korunması, teşh.r ed.lmemes. öğütlen.r; fakat bu, 
vecd.n taşmasını engelleyecek b.r kontrol mekan.zması üretmeye 
yetmez. 

V.rânî Abdâl’ın Çalar ol tabl-ı Ene’l-Hak tutuban herg1z sen1 
/ Başım top eyley1p eller1 çevgâna düşer (Atalay 1998: 231) beyt. bu 

--51--



muştu davulunu Hallâc-ı Mansûr ve Nesîmî ç.zg.s.ndek. ‘ene’l-Hak’ 
.drak.yle b.rleşt.r.r. Burada melâmet davulu, Ene’l-Hak sözünün 
yankı bulduğu .çsel rezonans yüzey. g.b.d.r. Âşık, başını top, eller.n. 
çevgân yaparak, kend. beden.n. oyuna dah.l eder; davulun ses. .le 
beden.n acısı özdeşleş.r. Böylece beden, hem Kerbelâ matem.yle 
.l.şk.l. acının taşıyıcısı, hem de vahdet sırrının yankılandığı çalgı 
yüzey. hâl.ne gel.r. 

Şu halde ‘tabl-ı melâmet’; 

• B.r yandan kınanma arzusunu seslend.ren, âşığın 
kend.s.n. toplum nezd.nde .t.barsızlaştırma çabasına eşl.k 
eden b.r r.tüel jest. tems.l eder. 
• D.ğer yandan vahdet tecrübes.n.n ve ene’l-Hak .drak.n.n 
taşan coşkusunu, kontrol ed.lemeyen .çsel dev.n.m. dışa 
vuran b.r sekr ve .st.ğrak metaforudur. 

Ve n.hayet Kerbelâ matem. ve s.ne dövme r.tüeller.yle 
b.rleşt.ğ.nde, beden.n kend. kend.n. davula dönüştürdüğü b.r acı–
sev.nç sentez.ne .şaret eder: acı bedende, muştu seste c.s.mleş.r. 

2. Gezg)n derv)şler, b)ç)mlenen bedenler: 

Horasan’dan Anadolu’ya, oradan Balkanlara uzanan Abdâl, 
Kalenderî, Haydarî, Işık, Torlak, Edhemî ve Câmî zümreler., 
yalnızca b.r .nanç ç.zg.s. değ.l; aynı zamanda hareketl. b.r yaşam 
tarzının, çok katmanlı b.r kültür dolaşımının taşıyıcılarıdır. 
Yaşamlarının büyük bölümünü yollarda, derbentlerde, kırsal ve 
kasaba geç.ş noktalarında geç.ren bu derv.şler, karşılaştıkları Bud.st, 

--52--



Man.he.st, Zerdüştî, Şaman.st ve çeş.tl. pagan katmanlardan pek çok 
r.t, kıyafet ve beden d.l. devralmışlardır.  

Şaman.k geleneklerde davul, kozmosun merkez.n. .şaret 
eden, gök–yer–yeraltı eksen.nde yolculuk yapan kamın hem b.neğ. 
hem de eşl.kç.s.d.r. Bedene vurulan tempo, trans hâl.n. tet.kler; 
göğüs ve karın bölges. b.r nev. davul yüzey. g.b. deney.mlen.r. 
Bud.st ve Hır.st.yan keş.ş gelenekler.nde görülen beden.n 
kamçılanması, z.nc.rlenmes., saçtan feragat, açlık ve uykusuzlukla 
kend.n. sınama g.b. prat.kler, Orta çağ boyunca İslam 
coğrafyasındak. zühd ve r.yazet arayışlarıyla kes.şm.şt.r (El.ade 
2013: 178–204; 374–402). 

Horasan melâmet., bu gen.ş evrende, beden.n ‘ayıplanan’ 
haller üzer.nden terb.ye ed.ld.ğ. b.r meşrep olarak öne çıkar. A. 
Yaşar Ocak’ın ayrıntılı b.ç.mde gösterd.ğ. üzere, XII.–XIV. yüzyıllar 
arasında Anadolu Kalenderî ve Haydarî derv.şler. .ç.n Abdâl adı, 
bekâr yaşayan, zamanın ve mekânın ahlak. ve şer‘î kurallarına özen 
göstermeyen, tuhaf kıyafetler g.y.nen, özell.kle saç, sakal, bıyık ve 
kaşlarını kazıtan aykırı b.r derv.ş t.p.n. karşılamaya başlamıştır 
(Ocak 2010: 115-116). Çar-darb (saç, sakal, bıyık, kaşın b.rden 
tıraşı), kaba post ve nemedler, keşkûl, teber, asa, tennûre, z.nc.r, 
halka ve küpeler, bu derv.şler.n hareketl. bedenler.n. tanımlayan 
başlıca .şaretlerd.r (Ocak 2013: 162–164). 

Bu envantere çalgı aletler. de eklen.r; nefîr (manda 
boynuzundan kaba sesl. boru), dümbelek, küçük davullar, tef.n ve 
kudümün .lkel sayılab.lecek öncüller.… Kaygusuz’un Melâmet 
dümbeceg1n kakıv1rdüm dümbedek (Güzel 2021: 875) mısraında 
adını andığı bu küçük davul, gezg.n derv.ş.n göğsüyle b.rl.kte 
düşünülmel.d.r. Beden, göğüs ve kaburga kem.kler.yle r.t.m üreten 
b.r davula dönüşür; elde taşınan dümbelekle göğse vurma jest. b.r 
tür ‘ç.fte davul’ etk.s. meydana get.r.r. 

--53--



Kerbelâ matem. ve s.ne vurma r.tüeller., bu beden–davul 
özdeşl.ğ.n. daha da pek.şt.r.r. Muharrem törenler.nde görülen sîne-
zanî, zencîr-zanî ve k.m. bölgelerde kanlı kend.n. kırbaçlama’ 
prat.kler., acıyı beden yüzey.ne taşıyan (Gannep 2022: 202), göğsü 
ve sırtı adeta b.r matem davuluna dönüştüren performanslardır 
(Ocak 2013: 162–168; Mel.koff, 2009: 145–152). Bu prat.kler, 
heterodoks derv.ş zümreler.nde hem Kerbelâ’ya sadakat.n hem de 
dünyadan el-etek çekm.ş olmanın dramat.k jestler. olarak 
.çselleşt.r.lm.şt.r. 

XVI. yüzyıldan .t.baren klas.k Osmanlı ş..r.n.n şeh.rl. d.l.ne 
yansıyan Abdâl ve Kalender t.pler.n.n arkasında .şte bu beden 
ekonom.s. vardır. D.vanlarda bu derv.şler, k.m. zaman hercâî, 
harâbâtî, mest, r.nd sıfatlarıyla anılır; k.m. zaman da onların 
melâmet meşreb.nden beslenen s.ne dövme, beden.n. yaralama ve 
acıyı b.r tür zevke dönüştürme hâl. aşk t.p. .ç.n elver.şl. b.r protot.p 
olarak kullanılır. Bu protot.pte; 

• Beden, matem ve vecd.n aynı anda sahnes.d.r. 
• Göğüs ve karın, aşkın darbeler.ne açık b.r davul yüzey. 
g.b.d.r. 
• Dışarıdan bakıldığında del.l.k, .çer.den bakıldığında .se 
vahdet tecrübes.n.n taşıyıcısı olan b.r melâmet davulu 
çalmaktadır. 

Celîlî’n.n ‘Işk bâzârında çün çaldun melâmet tablını / 
Eyledün sırr-ı n1hânum âşkâre ey gönül (Kazan 2018: G. 225/2) 
beyt., XVI. yüzyılda da melâmet davulu .mges.n.n aynı anlam 
çek.rdeğ. etrafında dolaştığını göster.r: Aşk pazarında melâmet 
davulunu çalan gönül, saklamakla emrolunduğu sırrı pazaryer.n.n en 
kalabalık noktasında .fşa etm.ş olur. Buradak. pazar .mges., gezg.n 
derv.ş.n kamusal alanda, sey.rc. önünde .cra ett.ğ. bedensel ve sözlü 
performansı hatırlatır. Melâmet davulu hem kalabalığa çalınan b.r 
enstrümandır hem de göğsün .ç.nde çalan b.r .ç r.t.md.r.  

--54--



Kaygusuz Abdal’ın Fâş oldı gözüm 1le sırun küll1 b1l1nd1 / 
Aduma zîrâ tabl-ı melâmet çalınupdur (Güzel 2021: G. 38/2) beyt., 
belk. de bu kavramın daha doğru anlaşılmasına yardımcı olacaktır. 
Pek çok örneğ. bulunan ‘sırrın .fşası’ her bakımdan tasavvuf yolunda 
özen göster.lmes. gereken b.r hald.r. Bunu korumak, teşh.r etmemek 
ve hak.kat yolunun esrarını bozmamak son derece güçlü b.r erkandır. 
Aks. halde, .nsanlara aş.kâr ed.len bu hâl, nefs.n de hoşuna g.den, .ç 
kontrolü de bozacak, .stenmeyen sonuçlara neden olacaktır. 
Kaygusuz, .çtek. bu manev. sırrı ‘gözyaşı’nın ele vermes.yle herkes 
tarafından öğren.ld.ğ.n., artık bu hak erl.ğ. üzere b.r şöhret.n 
kaçınılmaz b.ç.mde ortaya çıktığını söylemekte, bu yüzden de onu 
ta’n etmek, bu ayıplı hale engel olmadığı .ç.n ‘ayıbın teşh.r.n. 
yüzüne vurmak üzre melamet (kınanma) davulu çalındığını’ tar.f 
etmekted.r. “Hâlbuk. bu hâl, aşkın sağlığını ve yolun sıhhat.n. 
bel.rtme durumudur. Nâşîn.n kınaması âşığı bezd.rmel. fakat âşık 
yolundan vazgeçmemel.d.r” (Harmancı Mer.ç 2017: 363) 

Şu hâlde, melâmet davulunu yalnızca metafor.k b.r çalgı 
değ.l, şu üç düzlemde .şleyen b.r kültürel form olarak okumak 
mümkündür: 

1. M)t)k düzlem: Geç.ş r.tler.nde beden.n travmaya ve/ya 
travmanın sağaltımına eşl.k etmes.. 

2. R)tüel düzlem: Kerbelâ matem.nde beden.n davula 
dönüşmes., s.ne ve sırtın dövülmes. ve r.tüel b.r d.le tercüme 
ed.lmes.. 

3. T)poloj)k düzlem: Abdâl, Kalender, Işık, Câmî g.b. aykırı 
derv.ş t.pler.n.n bedensel repertuarı; çar-darb, z.nc.r, halka, 
küpe, post ve küçük davulların eşl.k ett.ğ. gezg.nl.k .mges.. 

4. Poet)k düzlem: Tasavvuf ş..r.nde aşkın .çsel dev.n.m.n.n, 
sekr ve .st.ğrak hâller.n.n ve bu sırrın .fşasına yönel.k 
kınama eylem.n.n mecazen kl.şeleşmes.. 

--55--



Bu katmanların kes.şt.ğ. yerde, melâmet davulu b.r bedensel 
hermenöt.k .şlev. görür: Beden üzer.nden okunan b.r .nanç, acı ve 
özgürlük söylem. üret.r. 

3. Aşk oyunu, davul ve devlet:  

Davul, Osmanlı s.yasal ve asker. kültüründe başlı başına b.r 
.kt.dar sembolüdür. Beyl.k ve erken .mparatorluk dönemler.nde para 
bastırma ve hutbe okutma kadar bel.rg.nleşmem.ş olan egemenl.k 
göstergeler., çoğu zaman davul çaldırmak, sancak d.kmek ve otağ 
kurmak g.b. .şaretlerle görünür hâle gel.r. Gan.met paylaşımı, zafer 
.lanı, sefer hazırlığı, ordunun yürüyüşü ve dönüşü; heps.n.n r.tm. 
davul ve nevbetle tutulur. Saray mehter., bu .şlev.n orkestral düzeye 
taşınmış b.ç.m.d.r: nevbet vuruşları, yalnızca zamanın r.tm.n. değ.l, 
devlet.n kudret.n. ve sürekl.l.k .dd.asını da duyurur. Çünkü 
“davullar, asa, taç, ‘ecdat yad.gârı emanetler…büyüsel-d.nsel 
krallığın gücünün s.mges. ve toplanma yer.d.r” (Gennep 2022: 131). 

Bu bağlamda davul, ‘resmî h.zmete mahsus .kt.dar aygıtı’ 
olarak okunab.l.r. Uzaktan duyulan gümbürtüsü dostun .ç.n. 
ferahlatan, düşmanı s.nd.ren b.r ses rej.m. kurar. Davulun göğsü 
vuruldukça devlet.n göğsü gen.şler; r.t.m, toprak hak.m.yet.n.n ve 
sınır aşmanın .ş.tsel .lanına dönüşür. 

Tasavvuf ş..r., .şte bu .kt.dar aygıtını aşk alanına devş.r.r ve 
.ron.k b.r tersyüz etme .şlem. gerçekleşt.r.r. Mesîhî’n.n Ḫayme-1 
‘ışkı ḳurup çalduk mahabbet tablını / Ş1md1l1k nevbet b1zümdür b1z 
de başka mehterüz (Meng. 2020: 99/2) beyt.nde olduğu g.b. aşk 
çadırını kurup muhabbet davulunu çalan âşığın, s.yasal .kt.dar 

--56--



alanını .şgal eden mehter d.l.n. kend. kavramlarıyla sah.plen.ş.n. 
göster.r. Aşk ordusunun sancağı âşığın âhıdır; otağı, gönlün 
ortasındak. ‘hayme-. aşk’; mehter. .se aşkla mest olmuş kalb.n 
vurduğu .ç r.t.md.r. Mesîhî, âşıklar adına kurguladığı bu çadırlı, 
davullu ve mehterl. .kt.dar düzeneğ. .le devr.n.n egemen, kudretl. ve 
nüfuzlu alanını ‘aşk’ avantajı .le d.llend.rmek .ster.  

Yahyâ Bey Dîvân’ındak. Ben tabl g1b1 dögüney1n nâleler 
kılup / Sen ser-f1râz olup yür1 şâhum ‘alem g1b1 (Çavuşoğlu 2023: 
439/4) beyt.nde davul, âşığın kend. beden.yle özdeşleş.r; âşık, davul 
g.b. dövünen, .nleyerek ses çıkaran gövdey.; sevg.l. .se başı 
yukarıda b.r sultan g.b. yükseklerde konumlanan b.r sancaktır. 
Burada tabl, hem aşk acısının bedende yarattığı t.treş.m. hem de bu 
t.treş.m.n sevg.l.ye yönel.k b.r .kt.dar devr.n. tems.l eder. Ama bu 
makalen.n odağındak. tema bağlamında düşünüldüğünde de 
görkeml. .kt.dar kompoz.syonu .çer.s.nde yer alan ‘davul’ zavallı b.r 
âşığın beden. .le tems.l ed.lerek ‘algı ve kudret bakımından denk 
olmayan çağrışımlar’ dünyasına, aşk oyunu .çer.s.ne çek.lm.ş olur. 

Süheylî’n.n; 

F,gân ü nâlemüz tabl ü ‘alemdür çalınur dâ’,m 
 Fenâ ser-hadd,ne serdâr-ı mansûrü’l-l,vâyüz b,z 

 (Harmancı 2017: 125/5)  

beyt., f.gan ve nâley. tabl-ı ‘alemle özdeşleşt.r.rken, fenâ 
sınırına ulaşan âşığı ‘mansûrü’l-l.vâ serdâr’ unvanıyla anar. Burada 
klas.k fet.h ve zafer d.l.n.n tamamı aşk alanına transfer ed.lm.şt.r; 
tabl, alem, serhad, l.vâ, serdâr s.yasal egemenl.k alanının en güçlü 
araçları olarak öne çıkarılır ama aşk devlet., dünyevî devlet.n söz 
dağarcığını ödünç alır ve .çer.ğ.n. bütünüyle değ.şt.r.r; kudret., 
zafer. ve heybet. bütünüyle cılız aşk aparatları (f.gân ve nâle) .le 
karşılar. 

Özetle, melâmet davulunun özel b.r yer. vardır. 
Çünkü devlet.n davuluna karşılık aşk devlet.n.n muhal.f davuludur. 

--57--



Resmî davul zafere ve .taate çağırırken, melâmet davulu .tham 
ed.lmeye, kınanmaya ve suç şüphes.ne davet eder. Devlet 
davulu dışarıya çalar, şöhret olanı ve kamusal alanda olması .stenen. 
öne çıkarır; melâmet davulu öncel.kle .çer.ye, gönlün der.nl.kler.ne 
vurur, öz denet.m. ve şöhrete dönüşmen.n önlem.n. .fade eder. 
Devlet davulu meşru.yet. pek.şt.r.r; sınırı ve alanı yasallaştırır. 
Melâmet davulu, meşru.yet rej.m.n. sarsar; .kt.dar araçları 
karşısında sarsıcı eğret.lemelere g.r.ş.r, zah.t ve medrese t.pler.n. 
alaya alan şath.ye d.l.yle b.rleş.r. 

Şath.ye, aşk ve melâmet .l.şk.s.n. en çıplak b.ç.mde .fşa eden 
türlerden b.r.d.r. “Aş.nalarca görüleb.len, .ç.nde muz.pçe b.r nükte 
barındıran bu çok katmanlı söylem, kazaları ve belaları .şt.yakla 
üstüne çekmek .sterces.ne kurgulanır. Şatahat sözünün muhatabı ya 
da tahr.k ed.len mevz. hemen harekete geç.r.l.r ve b.r mantık 
yorumu, b.r meşru.yet sorgusu üzer.nden bu söylem .dd.anameye 
dönüşür. Fakat .nce hesaba göre âşık, hem söylemek .sted.ğ. her şey. 
söylem.ş hem de esasen h.çb.r şey söylemem.ş olarak kend. 
hazırladığı tuzaktan kurtulmuş olacaktır. Medresel. akıl da bu tuzağa 
düşüp avını yakalayamadığı .ç.n şath.yel. del. el.nde oyuncak 
olacaktır” (Harmancı 2023: 277). 

Bu çerçevede melâmet davulu, şath.yec. âşığın el.nde hem 
.kt.dar d.l.ne karşı b.r parod. aracı, hem de kend. nefs.ne karşı 
b.r oto-sabotaj mekan.zması hâl.ne gel.r. Âşık, medresel. aklın ve 
normat.f kelâm düzen.n.n kurduğu hak.kat mahkemes.n. önceden 
hesaplar; söyleyeceğ. sözler. bu mahkemen.n ‘suç’ kategor.ler.n. 
harekete geç.recek şek.lde kurgular. Şath.ye d.l., bu kurgunun en 
raf.ne hal.d.r. Melâmet davulu, bu tehl.kel. oyunun r.tm.n. tutar; her 
tokmak vuruşu hem b.r .fşa ve .dd.a hem meydanda l.nç d.nam.ğ.n. 
.şlet.r. Kend.s.ne hâk.m olamayan, .ç.ndek. manev. coşkuyu 
d.zg.nleyemeyen hak erler.n.n transandantal haller.n. ve bu aşkın 
hal.n yola da.r sakıncaları yüzünden önüne geçmeye, üstünü 
örtmeye yönel.k kolekt.f b.l.nc. karşılamaktadır. 

--58--



Sonuç 
Bu makalede ‘melâmet davulu / tabl-ı melâmet’ terk.b.n., üç 

ana eksen üzer.nden okumaya çalıştık: (1) geç.ş r.tler. ve Kerbelâ 
matem.yle bağlantılı beden odaklı r.tüel prat.kler; (2) Horasan 
menşel. melâmet meşreb.n.n Abdâl, Kalender ve Işık derv.ş 
t.pler.nde aldığı şek.l ve bu t.pler.n tasavvuf ş..r.ne yansıması; (3) 
Osmanlı s.yasal kültüründe davul–nevbet–mehter üçlüsünün b.r 
.kt.dar aygıtı olarak .şlev. ve bunun tasavvuf ş..r.nde aşk devlet.ne 
mal ed.lerek .ron.k b.ç.mde tersyüz ed.lmes.. 

Elde ett.ğ.m.z sonuçlar, özetle şu noktalarda 
yoğunlaşmaktadır: 

1. Beden)n Davula Dönüşmes): Geç.ş r.tler.nde ve Kerbelâ 
matem. prat.kler.nde göğüs, sırt ve baş, acının ve yasın 
çalındığı b.rer davul yüzey. hâl.ne gel.r. Alevî–Bektaşî ve 
Ca‘ferî gelenekler.nde s.ne vurma ve z.nc.rle dövünme, hem 
tar.hsel b.r trajed.y. her yıl yen.den ş.md.ye taşıyan b.r 
hatırlama tekn.ğ., hem de zulme karşı d.ren.ş.n bedensel 
performansıdır. Bu performans, melâmet meşreb.yle 
b.rleşt.ğ.nde, beden.n ‘ayıplanan’ hâller. üzer.nden nefs.n 
terb.ye ed.ld.ğ. b.r sahneye dönüşür. 

2. Melâmet Meşreb) ve Gezg)n Derv)ş T)pler): Horasan 
melâmet., Hamdûn el-Kassâr’dan .t.baren nefs. kınatma, 
.y.l.kler. g.zley.p kınanmayı celbeden hâller. öne çıkarma 
.lkes.yle şek.llenen b.r meşrep olarak Anadolu ve 
Balkanlar’da Abdâl, Kalender, Haydarî, Işık ve Câmî 
zümreler. üzer.nden yen. t.poloj.ler oluşturmuştur. Saç–
sakalsız cavlaklık, z.nc.r ve halka, post ve kaba g.ys.ler, 
küçük davullar ve nefîrler bu t.pler.n hem kamusal 
görünürlüğünü hem de marj.nall.ğ.n. kodlayan .şaretlerd.r. 
Kaygusuz Abdâl’ın ş..r. ve menâkıbnâmelerdek. tasv.rler, bu 
t.pler.n Melâmet dümbeleğ., tabl-ı melâmet g.b. .mge ve 
ter.mlerle .ç .çe geçt.ğ.n. göstermekted.r.  

3. Sır, Kınanma ve İfşa D)yalekt)ğ): Melâmet davulu, 
melâmet öğret.s.n.n merkez.ndek. sır–g.zl.l.k–kınanma 

--59--



d.yalekt.ğ.n. ses düzey.nde somutlaştırır. Kaygusuz Abdâl ve 
V.rânî Abdâl’ın bey.tler.nde tabl-ı melâmet, aşk sırrının 
taşan coşku .ç.nde kamusallaşmasını, hâlbuk. öğret.n.n bunu 
saklamayı şart koşmasını tems.l eden b.r paradoksal .mged.r. 
Davul çalındıkça sır açığa çıkar; sır açığa çıktıkça melâmet 
hem kend. .mkânını hem de tehl.kes.n. büyütür. Melâmet 
davulu böylece, .çsel b.r keş.f hâl.n. dışsal b.r suç şüphes.ne 
dönüştüren kırılma noktasında yer alır. Bu hal .le kend.s.n. 
ele veren cezbel. transandantal tavrın topluca kınanması, bu 
suçun örtülmes. .ç.n yoldaşları tarafından davullar çalınarak 
ta’n ed.ld.ğ. anlaşılmaktadır. 

4. Davul ve Devlet Arasında Aşk Devlet): Osmanlı s.yasal 
kültüründe davul–nevbet–mehter, .kt.darın r.tm.n. 
bel.rleyen, egemenl.ğ. ve zafer. .lan eden aygıtlardır. 
Tasavvuf ş..r. bu aygıtları aşk d.l.ne taşır; çadır, sancak, 
nevbet, tabl g.b. kavramları aşk devlet.n.n semboller.ne 
dönüştürür. Melâmet davulu .se bu sembol.k devralmanın en 
rad.kal b.ç.mler.nden b.r.d.r. Çünkü burada devlet.n kamusal 
davulu, kınanmanın ve sır .fşasının davuluna dönüşmüş; 
egemenl.k çağrısı, nefs.n .ptal. ve Hak’la b.rleşme çağrısına 
evr.lm.şt.r. Böylece ‘tabl-ı melâmet’, .kt.dar semboller.n.n 
aşk tarafından kolon.ze ed.ld.ğ. b.r alanda durur. 

5. Aşk Oyunu ve Melâmet Davulunun Ontoloj)s): Son 
kertede melâmet davulu, aşkın ‘oyun’ karakter.n. de görünür 
kılar. Oyun, burada ne haf.fl.k ne de c.dd.yets.zl.k anlamına 
gel.r; b.lak.s en yüksek c.dd.yet.n, en r.skl. sözler.n ancak 
oyun d.l.yle söyleneb.leceğ.n. .ma eder. Âşık, kend. göğsüne 
vurarak beden.nde melâmet davulunu çalarken, hem kend. 
canıyla oynayan b.r cambazdır hem de .kt.dar d.l.n. tersyüz 
eden b.r sahne sanatçısıdır. Beden. davula dönüştüren bu 
oyun, Kerbelâ’dan Şaman davuluna, Abdâl derv.şten klas.k 
d.van âşığına uzanan uzun b.r kültürel soy z.nc.r.n.n son 
halkalarından b.r.d.r. 

Bu çerçevede melâmet davulu yalnızca b.rkaç bey.tte geçen 
b.r metafor değ.l; tasavvuf tar.h.n.n, heterodoks derv.şl.k 
prat.kler.n.n, Kerbelâ matem. ve beden r.tüeller.n.n, klas.k ş..r 

--60--



poet.kasının ve Osmanlı .kt.dar semboller.n.n kes.ş.m noktasında 
duran anahtar b.r kavramdır. Gelecekte yapılacak çalışmalar, tabl-ı 
melâmet .mges.n., farklı coğrafyalardak. Muharrem r.tüeller., 
Balkan ve Anadolu halk d.ndarlığı, Bektaşî nefesler. ve modern 
dönem Alevî–Bektaşî müz.ğ.nde göğüs–r.t.m–davul .l.şk.s.yle 
b.rl.kte ele alarak daha da der.nleşt.reb.l.r. Böylece melâmet 
davulunun ses., yalnızca geçm.ş.n harâbâtlarında değ.l bugünün 
toplumsal ve estet.k tartışmalarında da yankılanmaya devam 
edecekt.r. 

 

--61--



Kaynakça 

Atalay, Ad.l Al. (1998). V1ranî D1vanı ve R1sales1, İstanbul: Can 
Yayınları. 

Çavuşoğlu, Mehmed. (2023). Yahya Bey Dîvânı. Ankara: Kültür ve 
Tur.zm Bakanlığı Yayınları. 

El.ade, M.rcea (2013). Şaman1zm: Arka1k Tekn1kler1n Bütünlüğü. 
çev. İsmet B.rkan, İstanbul: Kabalcı Yayınları. 

Gennep, Arnold van (2022). Les R1tes de Passage. İstanbul: Nora 
K.tap. 

Güzel, Abdurrahman (2010). Kaygusuz Abdâl Dîvânı. Ankara: MEB 
Yayınları. 

Harmancı, M. Esat (2018). Melamet Karşısında Kaygusuz Abdal. 
D1van Edeb1yatı Araştırmaları Derg1s1, 21, 265-278. 

Harmancı, M. Esat (2017). Süheylî Dîvânı. Ankara: Kültür ve 
Tur.zm Bakanlığı Yayınları. 

Harmancı, M. Esat (2023). Âşığın Akıl Oyunu: Şath.ye. Türk 
Kültürü İncelemeler1 Derg1s1 50, İstanbul, 259-280. 

Harmancı, Mer.ç (2017). Kaygusuz Abdal’ın Ş..rler.nden Yansıyan 
İk. T.p: Ahî ve Nâşî. Route Educat1onal and Soc1al Sc1ence Journal, 
4/7, 352–364. 

Hussa.n, A. J. (2005). The mourn.ng of h.story and the h.story of 
mourn.ng: The evolut.on of r.tual commemorat.on of the Battle of 
Karbala. Comparat1ve Stud1es of South As1a, Afr1ca and the M1ddle 
East, 25 (1 78-88. 

Kazan Nas, Şevk.ye (2018). Celîlî D.vanı. Ankara: T.C. Kültür ve 
Tur.zm Bakanlığı. 

--62--



Mel.koff, İrene (2009). Uyur İd1k Uyardılar: Alevîl1k-Bektaşîl1k 
Araştırmaları, İstanbul: Cem Yayınları. 

Meng. M.ne (2020). Mesîhî Dîvânı. Ankara: Kültür ve Tur.zm 
Bakanlığı Yayınları. 

Ocak, Ahmet Yaşar (2010). Bektaşî Menâkıbnâmeler.nde İslâm 
Önces. İnanç Mot.fler.. Ankara: Türk Tar.h Kurumu Yayınları. 

Ocak, Ahmet Yaşar (2000). Alevî–Bektaşî İnançlarının İslâm Önces1 
Temeller1, İstanbul: İlet.ş.m Yayınları. 

Ocak, Ahmet Yaşar (1999). Kalenderîler: Osmanlı 
İmparatorluğu’nda Marj1nal Sûfîl1k (XIV–XVII. Yüzyıllar). Ankara: 
Türk Tar.h Kurumu Yayınları. 

A. Yaşar Ocak (2013). Zındıklar ve Mülh1dler: Ortaçağ İslam 
Dünyasında D1nde Bozulma ve Sapkınlıkların Tar1h1. Ankara: Türk 
Tar.h Kurumu Yayınları. 

Roux, Jean-Paul (2002). Türkler1n ve Moğolların Esk1 D1n1, 
İstanbul: Kabalcı Yayınları.  

Turner, V.ctor (2018). R1tüeller: Yapı ve Ant1-Yapı, çev. Nur Küçük, 
İstanbul: İthak. Yayınları.  

 

--63--



METAFOR KONULU MAKALELERİN 

AÇIKLAMALI KAYNAKÇASI (2): YENİ TÜRK 

DİLİ 

ŞAHRU PİLTEN-UFUK 1 

SHEJAUDDIN TASHMURAD2 

Giriş 

1980’lı yıllardan itibaren George Lakoff ve Mark Johnson’ın 

Metaphors We Live By (1980) adlı eserinde ortaya koymuş oldukları 

Kavramsal Metafor Kuramı’yla metafor retorikle ilişkili bir kavram 

olmaktan çıkmış, düşünce, algı ve kültür çalışmaları için disiplinler 

arası bir araştırma alanı hâline gelmiştir. Bu duruma paralel olarak 

tüm dünyada olduğu gibi ülkemizde de metafor üzerine yapılan 

akademik çalışmaların sayısında belirgin bir artış gözlenmektedir.  

Bu çalışma, Türkçe alanyazınında, Türkolojinin farklı 

disiplinlerde yazılmış metafor konulu makalelerin açıklamalı 

bibliyografyalarını ortaya koymayı amaçlayan bir yazı dizisinin yeni 

Türk dili üzerine yapılmış makaleleri ele alan ikinci bölümünü 

 
1 Doç. Dr., Sakarya Üniversitesi, İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi Orcid: 0000-

0002-5548-508X  
2 Doktora Öğrencisi, Sakarya Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Orcid: 0000-

0003-0057-1906  

BÖLÜM 4

--64--



oluşturmaktadır. Çalışmanın Türkçe alanyazınındaki bu zengin 

birikimin daha görünür kılınmasına katkı sağlamayı ve 

araştırmacılara yeni çalışmalar için referans kaynağı sunmayı 

amaçlamaktadır. 

Çalışma, Dergipark Akademik veritabanındaki Türkçe 

makalelerle sınırlı tutulmuştur. İncelemeye alınacak makaleler, 

Dergipark’ın gelişmiş arama özelliği kullanılarak yapılan anahtar 

kelime taramaları ile belirlenmiştir. Taramalarda, metafor 

kavramının Türkçede farklı terimlerle ifade edilebileceği dikkate 

alınmış ve İngilizce metaphor terimi anahtar kelime olarak 

kullanılmıştır. Sistem tarafından listelenen 1.178 makale, hem içerik 

hem de dil açısından ayrıntılı bir değerlendirmeye tabi tutulmuş ve 

çalışmaya uygun olanlar seçilerek derlenmiştir.  

Makalelerin belirlenmesinde araştırma nesnesinin yanı sıra 

odağı da göz önüne alınmıştır. Bu bağlamda örneğin Türk dilinde 

yönelim metaforlarını Yunus Emre’nin şiirleri örnekleminde ele alan 

bir makale, yeni Türk dili alanındaki makalelere dâhil edilirken 

Yunus Emre’nin şiirlerinde yönelim metaforlarını şairin üslup 

özelliğini veya düşünce dünyasını ortaya koymak amacıyla ele alan 

bir çalışma Halk edebiyatı alanında görülerek çalışmaya dâhil 

edilmemiştir. Seçim sürecinde, müzik, iktisat, siyaset gibi farklı 

alanlarda yapılmış ancak Türk dili ile ilgili önemli çıkarımlar ortaya 

koyan eserler de çalışmamıza dâhil edilmiştir. 

Belirlenen makaleler ele alınan kavramlar, kullanılan 

yöntemler ve ulaşılan bulgular ve sonuç bölümleri dikkate alınarak 

özetlenmiştir. 

Makalelerin Açıklamalı Kaynakçası 

Sığırcı, İlhami (2011). Dilbilimsel ve Anlambilimsel Açıdan 

Metafor: Pierre Loti’nin Aziyade Adlı Romanının Metaforik 

Anlamı Üzerine Bir İnceleme. Litera: Journal of Language, 

--65--



Literature and Culture Studies, 24(1), 53-64. 

https://doi.org/10.16917/iulitera.555580 

Bu çalışmada, Türkiye’ye bir emir üzerine gelen ve asıl adı 

Julien Viaud olan Pierre Loti’nin gözlemlerine dayanan Aziyade 

eserinin metaforik olarak incelenmesi amaçlanmaktadır.  

Araştırmada, öncelikle metaforun anlamı ve dilbilimdeki yeri 

tartışmaya alınmış, sonra da Pierre Loti’nin Aziyade romanındaki 

metaforlar incelemeye tabi tutulmuştur. Çalışmada, metaforik 

kavramsallaşmanın dilden dile değiştiği, bu konuda kültürün 

etkisinin büyük olduğu, Fransızca bu kadın afettir ifadesi üzerinden 

tartışılmıştır.  

Çalışmanın sonucunda, incelenen romandaki metaforların 

tespit edilmesinin, İstanbul’un 19. yüzyıldaki görünümü ve 

Türklerin yaşam tarzı hakkında genel bir tablo sunması açısından 

önemli olduğu ifade edilmiştir. 

Sert, Nuray Yılmaz (2012). Online Aktivizm Araçları Yoluyla 

Oluşturulan Etkilerin Metafor Kullanılarak Açıklanması 

Örnek Olay İncelemesi: İnternetime Dokunma Eylemi. Akdeniz 

Üniversitesi İletişim Fakültesi Dergisi (17), 126-140. 

https://doi.org/10.1501/akuiifd_0000000008 

Bu çalışmada, internetin sağladığı imkânlar sayesinde 

hayatımıza giren çevrimiçi aktiviteler araştırılmış; çevrim içi 

aktivizm sürecinde kullanılan araçların neler olduğu, hangi 

amaçlarla kullanıldıkları ve oluşturdukları etkilerin metafor 

aracılığıyla açıklanması amaçlanmıştır.  

Gerçek yaşam eylemlerinin sanal ortamda meydana gelen 

olgular için kullanılması, çevrim içi aktivizm olarak 

adlandırılmaktadır. Örneğin, domino etkisi, gerçek yaşamda art arda 

devrilen taşların bir sonraki taşı devirmesi anlamına gelirken, zincir 

e-postalar yoluyla oluşturulmak istenen etkiyi tanımlamak için de 

--66--

https://doi.org/10.16917/iulitera.555580
https://doi.org/10.1501/akuiifd_0000000008


kullanılmaktadır. Bu durum, metaforik bir aktarımı ifade etmektedir. 

Çalışmanın sonucunda, örnek olay olarak incelenen İnternetime 

Dokunma eylemi ele alınmıştır. Bu eylem, internet filtrelerinin 

kaldırılması amacıyla başlatılan sanal hareketin, gerçek yaşamda 

meydana gelen bir gösteriye dönüştüğünü göstermektedir. 

Gökçe, Faruk (2014). Altay Dillerinde Ortak Bir Gramatikal 

Morfem {Zarf-Fiil Eki / Mastar Eki + GÖR-} Üzerine. 

Türkbilig (27), 1-12. https://doi.org/10.16917/turkbil.697643 

Bu çalışmada, Türkçe, Korece, Moğolca ve Japoncada ortak 

bir dilbilgisel özellik olarak görülen Zarf-Fiil Eki/Mastar Eki + gör- 

yapısı ile oluşturulan deneme kılınışı incelenmektedir. Bu yapının, 

tüm dilleri kapsayan bir gelişim ile mi yoksa dil akrabalığına özgü 

bir özellik ile mi ilişkili olduğu sorunu tartışılmıştır.  

Çalışmanın sonucunda, deneme kılınışı şeklinde adlandırılan 

bu özel dilbilgisel yapının Türkçe, Korece, Moğolca ve Japonca gibi 

Altay dillerinde düzenli bir biçimde işaretlendiği tespit edilmiş ve bu 

özelliğin Ana Altaycadan miras alındığı kabul edilmiştir. Ayrıca 

Altay dillerinde deneme kılınışının, gör- fiilinin metaforik olarak 

kavramsallaşması denemek anlamını kazanmakla kalmadığı, bu 

yapının aynı dilbilgisel stratejilerin sonucunda oluşturulduğu 

açıklanmıştır. 

Güven, Ahmet (2014). Gezinin Dili: Göstergebilimsel Bir 

İnceleme. İnsan ve İnsan, 1(2). 19-29. 

https://doi.org/10.29224/insanveinsan.279980 

Bu çalışmada, Gezi Parkı Olaylarında kullanılan dilin 

göstergebilimsel özelliklerinin gösterideki sloganlar ve duvar 

yazıları açısından incelenmesi amaçlanmaktadır.  Çalışmada, bu 

gösteride kullanılan dilin, daha önceki dönemlerdeki gösteriler ve 

posterlerin dillerine kıyasla farklılık arz ettiği gösterilmektedir. Bu 

bağlamda Gezi Parkı Olaylarındaki söylemlerin metafor ve 

metonomi kavramları ışığında incelemesi yapılmıştır.  
--67--

https://doi.org/10.16917/turkbil.697643
https://doi.org/10.29224/insanveinsan.279980


Çalışmanın sonucunda, olaylar sırasında kullanılan duvar 

yazıları ve sloganların yapılarında metaforik düzenlemenden 

metonomik düzenlemeye doğru bir dönüşüm olduğu gösterilmiştir. 

Bu dönüşüm, toplumsal dönüşümün çözümlenmesi için uygun bir 

anahtar olarak değerlendirilmiştir. 

Ördem, Eser (2014). Türkiye Türkçesinde Zaman Metaforları: 

Bilişsel Dil Bilimsel Bir Yaklaşım. Dil Araştırmaları, 14(14), 119-

136. https://doi.org/10.18033/ijla.4083 

Bu çalışma, bilişsel dilbilim kuramından hareketle Türkiye 

Türkçesindeki zaman metaforlarını incelemeyi amaçlamaktadır. 

Çalışmada, Türkçede kullanılmakta olan zaman kavramları 

arasından yalnızca Arapçadan ödünçlenen zaman ve vakit sözcükleri 

ele alınmıştır. Gündelik dilde birbirinin yerine kullanılıyormuş gibi 

görünen bu sözcüklerin, Evans’ın anlambilimsel sınıflandırmasına 

göre hem benzerlikleri hem de farklılıkları ortaya konulmuştur.  

Çalışmanın sonucunda, vakit sözcüğünün anları da içeren ve 

zamanı sistematik olarak bölen birimler anlamında kullanıldığı, 

zaman sözcüğünün ise vakitten farklı olarak daha kapsayıcı bir 

özelliğe sahip olduğu ve matris anlamında kullanıldığı tespit 

edilmiştir. 

Tokat, Feyza  (2014). Türkçede Tıp Terimleri ile Kurulmuş 

Deyimler. Avrasya Terim Dergisi, 2(2), 11-19. (M13). 

https://doi.org/10.17093/ejatd.70132 

Bu çalışmada, organ isimleri, ilaç isimleri, hastalık isimleri 

ve tedavide kullanılan araç-gereçler gibi tıp ve insan sağlığı kavram 

alanına giren sözcüklerle oluşturulan deyimlerin anlam özellikleri 

incelenmektedir.  

Çalışmanın sonucunda standart Türkiye Türkçesinde tıp 

terimiyle kurulmuş 213 deyim tespit edilerek incelemeye tabi 

tutulmuştur. 

--68--

https://doi.org/10.18033/ijla.4083
https://doi.org/10.17093/ejatd.70132


Baş, Melike (2016). Türkçede Göz Sözcüğünün Deyimler 

Aracılığıyla Kavramsallaştırılması. Dilbilim Araştırmaları 

Dergisi, 27(2), 17-37. https://doi.org/10.18492/dad.282139 

Bu çalışmada, Türkçe deyimlerde yer alan göz sözcüğünün 

bilişsel dilbilim açısından incelenmesi ve Türkçe konuşan bireylerde 

oluşturduğu bilişsel şemaların ortaya çıkarılması amaçlanmaktadır. 

Yazarın aktardığına göre, çalışmanın veri tabanı, deyim 

sözlüklerinin taranmasıyla oluşturulmuştur. Taranan deyimlerin 

altında yatan kavramsal metaforlar ve düzdeğişmeceler, Kavramsal 

Metafor Kuramı çerçevesinde belirlenip açıklanmıştır.  

Çalışmanın sonucunda, göz sözcüğünün çoğunlukla işlevi 

temsil ettiği ve GÖZÜN İŞLEVİ YERİNE GÖZ biçiminde 

kavramsallaştırıldığı ortaya konulmuştur. Ayrıca, göz sözcüğünün 

duygular (üzüntü, sevgi), zihinsel yetiler (niyet, hatırlama), kişilik 

özellikleri (saflık, hırs), kültürel ögeler (beddua, nazar) ve fiziksel 

durumlar (zaman, ölüm) gibi kavramların ifade edilmesinde de 

kullanıldığı gösterilmiştir. 

Arıca Akkök, Elif (2017). Türkçe Öfke Metaforları. Ankara 

Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Dergisi, 57(1), 302-

326. https://doi.org/10.1501/Dtcfderg_0000000200 

Bu çalışmada, Türkçe öfke metaforlarının bilişsel dilbilim 

açısından incelenmesi ve kültüre özgü yönlerinin betimlenmesi 

amaçlanmaktadır. İncelemenin veri tabanını gazete haber metinleri 

ve köşe yazıları oluşturmaktadır. Çalışmada, bu veri tabanından 

tespit edilen öfke metaforlarının dağılımları ve metaforik eşlemeleri 

analiz edilmiştir. 

Çalışmanın sonucunda, Türkçeye özgü bilişsel modelde kap, 

rakip ve doğal güç metaforlarının önemli bir rol oynadığı tespit 

edilmiştir. 

--69--

https://doi.org/10.18492/dad.282139
https://doi.org/10.1501/Dtcfderg_0000000200


Dinçer, Aslıhan (2017). Korku: Dili, Kavramlaşması, Kültürel 

Boyutu. Uluslararası Türkçe Edebiyat Kültür Eğitim (TEKE) 

Dergisi, 6(2), 769-798. https://doi.org/10.7884/teke.3913 

Bu çalışmada, korku dilinin Türkçedeki kavramsal 

boyutunun, bu duygunun Türkçedeki metaforik ve metonimik 

doğasının ve kültürel yansımalarının incelenmesi amaçlanmaktadır.  

Çalışmada, KAP metaforunun, diğer diller ve kültürlerde 

olduğu gibi Türkçede de yaygın bir şekilde kullanıldığı tespit 

edilmiştir. Korkunun bazen bütün bedeni, bazen de bedenin belirli 

bir parçasını kap olarak seçtiği belirlenmiştir. Bu parçaların, göz, 

yüz, bakış, yürek, ses, ifade, beyin, kafa, zihin, akıl, bilinçaltı, benlik 

ve ruh gibi insana özgü kavramlar olduğu görülmüştür. 

Efeoğlu, Esranur ve Işık-Güler, Hale (2017). Siyasal Bir Varlık 

Olarak Türkiye: Türk, İngiliz ve Amerikan Siyasi Gazete 

Haberleri Söylemlerindeki Vücut Metaforlarına 

Karşılaştırmalı Bir Bakış. Dilbilim Araştırmaları Dergisi, 28(1), 

57-77. https://doi.org/10.18492/dad.287846 

Bu araştırmada, sosyopolitik bir yapı olarak kabul edilen 

Türkiye’nin, uluslararası ve ulusal söylemlerdeki verilerden yola 

çıkarak Lakoff ve Johnson’ın (1980) Kavramsal Metafor Kuramı 

çerçevesinde kavramsal olarak yeniden yapılandırılmasının 

incelenmesi amaçlanmaktadır. Amerikan, İngiliz ve Türk 

gazetelerinden derlenen haberlerden oluşan Political Discourse 

derlem verisi, Charteris-Black’in (2004) Derleme Dayalı Eleştirel 

Metafor Çözümleme yöntemiyle analiz edilmiştir.  

Çalışmanın sonucunda, Türkçe ve İngilizcede Bir CANLI 

olarak Türkiye metaforu bağlamında YAŞAM, VÜCUT ve SAĞLIK 

kaynak alanlarının ortak olarak kullanıldığı tespit edilmiştir. Her iki 

dilde karşılaşılan ÜLKE CANLI BİR VARLIKTIR ana metaforu ve 

buna bağlı alt metaforlar, bulundukları bağlamlarda 

karşılaştırılmıştır. Bu karşılaştırmalar, söz konusu metaforun her iki 
--70--

https://doi.org/10.7884/teke.3913
https://doi.org/10.18492/dad.287846


dilde de benzer kavramsal çerçeveler içinde kullanıldığını ortaya 

koymuştur. 

Baş, Melike (2018). Gazete Köşe Yazılarında Demokrasi 

Kavramına İlişkin Metaforlar: Derlem Temelli Bir Eleştirel 

Metafor Çözümlemesi. Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-

Coğrafya Fakültesi Dergisi, 58(2), 1390-1411. 

https://doi.org/10.33171/dtcfjournal.2018.58.2.11 

Bu çalışmada, demokrasi kavramının gazete yazılarındaki 

metaforik kavramsallaşmasının bilişsel dilbilim çerçevesinde 

incelenmesi amaçlanmaktadır. Çalışmada, veritabanı olarak gazete 

köşe yazılarından oluşan TS Columns Corpus kullanılmıştır. 

Demokrasi sözcüğünün taranması sonucunda ortaya çıkan 

örneklerden 1500’ü rastgele seçilerek incelemeye alınmıştır. Tespit 

edilen metaforların analizi için Charteris-Black’in (2004) Eleştirel 

Metafor Çözümleme yöntemi temel alınmıştır.  

Çalışmanın sonucunda, FİZİKSEL BİR NESNE, HEDEF, 

MÜCADELE, MAKİNE, CANLI BİR VARLIK, YAPI, KAP ve 

ARAÇ gibi temel kaynak alanları tespit edilmiştir. Bu metaforlar, 

demokrasi kavramının sosyal ve politik bir olgu olarak Türkçede 

nasıl kavramsallaştığına dair ipuçları sunmaktadır. 

Kalafat, Şermin (2018). Kültürel Bellek Metaforu Olarak 

Derleme Sözlüğündeki Gökkuşağı Adları. OPUS International 

Journal of Society Researches, 9(16), 1143-1166. 

https://doi.org/10.26466/opus.460117  

Bu çalışmada, gökkuşağı kavramı temel alınarak, 

metaforlaşan bir kavramın adlandırılmasında hangi tür ilgilerin etkili 

olduğu ve meydana gelen farklılaşma sırasında aynı metaforik alanın 

korunup korunmadığı araştırılmaktadır. Bu amaçla, Derleme 

Sözlüğü içerik analizi yöntemiyle taranmış ve 23 gökkuşağı adı 

tespit edilmiştir. Çalışmada, gökkuşağını ifade etmek için verilen bu 

adların metaforik kavramlaşmaları incelenmiştir.  
--71--

https://doi.org/10.33171/dtcfjournal.2018.58.2.11
https://doi.org/10.26466/opus.460117


İnceleme sırasında, metaforik kavramlaşmanın temelindeki 

Türk kültür tarihi ve mitolojisine ait unsurlar araştırılmaya 

çalışılmıştır. Çalışmanın sonucunda, gökkuşağına verilen adların 

Türk kültür ve inancını yansıttığı tespit edilmiştir. 

Yıldız, Hüseyin (2018). Türkiye Türkçesi Ağızları 

Örnekleminde Çingenelerle İlgili Metonimik Anlatımlara 

Örnek Olarak ÇİNGENE = CİMRİ Algısı. MSGSÜ Sosyal 

Bilimler (18), 359-373.  

Bu çalışmada, Türkiye Türkçesi ağızlarında Çingeneler için 

kullanılan abdal, cehūd, çıgań, kıptî ve mutrib gibi adlandırmaların 

nedenleri araştırılmaktadır.  

İnceleme sonucunda, çingeneler için kullanılan yukarıdaki 

adlandırmaların bölgeden bölgeye değişiklik gösterdiği, ancak ortak 

olarak cimri anlamına geldiği ve bu adlandırmaların temelinde 

ÇİNGENE = CİMRİ algısının yattığı tespit edilmiştir. 

Al, Esin (2019). Türkçe Deyimlerde Söz Metaforları Üzerine 

Bir Değerlendirme. Çukurova Üniversitesi Türkoloji 

Araştırmaları Dergisi, 4(2), 391-406. 

https://doi.org/10.32321/cutad.641597 

Bu çalışmada, Türkçe deyimlerde bulunan söz metaforlarının 

incelenmesi amaçlanmaktadır. Çalışmada, söz sözcüğü ve laf, lakırdı 

gibi türevlerinin geçtiği Türkiye Türkçesi deyimlerinde, bu 

kavramın nasıl metaforlaştığı ve hangi imgelere sahip olduğu 

araştırılmıştır.  

Çalışmanın sonucunda, söz kavramının en çok KONTROL 

kaynak alanıyla ve en az DENGE kaynak alanıyla metaforlaştırıldığı 

tespit edilmiştir. 

Baş, Melike (2019). Demokrasi Kavramına İlişkin Türkçe ve 

Amerikan İngilizcesi Metinlerde Karşılaştırmalı Eleştirel 

Metafor Çözümlemesi. Dil ve Edebiyat Dergisi, 16(2), 89-110. 
--72--

https://doi.org/10.32321/cutad.641597


Bu çalışmada, demokrasi kavramının Türkçe ve Amerikan 

İngilizcesindeki metaforik kavramsallaşmalarının derlem tabanlı bir 

şekilde incelenmesi amaçlanmaktadır. 4000 örnekten oluşan 

çalışmanın veritabanı, TS Columns, TUDv3, COCA ve NOW 

derlemlerinden seçilmiş; metaforların belirlenmesi, Pragglejaz 

Grup’un (2007) Metafor Tespit Yöntemi ile yapılmış, yorumlanması 

ise Charteris-Black’in (2004) Eleştirel Metafor Analizi yöntemiyle 

gerçekleştirilmiştir.  

Çalışmanın sonucunda, her iki dilde de canlı organizma, 

hedef-seyahat, yapı-bina, fiziksel nesne ve çatışma kaynak 

alanlarının en yüksek sıklığa sahip olduğu gösterilmiştir. İki dil 

arasında kaynak alanları konusunda eşleşmeler olsa da, sayısal 

dağılımlarının değiştiği görülmüştür. 

Başarır, Murat (2019). Siyasal İletişim Sürecindeki Metaforik 

Üsluba İlişkin Betimleyici Bir Çalışma. Erciyes İletişim Dergisi, 

6(1), 625-640. https://doi.org/10.17680/erciyesiletisim.426267 

Bu çalışmada, siyasal aktörler tarafından üretilen 

mesajlardaki metaforik üslubun betimlenmesi, kullanım gerekçeleri 

ve üstlendiği işlevlerin belirlenmesi amaçlanmaktadır.  

Çalışma sonunda metaforik üslubun farklı mecralarda 

kullanıldığı, kullanım gerekçelerinin ise ifadeleri güçlendirme, dili 

güzelleştirme ve sözlüksel boşlukları doldurma gibi durumlar 

olduğu belirlenmiştir. Ayrıca, ideolojik ve kültürel etkenlerden 

dolayı, metaforun bazı kavramları yüceltme, bazılarını ise yerme 

gibi işlevlerle kullanıldığı tespit edilmiştir. 

Önal, Özay (2020). Türkçede Ses Kavramsal Alanının 

Yapılandırılmasında İmge Şemaları, Kavramsal Metafor ve 

Metoniminin Rolleri. Folklor/Edebiyat, 26(103), 577-596. 

https://doi.org/10.22559/folklor.1232  

--73--

https://doi.org/10.17680/erciyesiletisim.426267
https://doi.org/10.22559/folklor.1232


Bu çalışmada, ses kavram alanındaki sözcüklerin 

somutlaştırılması sonucunda oluşan imge şemaları, kavramsal 

metafor ve metonimilerin incelenmesi amaçlanmaktadır. Çalışmada, 

gürlük, yükseklik ve tını gibi sesin alt bileşenlerinin yanı sıra 

tonlama ve ezgi gibi oluşumların da soyut kavramlar olduğu ve 

somutlaştırma ihtiyacı bulunduğu vurgulanmıştır. Araştırma 

kapsamında, sesbilim, ses fiziği, müzik teorileri, müzik 

ansiklopedileri ve günlük dil verilerinden derleme yapılmıştır.  

Çalışmanın sonucunda, sesin betimlenmesinde yalnızca 

sesbilim ve müzik üstdili değil, aynı zamanda günlük dilin de ses 

kavram alanıyla ilgili zengin metaforlar içerdiği ortaya konulmuştur. 

Karadağ, Bilge Merve ve Burnaz, Seda (2021). Türkçede İşlek Bir 

Metaforik Neoloji Öbeği: X+Kafası. Dilbilim (36), 83-104. 

https://doi.org/10.26650/jol.2021.849022 

Bu çalışmada, X+kafası yapısında kurulan neolojizmlerin 

derlem tabanlı bir yöntemle yapı, kullanım ve anlam özelliklerinin 

belirlenmesi amaçlanmaktadır. Bu bağlamda öncelikle neolojizm, 

metafor, metaforik neolojizm, hapax legomena kavramları ve 

birbiriyle olan ilişkileri açıklanmıştır. Ardından Türkçe Ulusal 

Derlemi ve sosyal medya platformlarından derlenen verilerden 

hareketle anlambilimsel özellikleri analiz edilmiştir. Son aşamada 

toplam 54 kişi üzerinde uygulanan bir anketle dil topluluğunda 

X+kafası kalıbının anlaşılabilirliği, tek başına kullanımı ile bağlam 

içinde kullanımı arasındaki farklar ölçülmüştür. 

Araştırma sonucunda, X+kafası söz öbeğinin hapax 

aşamasını geçmiş bir metaforik neolojizm olduğu sonucuna 

varılmıştır. 

Eriş, Emrah ve Bulak, Şahap (2021). Küresel Ekonomi 

Piyasalarında Sıkça Kullanılan Bazı Terimlere Türkçe 

karşılıklar II. RumeliDE Dil ve Edebiyat Araştırmaları Dergisi 

(24), 1272-1285. https://doi.org/10.29000/rumelide.997968 
--74--

https://doi.org/10.26650/jol.2021.849022
https://doi.org/10.29000/rumelide.997968


Bu çalışmada, hızla küreselleşen ekonomi alanında Türkçede 

yeni ve yaygın olarak kullanılmaya başlanan Batı kökenli alıntı 

terimlere Türkçe karşılıklar önerilmesi amaçlanmaktadır. Bu amaçla, 

alıntı terimlerin kökenleri ve tarihsel süreçteki fonetik ile morfolojik 

değişimleri incelenmiş; ardından kültürel bağlamdaki anlam 

farklılıkları göz önünde bulundurularak Türkçe karşılıklar 

önerilmiştir. 

İnceleme sonucunda, ekonomi piyasalarında sıkça kullanılan 

terimlerin çoğunun metaforik yapılar üzerine kurulu olduğu tespit 

edilmiştir. Bu bağlamda, Türk kültüründe anlam taşımayan 

metaforlar için terimin ifade ettiği anlam esas alınarak karşılıklar 

önerilmiş; Batı ve Türk kültürlerinde farklı anlamlar taşıyan 

metaforlar için ise yakın anlamlı Türkçe metaforlar tercih edilmiştir. 

Bu çerçevede, liquid market:nakit piyasası, bull market:yükselen 

piyasa, widow-and-orphan stock:kazanç garantili hisse, 

volatility:oynaklık, headwing:ters rüzgar, tailwind : doğru rüzgar, 

hold:elde tutma, fodl, elden çıkarma, antitrust, tekelleşme karşıtı, 

shill:yanıltıcı özendirme, zero sum game:sıfır sonuçlu oyun olmak 

üzere 11 terim Türkçeleştirilmiştir.  

Baş, Melike (2021). Tat- Eyleminin Anlam Genişlemesi Üzerine 

Bir İnceleme. Akademik Dil ve Edebiyat Dergisi, 5(2), 1538-1557. 

https://doi.org/10.34083/akaded.961005 

Bu çalışmanın amacı, derlem tabanlı bir yöntemle tat- fiilinin 

kullanım ve anlam özelliklerini belirlemektir. Bu doğrultuda, Türkçe 

Ulusal Derlem v3te yapılan tat- sorgusu ile fiilin eş dizimlileri tespit 

edilmiş; ardından en sık kullanılan ilk yüz sözcük anlam alanlarına 

ayrılarak bağımlı dizin satırları incelenmiştir.  

Çalışma, tatma duyusunun yalnızca yemek kavram alanında 

değil, duygular, soyut kavramlar ve bilişsel durumların ifade 

edilmesinde de kullanıldığını ortaya koymuştur. Ayrıca, farklı 

duyuların (görme, işitme, koklama, dokunma) anlatımında 

--75--

https://doi.org/10.34083/akaded.961005


sinestezik anlam taşıdığı saptanmıştır. Çalışmada tanımlanan 

DENEYİMLEMEK TATMAKTIR, FARKINA VARMAK / 

BİLMEK / ÖĞRENMEK TATMAKTIR ve BİR DUYGUYU 

HİSSETMEK TATMAKTIR metaforlarının, BİLİŞ ALGIDIR üst-

metaforuyla örtüştüğü ve önceki çalışmaların bulgularıyla uyum 

gösterdiği sonucuna varılmıştır. 

Güngör, Süleyman (2021). Siyasal Dilde Metafor Kullanımı: 

Devlet Bahçelinin Örnek Metinlerinin Söylem Analizi. 

Milliyetçilik Araştırmaları Dergisi, 3(1), 107-141. 

Bu çalışmada Devlet Bahçelinin farklı zamanlarda yaptığı üç 

konuşma ve bir yazılı basın açıklaması analiz edilerek, metinlerdeki 

metafor, benzetme, mecaz ve nitelemelerin siyasal söyleme katkıları 

araştırılmıştır.  

Araştırma sonucunda, Bahçelinin söylemlerinde metaforik 

unsurları; özellikle soyut kavramları somutlaştırarak söylemini 

güçlendirmek ve anlamı netleştirerek yanlış anlaşılma ihtimalini 

azaltmak amacıyla bilinçli olarak kullandığı tespit edilmiştir. 

Metaforik unsurların kullanımı, Milliyetçi bir lider olarak Bahçeliye, 

halkın kültürel kodlarına atıfta bulunan bir üslupla değerlerini ve 

duygularını ifade etme imkânı da kazandırmakta, bu da millî kültür 

mirasını temsil etmesini sağlamaktadır. Ayrıca Bahçelinin bu 

üslubuyla, seslendiği halka içlerinden birisi olduğu mesajını 

vermektedir. Bahçelinin siyasal söylemindeki dil ve üslubun, 

metinlerin genel olarak görece uzun cümlelerden oluşmasına neden 

olduğu gözlemlenmiştir. Bununla birlikte, fikri ve ideolojik analizler 

ile olgusal durumların aktarımında, kelimeleri birincil anlamlarında 

kullanmayı tercih ettiği ve daha kısa cümleler kurduğu tespit 

edilmiştir. 

Özavşar, Resul (2021). Ölümü Kavramsallaştırma ya da 

Anlamlandırma: Ölümle İlgili Deyimlerde Kavramsal Metafor 

--76--



ve Metonimiler. Dicle Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Dergisi (26), 108-120. 

Bu çalışmada, Türkiye Türkçesindeki ölmek ve öldürmek 

anlamındaki deyimler, Lakoff ve Johnson’ın (1980) Kavramsal 

Metafor Kuramı çerçevesinde ele alınmıştır.  

Araştırma bulguları, deyimlerin arka planında ÖLÜM BİR 

YOLCULUKTUR; YAŞAM DEĞERLİ BİR TİCARİ METADIR; 

ÖLÜM BİR HESAPTIR; ÖLÜM BİR UYKUDUR; ÖLÜM BİR 

DÜŞMANDIR; BEDEN BİR BİNADIR; DÜNYA HAYATI BİR 

YİYECEKTİR; ÖLÜM HİÇLİKTİR kavramsal metaforlar yatmakta 

olduğu görülmüştür. Ölmek ve öldürmek kavramlarına ilişkin 

metonimik yapılar ise şu şekilde sınıflandırılmıştır: Ölümü 

işaretleyen durumlar, ölünün kazandığı imajlar, ölüm biçimleri, 

ölünün bulunduğu mekanlarla ilişkiler, ölümün engellediği 

durumlar, ölümün sahibinin eylemleri, ölüm sebepleri ve ölünün 

taşınma biçimleri. Neredeyse ölmek yerine kullanılan deyimlere de 

bu sınıf içinde değerlendirilmiştir. 

Bülbül Oğuz, Betül (2021). Atasözlerinde Yönelim Metaforları. 

RumeliDE Dil ve Edebiyat Araştırmaları Dergisi (23), 259-273. 

https://doi.org/10.29000/rumelide.948337 

Bu çalışmada, Türkçede kullanılan atasözlerindeki yönelim 

metaforları dilbilimsel bir yaklaşımla incelenmiş ve bu metaforlar 

aracılığıyla Türk düşüncesindeki uzay-mekân kavramlaştırmasının 

ayrıntılarının ortaya konması hedeflenmiştir. Atasözlerinde yer alan 

yönelim metaforları, Lakoff ve Johnson’ın (1980) Kavramsal 

Metafor Kuramı çerçevesinde ele alınmış; yukarı-aşağı, ileri-geri, 

yakın-uzak, iç-dış yön kavramları temelinde sınıflandırılmıştır.  

Çalışma sonucunda MUTLU OLAN 

YUKARIDADIR/KEDERLİ OLAN AŞAĞIDADIR; SAĞLIK ve 

HAYAT YUKARIDADIR/HASTALIK ve ÖLÜM AŞAĞIDADIR; 

İYİ OLAN YUKARIDADIR/KÖTÜ OLAN AŞAĞIDADIR; 

ÖNDE OLAN BAŞARILI, SAĞLIKLI ve 

--77--

https://doi.org/10.29000/rumelide.948337


HUZURLUDUR/ARKADA (GERİDE) OLAN MUTSUZ, 

KORUNMASIZ, HASTA ve TEHLİKELİDİR; YAKIN OLAN 

İYİDİR/UZAK OLAN KÖTÜDÜR; YAKIN OLAN 

DOSTTUR/UZAK OLAN DÜŞMANDIR; İYİ, SAĞLIKLI OLAN 

YAKINDA VEYA İÇERİDEDİR/KÖTÜ VEYA HASTALIKLI 

OLAN UZAKTA VEYA DIŞARIDADIR kavramsal metaforları 

tespit edilmiştir. Araştırma sonucunda, atasözlerindeki yönelim 

metaforlarının yalnızca somut mekânsal algılarla sınırlı kalmadığı, 

aynı zamanda soyut düşünce yapılarının, toplumsal normların ve 

duygusal deneyimlerin ifadesinde de kullanıldığı görülmüştür. 

Aygüneş, Mehmet (2022). Güzellik Sadece Güç müdür? Derlem 

Tabanlı Bir Metafor İncelemesi. Dilbilim Araştırmaları Dergisi, 

33(2), 247-280. https://doi.org/10.18492/dad.1125115 

Bu çalışmada, güzellik kavramının dilde nasıl 

kavramsallaştırıldığı Lakoff ve Johnson’ın (1980) Kavramsal 

Metafor Kuramı uyarınca incelenmiştir. Araştırma, 73.268 

sözcükten oluşan bir bütünce üzerinden gerçekleştirilmiş ve güzellik 

ile ilişkili metaforların kaynak alanları analiz edilmiştir.  

Bulgular, güzelliğin en yaygın olarak GÜZELLİK, 

FİZİKSEL BİR NESNEDİR (%59,38) ve GÜZELLİK, GÜÇTÜR 

(%20,52) metaforlarıyla ifade edildiğini ortaya koymuştur. Bu 

bulgular, önceki araştırmalardan farklı olarak, gücün güzellik 

kavramsallaştırmasında tek kaynak alan olmadığını, aksine fiziksel 

bir nesne olarak güzelliğin daha büyük bir yer tuttuğunu göstermiştir. 

Güzelliğin ayrıca bir yer (%8,29), bir giz (%6,11), bir bitki (%3,4) 

ve bir besin (%2,18) gibi diğer metaforik yapılarda sunulduğu da 

belirlenmiştir. Elde edilen sonuçlar, güzelliğin bir olay yapısı 

sunduğunda kaynak ve hedef alanlar arasında çok boyutlu bir 

eşleşme olduğunu, ancak bir zincirin parçası olarak ele alındığında 

kaynak ve hedef alan arasındaki eşleşmenin tek bir özellikle 

sınırlandığını göstermektedir. 

--78--

https://doi.org/10.18492/dad.1125115


Çakır, Cihan ve Köseliören, Mihrali (2022). Medyada 

Metaforik Temsil: Göçmenler Üzerine Bir Çalışma. Sosyal 

Mucit Academic Review, 3(2), 237-262. 

https://doi.org/10.54733/smar.1166676 

Bu araştırma, 1 Ocak 2022 ile 31 Ağustos 2022 tarihleri 

arasında yüksek tirajlı Yeni Şafak ve Cumhuriyet gazetelerinde 

yayımlanan haberlerde göçmenlerin metaforik temsillerini inceleyen 

nitel bir çalışmadır. Araştırmada önceki çalışmalardan yararlanılarak 

6 metaforik tema belirlenmiş ve bu temalar doğrultusunda 48 haber 

incelenmiştir. Haberler, gazetelerin çevrim içi arşivlerinde göçmen, 

mülteci ve sığınmacı anahtar kelimeleriyle yapılan aramalar sonucu 

elde edilmiştir. İnceleme, eleştirel söylem analizinin bir parçası olan 

eleştirel metafor analizi yöntemiyle gerçekleştirilmiştir.  

Bulgular, haberlerde kullanılan göçmen metaforlarının 

çoğunlukla olumsuz bir çerçeve sunduğunu ve ev sahibi ülkeyi üstün 

bir konuma yerleştiren bir anlam ürettiğini göstermektedir. Haberler, 

göçmenleri birey olmaktan çok, insan dışı bir nesne olarak sunma 

eğilimindedir. Ayrıca, dost-düşman ayrımlarıyla biz ve öteki 

kavramları arasında keskin bir karşıtlık yaratıldığı gözlemlenmiştir. 

Sonuç olarak, mülteciler genellikle ev sahibi toplumlar için bir tehdit 

unsuru olarak tanımlanmaktadır. 

Çolak, Esra (2022). Rso-49 Kuran Tercümesindeki Bazı 

Deyimlerde Anlam Aktarımları. Iğdır Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Dergisi (30), 133-153. 

https://doi.org/10.54600/igdirsosbilder.1067732 

Bu çalışma, 19. yüzyılda Kâtip İsmaîl tarafından derkenar 

olarak yazılmış ve Svetozar Markovic Kütüphanesinde 001035188 

numarada kayıtlı Rso-49 Kuran Tercümesindeki bazı deyimlerdeki 

anlam aktarımlarını incelemektedir. Araştırma kapsamında, Rso-49 

Kuran Tercümesinde yer alan deyim örnekleri tespit edilmiş ve bu 

deyimler, anlam aktarımı türlerine göre sınıflandırılmıştır. 

--79--

https://doi.org/10.54733/smar.1166676
https://doi.org/10.54600/igdirsosbilder.1067732


Çalışmada üç temel gruplama yapılmıştır: (i) Deyimlerin anlamı, 

geçmişte yaşanmış bir olay, durum ya da yaşantıya gönderme 

yapıyorsa, bu deyimler alüzyon olarak sınıflandırılmıştır; (ii) deyim 

anlamı ile deyimlik anlam yapılanması arasındaki ilişki benzerliğe 

dayalı ise, bu deyimler metafor grubuna dâhil edilmiştir; (iii) deyim 

anlamı, deyimlik anlam yapılanmasını doğrudan içeriyorsa, bu 

deyimler metonimi temelinde oluşan deyimler olarak 

değerlendirilmiştir.  

Çalışma sonuçları, incelenen deyimler arasında metafor 

temelli deyimlerin en yaygın kullanımda olduğunu ortaya 

koymuştur. 

Gen Kaya, Sıla (2022). Olay Yapısı Metaforlarının Bir 

Görünümü: Zorluklar Hareketin Engelleridir. Çukurova 

Üniversitesi Türkoloji Araştırmaları Dergisi, 7(2), 1091-1115. 

https://doi.org/10.32321/cutad.1177270 

Bu çalışmada, Türkiye Türkçesinde ZORLUKLAR HAREKETİN 

ENGELLERİDİR metaforunun dilsel görünümleri incelenmiştir. 

Çalışmanın amacı, Lakoff ve Johnson’ın (1980) Kavramsal Metafor 

Kuramı temelinde, zorlukların engeller bağlamında 

kavramsallaştırılma biçiminin metaforik dil kullanımına nasıl 

yansıdığını ortaya koymaktır. Araştırmada, 1934 ve 2001 yılları 

arasında yazılmış yedi romandan oluşturulmuş örneklemden 

yararlanılmıştır. Veriler, ZORLUKLAR HAREKETİN 

ENGELLERİDİR metaforunu yansıtan ifadelerle sınırlandırılmış ve 

bu ifadelerin tespiti için Pragglejaz Group’un (2007) geliştirdiği 

Metafor Belirleme Yöntemi (Metaphor Identification Procedure) 

uygulanmıştır. 

İnceleme sonucunda, ZORLUKLAR HAREKETİN 

ENGELLERİDİR metaforunun, soyut zorlukların fiziksel engellerle 

kavramsallaştırılmasını sağladığı belirlenmiştir. Bu metafor, 

eylemleri varış noktasına doğru yönelen, öz iradeyle gerçekleştirilen 

--80--

https://doi.org/10.32321/cutad.1177270


hareketler olarak tasvir ederken, zorlukları ise bu hareketi 

engelleyen unsurlar olarak tanımlar. İmaj şeması temelli olan bu 

metafor, günlük bilgi ve deneyimlere dayanan bir kavramsallaştırma 

süreci ile soyut zorlukların fiziksel engeller aracılığıyla 

anlaşılmasına olanak tanır. Bu bağlamda Türkiye Türkçesinde 

metaforik zorlukların (i) fiziksel engeller, (ii) yükler, (iii) karşıt 

güçler (iv) arazi ve hava koşulları (v) enerji kaynağının yetersizliği 

şeklinde sınıflandırıldığı belirlenmiştir. 

Gökgöz, Saile Selenga (2022). Osmanlı Evrakında Türk Politik 

Mecazı: Moskof. Çukurova Üniversitesi Türkoloji Araştırmaları 

Dergisi, 7(2), 1036-1090. https://doi.org/10.32321/cutad.1182582 

Bu makalede, Osmanlı-Türk Evrakında yer alan Moskof 

ifadesinin, Türk-Rus ilişkilerinin uzun tarihsel süreçleri boyunca 

kazandığı anlam yükü ve mecazlaşma süreci incelenmiştir. Çeşitli 

metin örnekleri üzerinden bu özgün Osmanlı-Türk politik mecazının 

Türk yazı dilinde işlenişi ve Osmanlı devlet-toplum yapısı, egemen 

devletler, toplumlar ve uluslararası ilişkiler bağlamında zaman 

içinde gösterdiği gelişmeler ele alınmıştır. Araştırmada, bu ifadenin 

politik, toplumsal ve kültürel kavramsallaşma ve mecazlaşma 

sürecinin başlangıç noktası olarak İstanbul’un fethi kabul edilmiştir. 

Moskof kavramı yalnızca Osmanlı sınırları içinde 

değerlendirilmemiş; Osmanlı dışındaki genel Türk tarihi ve 11. 

yüzyıldan günümüze kadarki Türkiye tarihi ile de ilişkilendirilmiştir.  

Özkan Kurt, Fatma (2022). Türkçede Hayvan Adlarının 

Metaforik Kullanımları. Korkut Ata Türkiyat Araştırmaları 

Dergisi (8), 273-294. 

https://doi.org/10.51531/korkutataturkiyat.1130229 

Bu çalışmada, Türkçe hayvan ifadeleri üzerinden insan-

hayvan ilişkisine dair Türklerin zihinsel yansımalarının Lakoff ve 

Johnson’ın (1980) Kavramsal Metafor Kuramı çerçevesinde 

incelenmesi amaçlanmıştır. Araştırma, betimsel analiz ve içerik 

--81--

https://doi.org/10.32321/cutad.1182582
https://doi.org/10.51531/korkutataturkiyat.1130229


analizi yöntemleriyle gerçekleştirilmiştir. Verilerin toplanması 

sürecinde, Türkçe Sözlükten yola çıkılarak bir hedef hayvan adları 

listesi oluşturulmuş, ardından bu liste Türkçe Ulusal Derlemdeki 

yazılı metinler üzerinde taranmıştır. Elde edilen veriler, her bir 

hayvan adının kullanım bağlamı dikkate alınarak değerlendirilmiştir. 

Kullanım bağlamları, olumlu, nötr ve olumsuz değerler şeklinde 

sınıflandırılmıştır. 

Araştırma bulguları, Türkçede kullanılan hayvan adlarının, 

HAYVAN kaynak alanından İNSAN hedef alanına taşınan İNSAN 

HAYVANDIR ve İNSANIN DAVRANIŞI HAYVANIN 

DAVRANIŞIDIR kavramsal metaforları çerçevesinde 

oluşturulduğunu göstermektedir. Ayrıca, bu tür ifadelerin Türk 

toplumu ve kültüründe genellikle olumsuz bir anlam taşıdığı da 

tespit edilmiştir. 

Özyetgin, Ayşe Melek ve Gökpınar, Berna (2022). Nevâdirüt 

Tevâriḫ Adlı Eserde Geçen Kahramanlık Temalı 

Atasözlerindeki Metaforların İncelenmesi. Dil Araştırmaları, 

16(30), 39-52. https://doi.org/10.54316/dilarastirmalari.1079666 

Bu çalışmada, 16. yüzyılda Mısır sahasında Abdussamed 

Diyarbekrī tarafından yazılan Nevâdirüt-Tevâriḫ adlı eser, Lakoff ve 

Johnson’ın (1980) Kavramsal Metafor Kuramı çerçevesinde 

kahramanlık temalı atasözlerindeki metaforlar açısından 

incelenmiştir. Çalışma eserin 1. ve 226. varaklarıyla 

sınırlandırılmıştır.  

İnceleme sonucunda, Nevâdirüt-Tevâriḫin geniş bir söz 

dağarcığına sahip olduğu görülmüş ve eserde 240 atasözü tespit 

edilmiştir. Bunlar arasında metafor içeren kahramanlık temalı 21 

atasözü saptanmıştır. Atasözlerinde İNSAN HAYVANDIR şemasına 

bağlı GENÇ ERKEK KUZUDUR, İNSAN ASLANDIR, İNSAN 

ATTIR kavramsal metaforları tespit edilmiştir. Ayrıca İNSAN 

GÜNEŞTİR; SANCI SIKINTIDIR; İNSAN OKÇUDUR; DEVLET 

--82--

https://doi.org/10.54316/dilarastirmalari.1079666


CANLIDIR; DEVLET/ TALİH KUŞTUR; DEVLET/ TALİH 

CANLIDIR; BEL MEKÂNDIR; UYGUN DURUM MEKÂNDIR; 

KANUN HAKİMİYETTİR; İNSAN ÖLDÜRME KANDIR; 

KÖTÜLÜK KANDIR/İYİLİK SUDUR; KÖTÜLÜK ve İYİLİK 

SIVI MADDEDİR; YİĞİTLİK SAYISAL DEĞERDİR; HİLE 

SAYISAL DEĞERDİR; YİĞİTLİK MİKTARDIR; HÜKÜM 

SAHİP OLUNAN ŞEYDİR; HÜKÜM NESNEDİR kavramsal 

metaforları da belirlenmiştir.  

Dinçaslan, Mehmet Fatih (2023). Kirpi ̴ Kipri, Kirpik ̴ Kiprik 

Kelimeleri Üzerine. Korkut Ata Türkiyat Araştırmaları Dergisi 

(13), 771-784. 

https://doi.org/10.51531/korkutataturkiyat.1386129 

Bu çalışma, kirpi ~ kipri ve kirpik ~ kiprik kelimelerinin 

tarihsel ve çağdaş Türk yazı dillerindeki leksik, fonolojik, morfolojik 

ve semantik özelliklerini analiz etmeyi hedeflemiştir. Çalışma 

doğrudan metaforlarla ilgili olmamakla birlikte, kelimelerin edebi ve 

kültürel bağlamlarda nasıl metaforik anlamlar taşıdığına dair 

analizler içermektedir. İncelemenin ilk aşamasında anahtar 

kelimelerin etimolojik kökenlerini tespit etmek için tarihî sözlükler 

ve etimoloji kaynakları taranmıştır. İkinci aşamada, kelime sonu -k 

ünsüzüyle biten organ adı kirpik ile hayvan adı kirpi arasında 

fonolojik, morfolojik ve semantik bağlar araştırılmıştır. Üçüncü 

aşamada ise bu kelimelerde görülen metatez olgusu ayrıntılı biçimde 

ele alınmıştır. 

İncelemenin metaforlarla ilişkili olan son aşamasında, 

metafor analiziyle birlikte bu kelimelerin edebi ve kültürel 

bağlamdaki çağrışımları incelenmiştir. Burada Kirpi ↔ Kirpik ↔ 

Ok kelimeleri arasında gelişen anlam ilişkisi özellikle Klasik Türk 

şiiri ve Halk şiirlerinde kirpik mazmununun sevgilinin aşığa attığı 

okları temsil etmesi ve kirpi hayvanının sırtındaki dikenlerin oka 

benzetilmesi gibi metaforik kullanımlara odaklanarak açıklanmıştır. 

--83--

https://doi.org/10.51531/korkutataturkiyat.1386129


Özdemir, Nurgül (2023). Türk ve Rus Üniversite Sloganlarının 

Söylem Analizi. Söylem Filoloji Dergisi, 8(3), 1156-1173. 

https://doi.org/10.29110/soylemdergi.1374653 

Bu çalışmada, Türkiye ve Rusya üniversitelerinin sloganları 

söylem analizi yöntemiyle incelenerek eğitim alanında öne çıkan ana 

temaların karşılaştırılması hedeflenmiştir. Metafor çalışmanın 

anahtar kelimelerinden biri olarak verilmekle birlikte çalışma 

genelinde bu konuya odaklanmamıştır. 148 Türk ve 113 Rus 

üniversite sloganının analiz edildiği bu çalışmada, metaforik 

kullanımlara ilişkin sunulan tek örnek, Artvin Çoruh Üniversitesinin 

Zirvedeki Yeriniz sloganıdır. Bu ifade, üniversitenin bulunduğu 

bölgenin yüksek rakımına işaret ederken, aynı zamanda eğitim, 

kariyer ve yaşamda elde edilen başarıyı da metaforik bir anlamda 

yansıtmaktadır.  

Çalışma sonucunda, Türkçe sloganlarda metaforik açıdan 

üniversitenin bir rehber, yuva, doğuş noktası; üniversite eğitiminin 

ise yükselme ya da girişim süreci olarak ifade edildiği sonucuna 

ulaşılmıştır. 

Sağ Yener, Zehra (2023). Evliya Çelebi Seyahatnamesinde 

Mutluluk ve Üzüntü Metaforları. FSM İlmi Araştırmalar İnsan 

ve Toplum Bilimleri Dergisi (22), 315-347. 

https://doi.org/10.16947/fsmia.1408496 

Bu çalışmada, Evliya Çelebinin Seyahatnamesinde yer alan 

mutluluk ve üzüntü metaforları, Lakoff ve Johnson’ın (1980) 

Kavramsal Metafor Teorisi çerçevesinde analiz edilmiştir. 

Araştırmada nitel yöntemlerden doküman analizi yöntemi tercih 

edilmiştir.  

İnceleme sonucunda tespit edilen mutluluk metaforları kendi 

içinde üç grupta incelenmiştir: (i) yapısal metaforlar: MUTLULUK 

AKLA ZARAR VERİCİDİR; MUTLULUK CANLILIKTIR; 

MUTLULUK GENİŞLİKTİR; MUTLULUK YİYECEKTİR; 

--84--

https://doi.org/10.29110/soylemdergi.1374653
https://doi.org/10.16947/fsmia.1408496


MUTLULUK MEKÂNDIR; MUTLULUK BİR KAPTIR; 

MUTLULUK NESNEDİR, (ii) yönelim metaforları: MUTLULUK 

YUKARIDADIR, (iii) kapsayıcı metaforlar: KALP 

MUTLULUĞUN KABIDIR; YÜZ MUTLULUĞUN KABIDIR; 

olarak sınıflandırılmıştır. Üzüntü Metaforları ise iki grupta 

incelenmiştir: (i) Yapısal metaforlar: ÜZÜNTÜ ATEŞTİR; 

ÜZÜNTÜ BİR YÜKTÜR; ÜZÜNTÜ FİZİKSEL BİR HASARDIR; 

ÜZÜNTÜ AKLA ZARAR VERİCİDİR; ÜZÜNTÜ 

HASTALIKTIR; ÜZÜNTÜ YİYECEKTİR; ÜZÜNTÜ 

DÜŞMANDIR; ÜZÜNTÜ DARLIKTIR; ÜZÜNTÜ KİRDİR, (ii) 

kapsayıcı metaforlar: KALP ÜZÜNTÜNÜN KABIDIR; ÜZÜNTÜ 

BİR; KAPTAKİ SIVIDIR. Bu sonuçlar, dillerde soyut alanların 

hedef alan olarak, genellikle daha somut alanlar olan kaynak alanlar 

aracılığıyla algılandığını ve deneyimlendiğini ortaya koymaktadır. 

Ulutürk Sakarya, Yasemin (2023). Geyik Metaforunun 

Kullanımı Üzerine: Bulgaristan’da Geyik Avı. Korkut Ata 

Türkiyat Araştırmaları Dergisi (10), 268-281. 

https://doi.org/10.51531/korkutataturkiyat.1256247 

Bu çalışmada, öncelikle Türk kültüründe geyik metaforunun 

anlam dünyasına dair genel bir çerçeve çizilmiş, ardından 1984 

yılında Bulgaristan’da yaşanan soya dönüş hareketi bağlamında 

geyik avı metaforunun anlamında meydana gelen değişim 

incelenmiştir. Bu dönemde yürütülen Türk kimliklerinin yok 

edilmesine yönelik girişimler sırasında hükümetin politikalarına 

karşı çıkan Türkleri birer geyik olarak avlama, yakalama ve işkence 

etme şeklinde anlam değişikliğine uğramış olduğu görülmüştür. 

Sabri Tata’nın Geyik Avı romanı üzerinden, bu metaforun 

somutlaşması incelenerek Bulgaristanlı Türklerin yaşadıkları 

zulümler ve bu baskıların onları zorunlu göçe sürükleyişi ele 

alınmıştır. 

Yeşilova, Lale ve Özyetgin, Ayşe Melek (2023). Nevâdirül-

Emsâldeki Su Konulu Deyimlerde Metaforların İncelenmesi. 

--85--

https://doi.org/10.51531/korkutataturkiyat.1256247


HUMANITAS - Uluslararası Sosyal Bilimler Dergisi, 11(21), 

349-362. https://doi.org/10.20304/humanitas.1228657 

Bu çalışmada, 17. yüzyılda, Mîrek Muhammed Nakşîbendî-i 

Taşkendî tarafından yazılmış Türkçe açıklamalı Farsça atasözü ve 

deyimler sözlüğü olan Nevâdirül-Emsâl’deki su konulu deyimler, 

Lakoff ve Johnson’ın (1980) kavramsal metafor teorisine göre 

incelenmiştir.  

Eserde Farsça madde başı olan 6 su konulu deyim üzerine 

yapılan incelemede SU İSTEKTİR; SU İFŞA OLMAKTIR; SU 

HEDEFTİR; SU VARLIKTIR; YAĞMUR GÜÇLÜKTÜR; SU 

İLİŞKİDİR olmak üzere altı kavramsal metafor tespit edilmiştir. 

Belirlenen her kavramsal metafor için Türkiye Türkçesinde aynı 

metaforik düzleme sahip olan deyimler sıralanarak anlamlarıyla 

birlikte listelenmiştir. 

Karadağ, Bilge Merve (2024). 1915 Olaylarının 100. Yılında 

Türk Basını: Bir Metafor Çözümleme Çalışması. Türk Dünyası 

Araştırmaları, 136(268) (Şubat): 99-124. 

https://doi.org/10.55773/tda.1354686 

Bu çalışmada, Türk ulusal basınında Ermeni iddiaları ve 

tehcir olaylarının metaforik olarak nasıl kavramsallaştırıldığı 

kullanımları Lakoff ve Johnson’ın (1980) Kavramsal Metafor 

Kuramı çerçevesinde araştırılmıştır. Çalışmada 24 Nisan 2018 tarihli 

Posta, Hürriyet, Sözcü ve Haber Türk gazeteleri derlem olarak 

kullanılmıştır.  

İncelenen beş gazetede toplam 14 yazarın Ermeni iddialarını 

köşesine taşıdığı, bunlardan beş tanesinin Ermeni iddialarını 

reddederken diğerlerinin kabul ettiği görülmüştür. Derlem üzerinde 

Pragglejaz Grup tarafından geliştirilen Metafor Tespit Yöntemi 

(Metaphor Identification Procedure) vasıtasıyla yapılan inceleme 

sonucunda toplam 33 metaforik ifade tespit edilmiştir. Bu metaforik 

kullanımlarda, 1915 olaylarının genellikle ARAÇ olarak 

--86--

https://doi.org/10.20304/humanitas.1228657
https://doi.org/10.55773/tda.1354686


kavramsallaştırıldığı ve bu kavramsallaştırmanın, olayları tarihî 

bağlamda normalleştirerek Ermeni iddialarını kabul ettirmeye 

yönelik bir algı oluşturduğu belirlenmiştir. Ayrıca, sözde soykırım en 

çok CANLI BİR VARLIK metaforuyla ifade edilmiş; kökleri 

Anadolu’da olan, tanınmayı ve yüzleşmeyi bekleyen bir varlık 

olarak ele alınmıştır. Araştırmada, sıkça kullanılan bir diğer 

kavramsal alanın AYDINLIK-KARANLIK ve YUKARI-AŞAĞI 

metaforları olduğu tespit edilmiştir. Bu metaforlarla, Ermeni 

iddialarını kabul etmeme durumu karanlık, hapishane ve bataklık 

gibi olumsuz imgelerle kavramsallaştırılmıştır. Buna karşılık, 

yüzleşme ile ilişkilendirilen ferahlama, tazelenme, aydınlanma ve 

hafifleme gibi olumlu kavramlar ise bu metaforik alanlarda gelecekte 

gerçekleşmesi beklenen durumlar olarak kodlanmıştır. 

Sargın, Meltem (2024). Türk Argosunda Erkek ve Kadın 

Eğretilemeleri. IBAD Sosyal Bilimler Dergisi (16), 154-166. 

https://doi.org/10.21733/ibad.1480561 

Bu çalışmada, Türkçe argodaki kadın ve erkek eğretilemeleri 

gönderimleri açısından incelenmiş, bu eğretilemelerin toplumsal 

cinsiyet bağlamında nasıl bir anlam taşıdığı ve hangi kavram 

alanlarından türetildiği analiz edilmiştir. Bu doğrultuda Türkçenin 

Büyük Argo Sözlüğünde kadın ve erkek eğretilemeleri içeren argolar 

derlenmiş, ardından bunların hangi kaynak alanlardan türediği 

araştırılmıştır.  

Araştırma sonuçlarında, erkeklerin daha olumlu ve güçlü 

kavramlarla ilişkilendirilirken; kadınların daha olumsuz, güçsüz ve 

nesneleştirici kavramlarla bağdaştırıldığı; eşit olmayan bir statüde 

konumlandırıldığı ve genellikle cinsel obje olarak betimlendiği 

belirlenmiştir. Ayrıca, argonun ataerkil bir toplumsal yapıyı 

yansıttığı ve Türk toplumunun erkeği yücelten, kadını ise aşağılayan 

bir bilişsel ve ideolojik düzene sahip olduğu saptanmıştır. Bu 

bulgular, dilin erkek merkezli bir yapı sergilediği görüşünü 

--87--

https://doi.org/10.21733/ibad.1480561


desteklemekte ve kadın eğretilemelerinin evrensel bir olumsuzluk 

taşıdığını göstermektedir. 

Sonuç 

Bu çalışmada Dergipark Akademik veritabanında yer alan 

Yeni Türk alanındaki metafor konulu makaleler incelenmiştir. 

Araştırma sonucunda 37 makaleye ulaşılmıştır. İncelenme 

sonucunda, bu alanda yazılmış ilk makalenin 2011 yılına ait olduğu 

fakat daha sonraki yıllarda bu konuyla ilgili çalışma yapılmadığı 

belirlenmiştir. 2021-2023 yılları arasında ise makale sayısında 

belirgin bir artış olduğu gözlemlenmiştir. 

Şekil 1. Yeni Türk dili alanındaki metafor konulu makalelerin basım 

yıllarına göre dağılımı 

 
 

Metaforla ilgili dil alanındaki yazılar 25 farklı dergide 

yayınlanmıştır. Bu konuda birden fazla makale yayımlayan dergiler 

sırasıyla şunlardır: Korkut Ata Türkiyat Araştırmaları Dergisi (3), 

Dilbilim Araştırmaları Dergisi (3), Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-

Coğrafya Fakültesi Dergisi (2), RumeliDE Dil ve Edebiyat 

Araştırmaları Dergisi (2) 

0

1

2

3

4

5

6

7

8

20
11

20
12

20
13

20
14

20
15

20
16

20
17

20
18

20
19

20
20

20
21

20
22

20
23

20
24

--88--



Makalelerin %60’ı kadın yazarlar tarafından yazılmıştır.  

Makalelerin sadece %14’ü birden fazla yazar tarafından yazılmıştır. 

Çok yazarlı makalelerin tamamında ekipler kendi hemcinslerden 

oluşmaktadır. 

İçerik açısından yapılan değerlendirmelerde makale 

özetlerinin konu, amaç, yöntem ve sonuç basamaklarını kısmen 

içerdiği tespit edilmiştir.  

Makalelerin büyük çoğunluğunda metafor kavramının, 

Lakoff ve Johnson’ın (1980) Kavramsal Metafor Kuramı 

çerçevesinde incelendiği görülmüştür. Son yıllarda yapılan 

makaleler yöntem açısından çeşitlilik göstermektedir: Makalelerin 

%22’sinde derlem tabanlı yöntem kullanılmıştır. %6’sında 

metaforların belirlenmesinde Pragglejaz Group’un (2007) 

geliştirdiği Metafor Belirleme Yöntemi’nden yararlanılmıştır. 

%8’inde metaforlar Charteris-Black’in (2004) Eleştirel Metafor 

Çözümleme yöntemiyle analiz edilmiştir.  

Makalelerde belirli kavram alanlarının metaforik temsillerini 

inceleyen çalışmalar ağırlıktadır. Özellikle son dönemlerde 

metaforların söylem çözümlemesi için bir araç olarak da 

kullanılmaya başlandığı belirlenmiştir. 

 

 

 

  

 

--89--



Kaynakça 

Lakoff, G., ve Johnson, M. (1980). Metaphors we live by. University 

of Chicago Press. 

Dergipark Akademik. (y.y.). Dergipark. Erişim adresi: 

https://dergipark.org.tr/tr/. Erişim tarihi: 19 Aralık 2024. 

Pragglejaz Group. (2007). MIP: A method for identifying 

metaphorically used words in discourse. Metaphor and 

Symbol, 22(1), 1-39. 

https://doi.org/10.1080/10926480709336752 

Charteris-Black, J. (2004). Corpus approaches to critical metaphor 

analysis. Palgrave Macmillan. 

https://doi.org/10.1057/9780230000612 

 

--90--

https://dergipark.org.tr/tr/
https://doi.org/10.1080/10926480709336752
https://doi.org/10.1057/9780230000612


ŞEYHÎ ABDÜLMECÎD SİVÂSÎ'NİN “TERCEME-İ 

KASÎDE-İ HAMRİYYE”SİNİN ÜÇ YENİ NÜSHASI 

MUHAMMET İNCE1 

Giriş 

4 Zilkade 576 (22 Mart 1181) tarihinde Mısır’da dünyaya 

gelen Sultanu’l-Âşıkîn lakaplı Ömer İbnü’l-Fâriz, tasavvuf 

edebiyatının önemli şairlerindendir. Şiirlerinin önemli bir kısmını 

Ezher Camii’nde vaizlik ve hatiplik yaparken kaleme alan şair, son 

derece hassas ruhlu ve coşkun bir kişiliğe sahiptir. Hayatın doğal 

akışı içinde görüp duyduklarının arkasındaki mutlak güzelliği görüp 

ona âşık olan İbnü’l-Fâriz, İlahi aşk ve cezbenin verdiği coşkuyla 

şiirler yazmıştır. Ezher Camii’nde hatiplik görevindeyken 2 

Cemaziyelevvel 632 (23 Ocak 1235) senesinin salı gününde vefat 

etmiştir (Dahdâh, 2003, 5-20; el-Münâvî, ty., 497-501). 

İbnü’l-Fâriz’in bilinen tek eseri, içinde kaside, rubai/dü-beyt 

ve lugazların olduğu yaklaşık 1860 beyitten oluşan Dîvân’ıdır. 

Çoğunluğunu kasidelerin oluşturduğu Dîvân’da, kafiye harfinden 

dolayı “Tâiyye”, “Râiyye”, “Yâiyye” ve “Mîmiyye” ismiyle anılan 

kasideler, İbnü’l-Fâriz’in Dîvân’ındaki en bilinen kasidelerdir. Söz 

 
1 Doç. Dr., Karabük Üniversitesi, Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü, Eski Türk 

Edebiyatı Anabilim Dalı Orcid: 0000-0002-2391-4273 

BÖLÜM 5

--91--



konusu kasideler üzerine çok sayıda şerh ve tercüme yazılmıştır. 

İlahi muhabbet konusunun, içkiye ait özellikler istiare edilerek 

anlatıldığı için mütercim ve şârihler arasında daha çok “Hamriyye” 

adıyla şöhret olan “Mîmiyye” kasidesi bunların içinde en 

meşhurudur. 

Kasidenin Arapça, Farsça ve Türkçe olmak üzere günümüze 

kadar tespit edilmiş otuzdan fazla tercüme ve şerhi bulunmaktadır. 

Söz konusu tercümelerden bir tanesi de 1049/1639 tarihinde vefat 

eden Şeyhî Abdülmecîd Sivasî’nin Terceme-i Kasîde-i Hamriyye 

adlı manzum tercümesidir. Tercüme ilk defa Yusuf Yıldırım (2015). 

tarafından yayımlandı. Yıldırım, Süleymaniye Ktp., H. Şemsi-F. 

Güneren, nr. 32’de kayıtlı mecmuanın 77b-80b varakları arasında 

yer alan nüshayı esas almış ve bu nüshayı eserin tespit edilebilen tek 

nüshası olarak tanıtmıştır. Araştırmalarımız sırasında eserin üç yeni 

nüshası daha tespit edilmiş böylece nüsha sayısı dörde çıkmıştır. 

Çalışmamız dört ana bölümden oluşmaktadır. İlk bölümde, 

Hamriyye kasidesinin tercümeleri ve şerhleri kısaca tanıtılacaktır. 

İkinci bölümde, Abdülmecîd Sivasî ve Terceme-i Kasîde-i Hamriyye 

adlı eseri ana hatlarıyla incelenecektir. Üçüncü bölümde, eserin 

tespit edilen nüshaları tanıtılacak ve bu nüshalar üzerinden yazılış 

tarihiyle ilgili çeşitli değerlendirmeler yapılacaktır. Son olarak, 

dördüncü bölümde, mevcut dört nüsha esas alınarak eserin çeviri 

yazılı metni hazırlanacaktır. 

1. Hamriyye Kasidenin Tercüme ve Şerhleri 

Hamriyye kasidesinin daha çok mensur olmak üzere çok 

sayıda Arapça ve Farsça şerh ve tercümesi bulunmaktadır. Söz 

konusu şerhler şunlardır: 1. Dâvûdü’l-Kayserî (ö. 751/1350), 

Şerhu’l-Kasîdeti’l-Mîmiyye (Bayrakdar, 1991; Dâvûd el-Kayserî, 

2011). Kasidenin 33 beytini şerh etmiştir. 2. İbn Habîb es-Safadî 

Ebu’n-Necîb Abdulkâdir b. Muhammed b. Ömer (915/1509), Talîka 

ale’l-Kasîdeti'l-Hamriyye. Kasidenin 33 beytini şerh etmiştir. 3. 

--92--



İbnü’l-Kemâl (ö. 940/1534), Şerhu’l-Kasîdeti’l-Hamriyye (Konur, 

1992). Kasidenin 33 beytini şerh etmiştir. 4. Sibtu’l-Marsafî (ö. 965-

66/1558-59), ez-Züccâcetü’l-Billûriyye fî-Şerhi’l-Kasîdeti’l-

Hamriyye (Inas Abdulwahhab Ahmed al-Anı, 2023). Kasidenin 33 

beytini şerh etmiştir. 5. Safiyyüddin Muhammed el-Geylânî et-Tabîb 

(ö. 1010/1602), Şerhu’l-Kasîdeti’l-Hamriyye. 6. Bedreddîn Bûrînî 

(ö. 1024/1615), Bahru’l-Fâ’iz fî-Şerhi Dîvâni İbni’l-Fâriz 

(Bedreddin el-Bûrînî, 1853). Kasidenin 41 beytini şerh etmiştir. 7. 

Abdulganî Nâblusî (ö. 1143/1731), Keşfü’s-Sırri’l-Gâmız fî-Şerhi 

Dîvâni İbni’l-Fâriz (Bûrînî ve Nâblusî, 1306; Nâblusî, 2017). 

Kasidenin 41 beytini şerh etmiştir. 8. İbn Acîbe (ö.1224/1809), Şerhu 

Hamriyyeti İbni’l-Fâriz (1994; İnce, 2018). Kasidenin 41 beytini 

şerh etmiştir. 9. Emîn Hûrî (1338/1919), Cilâ’ü’l-Gâmız fî-Şerhi 

Dîvâni’l-Fâriz (1910). Kasidenin 41 beytini şerh etmiştir. Hakkında 

bilgi verilen bu şerhlerin hepsi Arapça kaleme alınmış eserlerdir. 

Kasidenin tespit edilen Farsça tercüme ve şerhlerinden 

bazıları ise şunlardır: Hemedânî (ö. 786/1385), Meşâribü’l-Ezvâk 

(Muhammed Riyaz, 1353). Kasidenin 32 beytini şerh etmiştir. 

Abdurrahman Câmî (ö. 898/1492), Levâmi-i Şerh-i Kasîde-i 

Hamriyye (1309). Kasidenin 33 beytini şerh etmiştir. Şerh sırasında 

her bir beyti bir rubai ile açıklamıştır. İdrîs Bitlisî (ö. 926/1520), 

Şerh-i Kasîde-i Hamriyye.2 Kasidenin 33 beytini şerh etmiştir. 

Kasidenin özellikle mensur ve manzum olmak üzere çok 

sayıda Türkçe tercüme ve şerhi de bulunmaktadır: 1. Abdüsselâm b. 

Nu’mân b. Halîl (ö. 1000/ 1591-1592[?]), Şerhu’l-Kasîdeti’l-

Hamriyye (Akdağ, 2017; İnce, 2018). Kasidenin 33 beytini şerh 

etmiştir. 2. İsmâîl Ankaravî (ö. 1041/1631), Şerh-i Kasîde-i 

Hamriyye (Abdel-Maksoud, 2000; İnce, 2018). Kasidenin 33 beytini 

şerh etmiştir. 3. Şeyhî Abdülmecîd Sivasî (ö. 1049/1639), Terceme-i 

 
2 Süleymaniye Kütüphanesi, Ayasofya, 4092/1; Fatih Millet Kütüphanesi, Ali 

Emîrî Farsça 134. 
--93--



Kasîde-i Hamriyye (Yıldırım, 2015). Çalışmamıza konu olan bu 

eserde Sivasî, kasidenin 33 beytini manzum olarak şerh etmiştir. 4. 

Vehbî-i Yemânî (ö. 1065/ 1654-1655’ten sonra), Şerh-i Hamriyye-i 

Fârıziyye (Özçakmak, 2022). Kasidenin 37 beytini şer etmiştir. 5. 

Şifâî Mehmed Dede (ö. 1081/1671), Hediyyetu’r-Rahme (Yar ve 

Ceylan, 2020). Kasidenin 33 beytini şerh etmiştir. 6. Müellifi meçhul 

(17. asrın ikinci yarısından önce), Farsça-Türkçe Manzum 

Tercümesi (İnce, 2024a). Kasidenin 33 beytini manzum olarak 

Farsça ve Türkçe olarak şerh etmiştir. 7. Salâhî Abdullâh Efendi (ö. 

1197/1782), Tercümetü’l-Aşk (Deliktaş, 1990; İnce, 2018). 

Kasidenin 33 beytini şerh etmiştir. 8. Abdullah Necîb Ayıntabî (ö. 

1219 (1804-5), Tercemetü Kasîdeti’l-Hamriyye. Kasidesinin 33 

beytini manzum olarak Türkçe tercüme etmiştir (İnce, 2025, s. 31). 

9. Kara Mustafa Hulûsî Alâiyevî (ö. 1304/1886), Leme’âtu’l-

Berkiyye fî-Şerhi Kasîdeti’l-Mîmiyye (Alâiyevî, 1310; İnce, 2018). 

Kasidenin 41 beytini şerh etmiştir. 10. Mehmed Saîd (ö. 1313/1896), 

Tarab-Engîz (Mehmed Saîd, 1288; İnce, 2018; Öksüz, 2019). 

Kasidenin 33 beytini şerh etmiştir. 11. Ahmed Sâfî Bey (ö. 

1344/1926), İbnü’l-Fâriz’in Kasîde-i Hamriyye Tercümesi (Ak, 

2016; İnce, 2018). Kasidenin 41 beytini tercüme etmiştir. 12. 

Mehmed Nâzım Paşa (ö. 1345/1926), İbn Fâriz Tercümesi (1330; 

İnce, 2018). Kasidenin 41 beytini şerh etmiştir. 13. Alî Salâhaddin 

Yiğitoğlu (ö. 1358/1939), el-Menhelü’l-Fâ’iz fî-Tercemeti Dîvâni 

İbni’l-Fâriz (İnce, 2021a). Kasidenin 41 beytini şerh etmiştir. 14. 

Tâhirü’l-Mevlevî (ö. 1951), Levâmi’ Tercümesi (İnce, 2021b). Mollâ 

Câmî’nin yukarıda adı geçen Farsça şerhinin Türkçe tercümesidir. 

Kasidenin 33 beytini şerh etmiştir. 15. Yusuf Ziyâ (1900-2000 arası), 

Tercümetü Hamriyyeti İbnü’l-Fâriz (İnce, 2024b). Kasidenin 33 

beytini mensur ve manzum olarak açıklamıştır. 

Yukarıda adı geçen tercüme ve şerhlerin tamamı eski 

harflerle kaleme alınmıştır. Kasidenin günümüz harfleriyle ve yakın 

zamanda yapılmış tercüme ve nazireleri de bulunmaktadır: 1. Prof. 

--94--



Ş. U., Mimiye Kasidesi. Kasideden seçtiği 27 beyti yorumlayarak 

çevirmiştir. Prof. Ş. U. isimli bir yazar tarafından yapılan tercüme, 

Büyük Doğu dergisinin 11 Ekim 1946 tarihinde çıkan 50. sayısında 

yayımlanmıştır. 2. Mahmut Toptaş, Kaside-i Hamriye. Kasidenin 40 

beytini mensur olarak tercüme etmiştir. Tercüme, Yönelişler 

dergisinin Mayıs 1990’daki 46. sayısında yayımlanmıştır. 3. 

Mahmut Kaya, Kutsal Aşkın Destanı (el-Kasidetü’l-Hamriyye). 

Mahmut Kaya tarafından mensur-manzum tercüme edilmiştir. 

Kasideyi beyitler hâlinde ele alan Kaya, 41 beytin tamamını tercüme 

etmiştir. Kaya’nın tercümesi ilk olarak Yüzakı dergisinin Ekim 8, 9, 

10 ve 11’inci sayılarında tefrika edilmiş (2005), ardından İslâmî 

Edebiyatta Şaheserler isimli çalışmanın içinde yayımlanmıştır 

(2018). 

Abdülmecîd Sivasî ve Terceme-i Kasîde-i Hamriyye 

Halvetiyye tarikatının Şemsiyye kolu şeyhlerinden Şeyhî 

Abdülmecîd Sivasî 971/1563 yılında Zile’de doğdu. Arapça öğrenip 

otuz yaşına kadar fıkıh, tefsir ve hadis gibi ilimlerle uğraştıktan 

sonra tasavvufla meşgul olmaya başladı. 1006/1597-98 yılında 

Şemseddîn Sivasî’nin vefatından sonra bir dönem posta oturdu. 

Sultan III. Mehmed’in daveti üzerine İstanbul’a gitti. Ayasofya 

Camisi’nde hadis ve tefsir gibi ilimlerde dersler verdi. İstanbul’daki 

diğer bazı camilerde vaizlik yaptı. 1026/1617 Sultan Ahmed 

Camisi’nin cuma vaizliğine tayin oldu. Burada vaizlik görevini 

sürdürürken 1049/1639 yılında vefat etti. Arkasında çok sayıda eser 

bırakan Abdülmecîd Sivasî’nin Dîvân’ından başka 25’ten fazla ilmî 

ve tasavvufi eseri vardır (Gündoğdu, 2009, ss. 286-287). Söz konusu 

eserlerden bir tanesi de çalışmamıza konu olan İbnü’l-Fâriz’in 

Hamriyye kasidesine yazdığı manzum tercümesidir.  

Terceme-i Kasîde-i Hamriyye 

İbnü’l-Fâriz’in kafiye harfinden dolayı “mimiyye”, İlahi aşk 

konusunu içkiye dair metaforlarla anlattığı için mütercim ve şârihler 

--95--



tarafından daha çok “hamriyye” adıyla şöhret olan kasidesinin 

Arapça, Farsça ve Türkçe çok sayıda mensur ve manzum tercüme ve 

şehri bulunmaktadır. Beyit sayısı müstensihlerden kaynaklı 33 ile 41 

arasında değişen kasideyi tercüme ve şerh edenlerden kimileri 

kasidenin 41 beytini, kimileri ise sadece 33 beytini ele almıştır. 

Kasideyi manzum olarak Türkçeye tercüme eden Abdülmecîd 

Efendi de kasidenin sadece 33 beytini tercüme edenler arasındadır. 

Kasideyi beyitler halinde tercüme eden Abdülmecîd tercüme edeceği 

her beytin önce Arapçasını vermiş altına da manzum tercümesini 

yapmıştır. Kasidenin tercümesini bitirdikten sonra şu mahlas 

beytiyle tercümesini tamamlamıştır: 

Mest ü maḫmūrān-ı ʿaşḳuñ ḥürmetiçün Rabbenā 

Şeyhīyi sarḫoş u el boş et gide ʿār u vaḳār 

Hamriyye kasidesinin kafiye harfi “mim” olup aruzun 

“fe‘ûlün/mefâ‘îlün/fe‘ûlün/mefâ‘îlün” kalıbıyla yazılmışken 

Abdülmecîd Sivasî’nin manzum tercümesinin kafiye hari “ra” olup 

aruzun “fâ’ilâtün/ fâ’ilâtün/ fâ’ilâtün/ fâ’ilün” kalıbıyla yazılmıştır. 

Terceme-i Kasîde-i Hamriyye’nin Nüshaları 

Abdülmecîd’den bahseden kaynaklarda adı geçmeyen bu 

eser ilk defa Yusuf Yıldırım tarafından yayımlandı. Yıldırım, 

Süleymaniye Ktp., H. Şemsi-F. Güneren, nr. 00032-006’de kayıtlı 

nüshayı esas almış ve bu nüshayı eserin tespit edilebilen tek nüshası 

olarak tanıtmıştır (2015, s. 165).  Araştırmalarımız sırasında eserin 

üç yeni nüshası daha tespit edilmiş böylece nüsha sayısı dörde 

çıkmıştır. Eldeki bu nüshaların muhtemel yazılış tarihlerine göre 

kronolojik sıralaması şöyledir: 

Birinci nüsha: Süleymaniye Kütüphanesi, H. Şemsi-F. 

Güneren (SH) koleksiyonunda 00032-006 demirbaş numarasıyla 

kayıtlı mecmuanın içinde bulunmaktadır. Abdülmecîd’in tercümesi 

--96--



mecmuanın 77b-80b (154-160 sayfaları)3 varakları arasında yer 

almakta olup eserin başlığı Arapça olarak “el-ḳaṣīdetü li-Sulṭāni’l-

ʿUşşāḳ ʿÖmer bin el-Fāriż el-Mıṣrī rahimehu’llāh. Ve’t-tercümetü 

li’ş-Şeyḫi’l-kāmil Şeyḫī Efendi sellemehü’llāh”4 şeklinde 

kaydedilmiştir. Eserin Abdülmecîd tarafından ne zaman yazıldığı 

bilinmediği gibi bu nüshanın da kimin tarafından ve ne zaman 

istinsah edildiği belirtilmemiştir. Ancak mecmuanın muhtelif 

sayfalarındaki eserlerden, müstensihin Sivaslı Ömer b. Hacı İlyas 

adında biri olduğu anlaşılmaktadır. Söz konusu eserlerin istinsah 

tarihleri 1020 (1611) ile 1024 (1616) yılları arasında değişmektedir. 

Ayrıca eserin başlığına bakıldığında müstensih, İbnü’-Fariz’i 

rahmetle (rahimehullah) anarken Abdülmecîd için 

“sellemehü’llahu” ifadesini kullanmıştır. Yani “Allah selametini 

versin, onu korusun” demek oluyor ki bu da eser istinsah edildiğinde 

Abdülmecîd’in henüz hayatta olduğunu göstermektedir.  

İkinci nüsha: Süleymaniye Kütüphanesi, Lala İsmail (SL) 

koleksiyonunda 00706-075 demirbaş numarasıyla kayıtlıdır. 

Mecmuanın başındaki kayıttan anlaşıldığı kadarıyla mecmuadaki 

eserler Mülteka'l-Ebhur’un5 şârihi ve bir dönem Üsküb kadısı 

Dellakzade Hafız Mustafa b. Muhammed’in hattıyla yazılmıştır 

1081(1670/1671). Mecmuanın içindeki birçok eserin sonunda Hafız 

Mustafa b. Muhammed’in adı ve eserlerin istinsah tarihleri yer 

almaktadır. Ancak Kaside-i Hamriyye’nin istinsah tarihi 

belirtilmemiştir. Diğer eserlerin istinsah tarihleri dikkate alındığında 

 
3 Mecmuanın sayfaları sonradan numaralandırılmıştır; ancak numaralandırma 

sırasında 66-67 rakamları atlanarak yazılmıştır. Sayfalar doğru bir şekilde 

numaralandığında eserin yer almış olduğu sayfa aralığı 152-158 olur. 
4 Bu kaside, aşıkların sultanı Mısırlı Ömer İbnü’l-Fâriz’indir. Allah rahmet eylesin. 

Bu tercüme kemal sahibi Şeyhî Efendi’nindir. Allah ona selâmet ve âfiyet versin.  
5 Câmiu’n-Nukûl adıyla bilinen şerhin tam adı ve Câmiu’n-Nukûl ve Lamiu’l-Ukul 

fi-Şerhi Mülteki'l-Ebhur’dur. Hicri takvime göre bir yılda tamamlamıştır. 1 

Muharrem 1068 yılında yazılmaya başlanan eser o yıl zilhicce ayının son gününde 

bitmiştir: 1 Muharrem 1068 (9 Ekim 1657) - 30 Zilhicce 1068 (28 Eylül 1658) 
--97--



bunun da 1045 (1635) ile 1080 (1670) yılları arasında kaleme 

alındığı anlaşılmaktadır.  

Üçüncü nüsha: Çorum Hasan Paşa Kütüphanesi, Hasan 

Paşa Yazma (ÇH) koleksiyonunda 23289/7 numarada kayıtlı olup 

230b-233a varakları arasında yer almaktadır. Eserin başına sonradan 

eklendiği anlaşılan Arapça bir not bulunmaktadır. Notta kısaca, “Bu 

mübarek kaside Hamriyyetü’l-Fâriziyye olarak meşhurdur. Zati 

muhabbetin şarabını açıklamaktadır. Şerfüddin Ebu Hafs Ömer b. 

Ali es-Sadî el-Mısrî’ye aittir. Bahr-i tavilin “feûlün mefâîlün feûlün 

mefâîlün” kalıbıyla yazılmıştır.” denilmektedir. Sayfanın kenarında 

da mavi mürekkeple sonradan eklenmiş notta ise mütercimin 1145 

(1732-33) tarihinde vefat eden Feyzi Hasan Efendi’nin oğlu Şeyhî 

Mehmed Efendi olduğu belirtilmiş ve Osmanlı Müellifleri kitabı 

kaynak gösterilmiştir (C III, s. 74). Ancak bunun doğru olmadığı 

anlaşılmıştır. 

Dördüncü nüsha: Tire Necippaşa Kütüphanesi (TN)

 NP/0405’te kayıtlı Sefînetü’l-Kasâid ve Defînetü’l-Fevâid 

adlı mecmuada yer almaktadır. Mecmua, Hanif İbrahim’in oğlu 

İstanbullu Hanifzâde Tâhir Ahmed’in (ö. 1217/1802) hattıyla 1180 

(1766/1767) yılında yazılmıştır. 337 varaktan oluşan mecmuanın 

başında tablo şeklinde oluşturulmuş içindekiler benzeri bir fihrist 

bulunmaktadır. Tercümenin adı fihristte “Tercüme-i Kasîde-i 

Hamriyye li-Şeyh Abdülmecîd maa Arabî”6 şeklinde kaydedilmiştir. 

Fihristten hemen sonra Abdülmecîd’in tercümesine yer verilmiştir. 

Kayıtta da işaret edildiği gibi önce tercüme edilecek beytin Arapçası, 

ardından manzum Türkçe tercümesi verilmiştir. Bu nüshada 

Hamriyye kasidesine ait Arapça beyitler siyah mürekkeple, 

Abdülmecîd’e ait Türkçe beyitler kırmızı mürekkeple yazılmıştır. 

 

 
6 Şeyh Abdülmecid’in Hamriyye kasidesinin tercümesi Arapçasıyla birlikte.  

--98--



Tercümenin Çeviri Yazılı Metni 

Eserin metni hazırlanırken, ilk olarak İbnü’l-Fâriz’in 

Hamriyye kasidesinin orijinal Arapça metni beyitler hâlinde 

sunulmuş, Arapça metnin günümüz Türkçesine tercümesi 

dipnotlarda verilmiştir. Ardından her beyitten sonra Abdülmecîd 

Sivasî’nin Türkçe manzum tercümesinin transkripsiyonlu metnine 

yer verilmiştir. Tercümenin dört farklı nüshası mevcut olduğundan, 

metnin yazımında birinci nüsha (SŞ) esas alınmış, diğer üç 

nüshadaki farklılıklar dipnotta belirtilmiştir. 

1. Beyit 

Feʿūlün/mefāʿīlün/feʿūlün/mefāʿīlün 

 شَرِبْنَا عَلَى ذِكْرِ الحَبِيبِ مُدَامَة  

 سَكِرْنَا بِهَا مِنْ قَبْلِ أنَْ يخُْلَقَ الكَرْمُ 7

Fāʿilātün Fāʿilātün fāʿilātün fāʿilün 

Nūş ḳıldıḳ ẕikr-i maḥbūbile8 ḫamr-i bī-ḫumār 

Yaradılmadın devek9 sarḫōşı olduk10 bī-ḳarār 

2. Beyit 

 لَهَا البَدْرُ كَأْسٌ وَهْـيَ شَمْسٌ يدُِيرُهَا 
 هِلالٌَ وَكَمْ يبَْدُو إذَا مُزِجَتْ نـَجْمُ 11

Mey güneş keʾsi bedirdür döndürür anı hilāl 

Gāhi kevkeb görinür ābile olsa hem-civār 

3. Beyit 

 
7 Üzüm çubuğu yaratılmadan önce biz sevgiliyi anarak şarap içtik ve onunla sarhoş 

olduk. 
8 zikr-i mahbûb: yād-ı maḥbūb TN. 
9 Yaradılmadın devek: Yaradılmamışdır rez SL, Yaradılmamışdı rez TN. 
10 sarḫoşı olduk: sekrānı idik SL. 
11 Dolunay onun kadehi, kendisi ise hilalin çevrelediği güneştir. Karıştırıldığında 

nice yıldızlar görünür. 
--99--



 وَلَوْلاَ شَذَاهَا مَا اهْتَدَيْتُ لِحَانِهَا
رَهَا الْوَهْمُ 12  وَلَوْلاَ سَنَاهَا مَاتَصَوَّ

Ḫoş ḳoḳusı13 olmasa bulmazıdım dükkānını 

Żavʾ-ı berḳi olmasa bilmezidi her dil-fikār 

4. Beyit 

هْرُ غَيْرَ حُشَاشَة    وَلَمْ يبُْقِ مِنْهَا الدَّ
 كَأنََّ خَفَاهَا فِي صُدَورِ النُّهَى كَتْمُ 14

Nesne ḳomadı zamān andan velī şeyʾ-i ḳalīl 

Lemʿası buldı anıñ ʿāḳil dilinde15 istitār 

5. Beyit 

 فَإِنْ ذُكِرَتْ فِي الحَيِِّ أصَْبَحَ أهَْلُهُ 
 نَشَاوَى وَلاَ عَارٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ إِثْمُ 16

Bir ḳabīlede añılsa mest olurdı ehli hep17 

Ḳalmaya idi olarda ʿār u cürm ü ẓulm u tār18 

6. Beyit 

نَانِ تَصَاعَدَتْ   وَمِنْ بَيْنِ أحَْشَاءِ الدِِّ
 وَلَمْ يبَْقَ مِنْهَا فِي الحَقِيْقَةِ إِلاَّ اسْمُ 19

 
12 (Şarabın) kokusu olmasaydı meyhane yolunu bulamazdım. Parlaklığı olmasaydı 

zihin onu tasavvur edemezdi. 
13 ḫoş ḳoḳusı: būy-ı ḫūbı TN. 
14Zaman, o şaraptan geriye son bir damladan başka bir şey bırakmadı. O dahi akıl 

ve idrak sahiplerinin sinesinde gizlenmiş sır gibidir. 
15 ʿāḳil dilinde: ḳalb-i muḥibde TN. 
16 Kabilede (mecliste) şarabın adı anılsa, kabile halkı sarhoş olur. Ancak; o 

sarhoşluktan onlara utanma ve günah yoktur. 
17 Bir ḳabīlede añılsa mest olurdı ehli hep: Ẕikr olunsa der-ḳabīle mest olurdı ehli 

hep SL. 
18 cürm ü ẓulm u tār: ḥazm ü iʿtibār TN. 
19 Küplerin içinden yükselen o şarabın hakikatte adından başka bir şey kalmadı. 

--100--



Ṣıçradı küpden semā sūyına20 oldı mürtefiʿ 

Ḳalmadı illa adı hep21 gitdi resmile şiʿār22 

7. Beyit 

 وَإِنْ خَطَرَتْ يَومْا  عَلَى خَاطِرِ امَرِئ  
 أقََامَتْ بِهِ الأَفْرَاحُ وَارْتَحَلَ الهَمُّ 23

Ḫāṭırına gelse bir şaḫṣuñ o ḫamr-i ışḳ-ı Ḥaḳ24 

Ġam gider ẕevḳ ü feraḥ gelür25 yerine bī-şümār 

8. Beyit 

 وَلَوْ نَظَرَ النُّدْمَانُ خَتْمَ إِنَائِهَا
 لأسَْكَرَهُمْ مِنْ دُوْنِهَا ذَلِكَ الخَتْمُ 26

Baḳsa meyḫūrān27 eger ḫatm-i ināsına28 anuñ 

Başḳa mühründen olurlar29 cümlesi mest ü ḫumār30 

9. Beyit 

 وَلَوْ نضََحُوا مِنْهَا ثَرَى قَبْرِ مَيِّت  
وحُ وَانْتَعَشَ الجِسْمُ 31  لَعَادَتْ إِليَْهِ الرُّ

Ḳaṭre ṣaçarsañ bu meyden ḫāk-i ḳabr-i meyyite 

 
20 Sūyına: cevvine TN. 
21 illa adı hep: illaki adı TN. 
22 Hep gitdi resmile şiʿār: Gitdi ḳamu resm ü şiʿār SL. 
23 Bir gün o şarap birisinin hatırına gelse, onun gam ve hüznü gider yerini tam bir 

sevinç alır. 
24 ışḳ-ı Ḥaḳ: Lā-yezāl TN. 
25 Gelür: ol ḳalbe SL. 
26 Eğer meclisteki nedimler (arkadaşlar) onun (şarabın) testisinin mührüne bakmış 

olsalardı, o mühür, şarap olmaksızın onları sarhoş ederdi. 
27 meyḫūrān: meyḫvārān SL, ÇH; ger nüdmānlar TN. 
28 ḫatm-i ināsına: mührine ṭarfınuñ SL. 
29 olurlar: bulurdı SL, olurdı TN. 
30 mest ü ḫumār: sekr ü ḫumār SL, mest-i ḫumār TN. 
31 Eğer ölmüş birinin mezarı toprağına o şaraptan biraz serpseler, ölmüş olanın 

ruhu geri döner bedeni canlanır. 
--101--



Mürdeler ḥayy32 ola ḳalḳa33 gūrdan bī-zūr u zār 

10. Beyit 

 وَلَوْ طَرَحُوا فِي فَيءِ حَائِطِ كَرْمِهَا
قْمُ 34  عَلِيلا  وَقَدْ أشَْفَى لفََارَقَهُ السُّ

Bāġınuñ dīvārınuñ ẓıllında ḫaste ḳosalar35 

Mevte müşrif de olursa ide suḳm36 andan firār37 

11. Beyit 

بُوا مِنْ حَانِهَا مُقْعَدا  مَشَى  وَلَوْ قَرَّ
 وَينَْطِقُ مِنْ ذِكْرَى مَذَاقَتِهَا البُكْمُ 38

Yaḳın olsa muḳʿadān dükkānına bulur ḳadem39 

Leẕẕetin fikr itse40 dilsüz dillene ẕikr ide yār41 

12. Beyit 

 وَلَوْ عَبِقَتْ فِي الشَرْقِ أنَْفَاسُ طِيبِهَا 
 وَفِي الغَرْبِ مَزْكُوْمٌ لَعَادَ لهَُ الشَمُّ 42

Vāṣıl olsa maşrıḳa enfās-ı ṭībi ol meyüñ 

 
32 ḥayy: ṣaġ SL. 
33 Mürdeler ḥayy ola ḳalḳa: Ḥayy olup ḳāʾim olaydı TN. 
34 Eğer bir hastayı onun asma duvarının gölgesine bıraksalar (ölüme terk etseler), 

o hasta şifa bulup hastalıktan kurtulur. 
35 ḫaste ḳosalar: ḳosañ ḫasteyi TN. 
36 suḳm SŞ: żaʿf SL. 
37 ide suḳm andan firār: bula ṣıḥḥatde ḳarār TN. 
38 O şarabın meyhanesine bir kötürümü yaklaştırsalar, hemen yürümeye; dilsiz biri 

duyduğu lezzetten dolayı konuşmaya başlar. 
39 Ḫānına yaḳlaşsa bir muḳʿad olur ṣāḥib ḳadem TN 
40 fikr itse: işitse TN. 
41 ẕikr ide yār: bī-iḫtibār SL. 
42 Onun güzel kokusunun nefesleri doğuda yayılsa, batıda burnu tıkalı (nezle) 

olanın koku alma duyusu ona geri gelir. 
--102--



Ġarbda meẕkūm olanuñ aça dimāġın bīr ü bār43 

13. Beyit 

 وَلَوْ خُضِبَتْ مِنْ كَأْسِهَا كَفُّ لامَِس  
 لمََا ضَلَّ فِي ليَْل  وَفِي يدَِهِ النَّجْمُ 44

Ṭutanuñ45 desti boyansa46 żavʾ-i keʾsinden anuñ47 

Gice yoldan azmaz ol çün eldedür48 necm-i hezār 

14. Beyit 

ا  ا  عَلَى أكَْمَه  غَد   وَلَوْ جُلِيَتْ سِرِّ
 بَصِيرا  وَمِنْ رَاوُوقِهَا تَسْمَعُ الصُمُّ 49

Sürme itseñ nūr ola gözsüz ṭoġanuñ çeşmine 

Ṣāfisi vire ṣamem erbābına sem-i suvar50 

15. Beyit 

مُوا تُرْبَ أرَْضِهَا  وَلَوْ أنََّ رَكْبا  يمََّ
مُّ 51 هُ السُّ كْبِ مَلْسُوعٌ لمََا ضَرَّ  وَفِي الرَّ

Ger teveccüh itse ʿasker arżınuñ ṭopraġına 

 
43 bīr ü bār: TN nüshasında sadece "… r" olarak yazılmış veya eksik bırakılmış. 
44 Eğer dokunanın eli, o şarabın kadehiyle kızıla boyanırsa, elinde öyle bir yıldızla 

gecede (karanlıkta) yolunu şaşırmaz. 
45 Ṭutanuñ: lāmisiñ SL. 
46 boyansa: boyana ÇH. 
47 Ṭutanuñ desti boyansa: Ger boyansa keff-i lāmis TN. 
48 azmaz ol çün eldedür: azmaya zīrā ṭutar SL. 
49 Eğer (mühürlü olan o şarap) anadan doğma kör birine gizlice açılsaydı (körün) 

gözleri görür, sağırlar da onun süzgecinin şırıltısından yeniden işitirdi. 
50 Ṣāfisinden işide ṣāġırlar ola gūşdār SL. “semʿ-i süvār” ifadesi, TN nüshasında 

(... r) olarak okunamayan/eksik bir şekilde geçmektedir. 
51 Bir kervan onun bulunduğu topraklara yönelse ve aralarında yılan sokmuş biri 

bulunsa o kimseye zehir zarar vermezdi. 
--103--



Ḳurtula aġulmuş olsa olarda zehr-i mār 

16. Beyit 

اقِي حُرُوفَ اسْمِهَا عَلَى  وَلَوْ رَسَمَ الرَّ
سْمُ 52  جَبِينِ مُصَاب  جُنَّ أبَْرَأهَُ الرَّ

Yazsa rāḳī ḫamr-i tevḥīdüñ ḥurūf-ı ismini 

Alnına mecnūnlaruñ ṣıḥḥatle53 ola hūşdār 

17. Beyit 

 وَفَوْقَ لِوَاءِ الجَيْشِ لَوْ رُقِمَ اسْمُهَا
قْمُ 54  لأسَْكَرَ مَنْ تَحْتَ الِلِّوَا ذَلِكَ الرِّ

ʿAskeriñ sancaġınuñ üstine55 adın yazsalar 

Mest ola taḥtındakiler56 gide ʿaḳl u iḫtiyār57 

18. Beyit 

بُ أخَْلاقََ النَّدَامَى فَيَهْتَدِي  تُهَذِّ
 بهَا لِطَرِيقِ العَزْمِ مَنْ لاَ لهَُ عَزْمُ 58

Seyyiü’l-aḫlāḳ59 olanuñ cümle ḥūyın60 ḫūb ider 

 
52 Eğer bir muskacı, onun adının harflerini cinnet geçiren birinin şakağına yazıp 

resmetse, o yazı (resim) onu iyileştirirdi. 
53 ṣıḥḥatle: resminden SL. 
54 Şayet onun ismi ordunun sancağı üzerine işlenseydi, bu nakış sancak 

altındakileri sarhoş ederdi. 
55 üstine: üstünde SL, TN. 
56 taḥtındakiler: altındakiler SL, TN. 
57 iḫtiyār: iḳtidār SL, TN. 
58 Meclis arkadaşlarının ahlakını düzeltir; böylece, azim/sağlam irade yoluna, 

azmi/kararlılığı olmayan kimse onunla (şarapla) yol bulur/rehber bulur. 
59 Seyyiü’l-aḫlāḳ: Seyyi-i aḫlāḳ SL. 
60 cümle ḥūyın: ḫulḳ u ḫūyın TN. 

--104--



Rāh-ı azme rehber oldur61 cemʿ-i uşşāḳa medār 

19. Beyit 

هُ   وَيَكْرُمُ مَنْ لَمْ يَعْرِفِ الجُودَ كُفُّ
 وَيحَْلُمُ عِنْدَ الغَيْظِ مَنْ لاَ لهَُ حِلْمُ 62

Cūd bilmeyen baḫīl içse ḳatı cömerd ider 

Bī-ḥilim ẓālimleri63 ḳılur64 ḥalīm ü65 bürdbār 

20. Beyit 

 وَلَوْ نَالَ فَدْمُ القَوْمِ لثَْمَ فِدَامِهَا
 لأَكْسَبَهُ مَعْنى شَمَائِلِهَا اللَثْمُ 66

Destisi ḳapaġına her kim degürse aġzını67 

Ḫulḳ-ı ḫūb u nīk-ādetlik ḳıla68 aña nis̱ār69 

21. Beyit 

 يقَُولُونَ لِي صِفْهَا فَأنَْتَ بِوَصْفِهَا 
 خَبِيْرٌ أجََلْ عِنْدِي بِأوَْصَافِهَا عِلْمُ 70

Didiler vaṣf eyle ḫamr-ı ʿaşḳ-ı Raḥmān’ı71 bize 

 
61 oldur: olur TN. 
62 (O şarap sayesinde) eli cömertlik bilmeyen kimse kerim olur. Öfke anında 

tahammülü olmayan, halim olur. 
63 ẓālimleri: muġżibleri SL, ġażbānları TN. 
64 ḳılur: ider TN. 
65 ḥalīm ü: ḥalīm-i TN. 
66 Bir topluluğun içindeki cahilin dudağı şarap testisinin ağzındaki süzgece ulaşsa, 

o öpücük ona şarabın özelliklerinin manasından bir şeyler kazandırırdı. 
67 Her kimiñ ki destisi ḳapaġına aġzı değe SL. 
68 ādetlik ḳıla: baḫtlık eyleye SL. 
69 ādetlik ḳıla aña nis̱ār: ʿādet ola aña yār-ı ġār TN. 
70 Bana, “Onun vasıflarını anlat çünkü sen onun vasıflarından haberdarsın.” 

diyorlar. Evet, ben onun vasıfları hakkında bilgi sahibiyim. 
71 Raḥmān’ı: Yezdān’ı SL, Mevlā’yı TN. 

--105--



Ben didüm evṣāfın anuñ ḫoş bilürem āşikār 

22. Beyit 

ا   صَفَاءٌ وَلاَ مَاءٌ وَلُطْفٌ وَلاَ هَو 

 وَنُورٌ وَلاَ نَارٌ وَرُوحٌ وَلاَ جِسْمُ 72

Elṭaf aṣfādur hevā vü mā degüldür ol şarāb 

Ten degüldür rūḥdur hem nūrdur yoḳ anda nār 

23. Beyit 

 مَحَاسِنُ تَهْدِي المَادِحِينَ لِوَصْفِهَا
 فَيَحْسُنُ فِيهَا مِنْهُمُ النَّثْرُ وَالنَّظْمُ 73

Ḫoş meḥāsindür hidāyetdür ḳamu vāṣıflara74 

Anuñile nes̱r ü naẓm āsān olur kāmil ʿayār 

24. Beyit 

 وَيَطْرَبُ مَنْ لَمْ يدَْرِهَا عِنْدَ ذِكْرِهَا 
 كَمُشْتَاقِ نُعْم  كُلَّمَا ذُكِرَتْ نُعْمُ 75

Bilmeyene añsalar76 bulur77 meserretle ṭarab 

Ṣanki faḫr-i enbiyā78 meẕkūr ola beyne’l-ḫıyār 

25. Beyit 

 
72 O içki saftır ama su değil, latiftir ama hava değil, nurdur ama ateş değil, ruhtur 

ama cisim değildir. 
73 Güzelliği, onun sıfatını övenlere yol gösterdiği için hakkında yazılan şiir de nesir 

de güzeldir. 
74 vāṣıflara: vaṣṣāfına TN. 
75 Nu’mun adı her anıldığında Num’un âşıkları gibi, o şarabın da adı anıldığında 

onu bilmeyenler sevinçten titrer. 
76 Bilmeyene añsalar: bilmeze ẕikr etseler SL, TN. 
77 bulur: kılur SL, kopar TN. 
78 faḫr-i enbiyā: faḫrü’l-enbiyā TN. 

--106--



 وَقَالُوا شَرِبْتَ الِإثْمَ كَلاَّ وَإِنَّمَا
 شَرِبْتُ التِي فِي تَرْكِهَا عِنْدِيَ الِإثْمُ 79

Didiler ḫamr-ı ḥarām içdüñ k’odur ẕenb-i kebīr80 

Ben didüm ben içdigümi içmemek81 ṣuçdur kibār82 

26. Beyit 

يْرِ كَمْ سَكِرُوا بِهَا  هَنِيئا  لِأهْلِ الدَّ

وا 83  وَمَا شَرِبُوا مِنْهَا وَلَكِنَّهُمْ هَمُّ

Ehl-i deyre ṣıḥḥat olsun kim nice mest oldılar84 

İçmedin ḳaṣd itmekile buldılar ẕevḳ-i hezār 

27. Beyit 

 وَعِنْدِي مِنْهَا نَشْوَةٌ قَبْلَ نَشْأتَِي 
 مَعِي أبََدا  تَبْقَى وَإِنْ بَلِيَ العَظْمُ 85

Daḫi neşʾemden muḳaddem mesti idi cān u dil 

Bāḳidür gitmez bu mestlik86 bulsa ʿaẓmüm inkisār87 

28. Beyit 

 
79 “Onu içmekle günah işledin.” Dediler. Yok, hayır! Asıl içilmediğinde günah 

olanı içtim ben. 
80 k’odur ẕenb-i kebīr: odur is̱m-i ʿaẓīm TN. 
81 Ben didüm ben içdigümi içmemek: Men didüm men içdig[üm] nūş itmemek SL. 
82 Beytin ikinci mısraı TN nüshasında “Ben didüm nūş itdigüm nūş itmemek 

ṣuçdur ey yār” şeklindedir. 
83 Manastır ehline afiyetler olsun. İçmeyip sadece içmeye niyetlendikleri halde ne 

kadar da sarhoş oldular. 
84 Beytin ilk mısraı TN nüshasında “Ehline olsun henī kim nīce sarḫoş oldılar” 

şeklindedir. 
85 Ben doğmadan önce o şaraptan bende bir neşve vardı. Kemiklerim çürüse bile 

o neşve benimle sonsuza dek kalacaktır. 
86 Kenarda mestlik kelimesi “sekr” ile açıklanmıştır. SL nüshasında ise mestlik 

yerine “sekrim” tercih edilmiştir. 
87 Bu beyit ve tercümesi TN nüshasında yoktur. 

--107--



شِئْتَ مَزْجَهَا  وَإِنْ عَلَيْكَ بِهَا صِرْفا    

 فَعَدْلُكَ عَنْ ظَلْمِ الحَبِيْبِ هُـوَ الظُّلْمُ 88

Ṣāfi nūş et ḳatma ġayrı ya ḳatarsañ ḥażretüñ89 

Aġzı yārinden sivāsın ḳatmaġuñ ẓulm u ficār90 

29. Beyit 

 فَدُونَكَهَا فِي الحَانِ وَاسْتَجْلِهَا بِهِ 
 عَلَى نَغَمِ الأَلْحَانِ فَهْيَ بِهَا غُنُمُ 91

Ṣaḳla dükkānda anı eyle tenāvül dem-be-dem 

Ayıġ olma naġme-i elḥānile iç bi’l-kerār92 

30. Beyit 

ا بِمَوْضِع    فَمَا سَكَنَتْ وَالْهَمُّ يَوْم 
 كَذلِكَ لَمْ يَسْكُنْ مَعَ النَّغَمِ الغَمُّ 93

Ġammile ḫamr-i ezel94 bir yerde cemʿ olmaḳ muḥāl 

Naġmelerle95 nitekim ġamm u elem ḳılmaz ḳarār96 

31. Beyit 

 
88 Şarabın (su) katılmamışını iç. Ona bir şey karıştırmak istediğinde (sevgilinin 

dişlerinin suyunu kat) sevgilinin dişlerinin suyundan yüz çevirmen (sevgilinin 

dişlerinin suyundan başka bir şey katman) zulmün ta kendisidir. 
89 ḥażretüñ: ol mehüñ TN. 
90 SL nüshasında bu beytin altın “Yaʿnī kim ʿışḳ mā-sivāsı istemez ġayret 

çeker/ʿİlm lāzımdur velī tā ḳılmaya dād u ficār” beyti de yazılmıştır. 
91 Onu meyhanede ara ve cilvesine talip ol. Ezgilerin nağmesiyle iç ki ganimet 

bulasın. 
92 Beytin ikinci mısraı SL nüshasında “Ḫālī içme naġme-i elḥānile iç yār-ı ġār”, 

TN nüshasında “Naġme-i elḥānile iç īn ġanīmetrā ber-ār”, ÇH nüshasında 

“Naġme-i elḥānile iç ayıḳ olma yār-ı ġār” şeklindedir. 
93 Gam ile nağme bir arada durmadığı gibi o şarap ile gam bir arada durmaz. 
94 ezel: ḫudā TN. 
95 naġmelerle: naġmelerden TN. 
96 ḳılmaz ḳarār: ider firār TN. 

--108--



 وَفِي سَكْرَة  منْهَا وَلَوْ عُمْرَ سَاعَة  
هْرَ عَبْدا  طَائِعا  وَلَكَ الحُكْمُ 97  تَرَى الدَّ

Cüzī dem sarḫoşluġı uşşāḳa mülk-i bāḳīdür98 

ʿAbd-i ṭāyiʿ ola ālemler aña ol şehriyār99 

32. Beyit 

نْيَا لِمَنْ عَاشَ صَاحِي ا   فَلاَ عَيْشَ فِي الدُّ
 وَمَنْ لَمْ يمَُتْ سُكْرا بِهَا فَاتَهُ الحَزْمُ 100

Dirligi dirlik degüldür ayıġuñ o yoḳ gibi 

Kim ki mestlikle101 vefāt itmez yoḳ anda nām102 u ʿār 

33. Beyit 

 عَلَى نفَْسِهِ فَلْيَبْكِ مَنْ ضَـاعَ عُمْرُهُ 

 وَليَْسَ لهَُ فِيهَا نصَِيبٌ وَلاَ سَهْمُ 103

Aġlasun ol kim geçe ömri vü mestān olmaya104 

Ḫamr-i uşşāḳ-ı105 Ḫudā’dan olmayanlar106 behredār 

Mahlas Beyti 

 
97 Onunla bir saatliğine sarhoş kaldığında, zaman senin emrinde bir köle, sen de 

onun hâkimi olduğunu göreceksin. 
98 Sarḫoşluġı uşşāḳa mülk-i bāḳīdür: mestlikde mülk-i bāḳī var ʿāşıḳlara SL. 
99 Beytin ikinci mısra SL nüshasında “Göresin ʿālemleri ʿabd-i muṭīʿ sen şehriyār” 

şeklindedir. 
100 O şaraptan içmediği için bu dünyada ayık olarak yaşayan kimseye hayat yoktur. 

Onun sarhoşluğuyla ölmemiş kimse akıl ve hikmeti kaçırmıştır. 
101 mestlikle: mestāne SL. 
102 nām: ʿaḳl SL. 
103 O şaraptan bir pay ve nasibi olmaksızın ömrünü boşa harcayan kimse, kendi 

nefsine ağlasın. 
104 Beytin birinci mısraı SL nüshasında “Aġlasun nefsine ol ki sāʿati żāyiʿ geçe”, 

ÇH nüshasında “Aġlasun yansun geçürüb ʿömri mestān olmayan” şeklindedir. 
105 uşşāḳ: mestān SL. 
106 olmayanlar: olmaya ol SL, TN. 

--109--



Mest ü maḫmūrān-ı ʿaşḳuñ ḥürmetiçün Rabbenā 

Şeyhīyi sarḫoş u el boş et gide ʿār u vaḳār107 

Sonuç 

Bu çalışma, İbnü’l-Fâriz’in tasavvuf edebiyatının en etkili 

metinlerinden biri olan Kasîde-i Hamriyye’sine Şeyhî Abdülmecîd 

Sivasî tarafından yapılan manzum tercümeyi merkeze almış; eserin 

bugüne kadar bilinmeyen üç yeni nüshasını ilim dünyasına tanıtmayı 

ve bu nüshalar ışığında metni yeniden değerlendirmeyi amaçlamıştır. 

Daha önce yalnızca tek nüsha üzerinden bilinen Terceme-i Kasîde-i 

Hamriyye’nin nüsha sayısının dörde yükselmesi, hem eserin 

Osmanlı tasavvuf çevrelerindeki dolaşımını hem de gördüğü ilgiyi 

açık biçimde ortaya koymaktadır. 

Çalışmada tespit edilen nüshalar, farklı coğrafyalarda ve 

farklı dönemlerde istinsah edilmiş olmaları bakımından dikkat 

çekicidir. Bu durum, Abdülmecîd Sivasî’nin tercümesinin yalnızca 

dar bir çevrede değil, geniş bir okuyucu kitlesi tarafından 

benimsendiğini göstermektedir. Nüshaların kronolojik sıralaması ve 

paleografik özellikleri dikkate alındığında, eserin 17. yüzyılın ilk 

çeyreğinde kaleme alındığına dair güçlü karineler elde edilmiştir. 

Ayrıca bazı nüshalarda müellif ve eserle ilgili yapılan yanlış 

nispetlendirmelerin düzeltilmesi, Osmanlı yazma kültüründe 

 
107 SL Nüshasında: 

ʿAşḳile sekrān olan ḳullar içün yā Rabbenā 

Şeyḫ-i serḫoş u el nūş et ḳoma ʿār [u] vaḳār 

 

TN Nüshasında: 

Mest ü maḫmūr erenler ḥaḳḳıçün yā Rabbenā 

Şeyhīyi sarḫoş u el boş et gide ʿār u vaḳār 

 

ÇH Nüshasında: 

Mest ü bī-hūş-ı ezeller ḥürmetiçün Rabbenā 

Şeyḫiyi sarḫoş u el pūş et gide nāmıyla ʿār 

 
--110--



karşılaşılan katalog ve müellif hatalarına dikkat çekmesi bakımından 

da önemlidir. 

Metin incelemesi sonucunda, Abdülmecîd Sivasî’nin 

Hamriyye kasidesini yalnızca lafzî bir tercüme anlayışıyla ele 

almadığı, aksine tasavvufî muhtevayı Türkçe şiirin imkânlarıyla 

yeniden inşa ettiği görülmüştür. Şairin tercih ettiği aruz kalıbı ve 

kafiye düzeni, Arapça aslından farklı olmakla birlikte Türkçe 

manzum tercüme geleneği içinde başarılı ve akıcı bir örnek ortaya 

koymaktadır. Bu yönüyle eser, hem İbnü’l-Fâriz’in tasavvufî 

düşüncesinin Osmanlı Türkçesindeki yansımasını hem de 17. yüzyıl 

Türk tasavvuf şiirinin estetik anlayışını yansıtan kıymetli bir metin 

niteliğindedir. 

Sonuç olarak bu çalışma, Terceme-i Kasîde-i Hamriyye’nin 

metin tarihine önemli katkılar sağlamış; eserin nüsha geleneğini 

genişletmiş ve güvenilir bir çeviri yazılı metin ortaya koymuştur. 

Elde edilen bulgular, ileride yapılacak Hamriyye tercüme ve 

şerhleriyle ilgili karşılaştırmalı çalışmalara sağlam bir zemin 

hazırlamakta; Abdülmecîd Sivasî’nin Osmanlı tasavvuf 

edebiyatındaki yerinin daha sağlıklı biçimde değerlendirilmesine 

imkân tanımaktadır. 

 

 

 

--111--



Kaynakça 

Abdel-Maksoud, B. (2000). İbnü’l-Fariz ve İsmail 

Ankaravi’nin Kaside-i Hamriyye Şerhi. (Yayımlanmamış yüksek 

lisans tezi). İstanbul Üniversitesi, İstanbul. 

Ahmed b. Acîbe. (1994). Şerhü Hamriyyeti İbni’l-Fârız. 

Umrânî Hâlidî Abdüsselâm (Ed.), Kitâbu Şerhi Salâti’l-Kutub b. 

Meşîş içinde (ss. 104-148). Mağrib: Dârü’l-Beydâ. 

Ak, M. (2016). Ahmed Sâfî Bey’in Kasîde-i Hamriyye 

Tercümesi. Journal of Turkish Studies, 11(Volume 11 Issue 17), 1-1. 

doi:10.7827/TurkishStudies.10058 

Akdağ, A. (2017). Abdüsselâm b. Nu’mân b. Halîl’in Kasîde-

i Hamriyye Şerhi. The Journal of Social Sciences, 15(15), 465-500. 

doi:10.16990/SOBIDER.3683 

Alâiyevî, K. M. (1310). Leme’âtu’l-Berkiyye fî-Şerhi 

Kasîdeti’l-Mîmiyye. İstanbul: Matbaa-i Osmâniyye. 

Bayrakdar, M. (1991). Şerhu’l-Kasîdeti’l-Mîmiyye li 

Dâvûdi’l-Kayserî. Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 

(32), 53-88. 

Bedreddin el-Bûrînî. (1853). Şerhu Dîvâni İbni’l-Fâriz. 

(Rüşeyd b. Gâlib, Ed.) (C. 1-2, C. 1-2). Marsilya. 

Bûrînî, H. ve Nâblusî, A. (1306). Şerhu  Dîvâni  İbni’l-Fâriz 

(C. 1-2, C. 2). 

Câmî, A. (1309). Mecmûa-i Monlâ Câmî-Levâyih-i Hakîkat- 

Şerh-i Rubâiyât- Levâmi-i Şerh-i Kasîde-i Hamriyye. İstanbul: Artin 

Asâduryân Matbaası. 

Dahdâh, R. G. (2003). Şerhü D îvâni İbni'l-Fârız (C. 1). Beyrût: 

Dâru'l -Kütübi'l -İlmiyye. 

--112--



Dâvûd el-Kayserî. (2011). Aşk Şarabı ve Hayat: Kaside-i 

Hamriyye Şerhi. (T. Koç ve M. Çetinkaya, Çev.). İstanbul: İnsan 

Yayınları. 

Deliktaş, S. (1990). Salâhaddin-i Uşşâkî ve Kasîde-i 

Hamriyye Şerhi. (Yayımlanmamış yüksek lisans tezi). Marmara 

Üniversitesi, Yayımlanmamış. 

Emîn Hûrî. (1910). Cilâ’u’l-Gâmız fî-Şerhi Dîvâni’l-Fârız. 

Beyrût: Matbaatu’l-Edebiyye. 

Gündoğdu, C. (2009). Sivâsî, Abdülmecîd. Türkiye Diyanet 

Vakfı İslâm Ansiklopedisi. İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfi. 

Inas Abdulwahhab Ahmed al-Anı. (2023). Muhammed 

Zeynü’l-Âbidîn bin Muhammed el Gamrî Sıbtı’l-Marsafî’nin (Ö.H. 

966) “Kitabu’z-Züccaceti bi’l-Levriyye Şerhu Kasidetü’l-

Hamriyye” adlı eseri [Araştırma ve tahkik]. (Yayımlanmamış 

yüksek lisans tezi). Çankırı Karatekin Üniversitesi, Çankırı. 

İnce, M. (2018). İbnü’l-Fârız’ın Hamriyye Kasidesinin 

Arapça, Farsça ve Türkçe Şerhleri. (Yayımlanmamış doktora tezi). 

Hacettepe Üniversitesi, Yayımlanmamış. 

İnce, M. (2021a). El-Menhelü’l-Fâiz—İbnü’l-Fâriz Dîvânı 

Şerhi (İnceleme—Tenkitli Metin). İstanbul: Türkiye Yazma Eserler 

Kurumu Başkanlığı. 

İnce, M. (2021b). Üzüm Çubuğu Yaratılmadan Evvel.. 

Levâmi-i Şerh-i Kasîde-i Hamriyye Levâmi Tercümesi. İstanbul: 

Büyüyen Ay. 

İnce, M. (2024a). Hamriyye Kasidesinin Müellifi Belirsiz 

Farsça-Türkçe Manzum Bir Tercümesi. Avrasya Beşeri Bilim 

Araştırmaları Dergisi, 4(2), 15-28. 

İnce, M. (2024b). Sevgilinin Hayaliyle Mest Olduk 

Hamriyye Kasidesinin Tercümesi. İstanbul: Kriter. 

--113--



İnce, M. (2025). Ayıntabî Abdullah Necîb’in Hamriyye 

Kasidesi Tercümesi. HİKMET-Akademik Edebiyat Dergisi (Journal 

Of Academic Literature), (23 [GÜZ 2025]), 21-44. 

doi:10.28981/hikmet.1636227 

Kaya, M. (2005). Kutsal Aşkın Destanı (el-Kasitedü’l-

Hamriyye). Yüzakı, (8, 9, 10, 11), 14-15, 20-21, 20-21. 

Kaya, M. (2018). İslâmî Edebiyatta Şaheserler. İstanbul: 

Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığ. 

Konur, H. (1992). Kemal Paşa-Zâde’nin Kasîde-i Hamriyye 

Şerhi (Edisyon Kritik ve Tahlil). (Yayımlanmamış yüksek lisans 

tezi). Dokuz Eylül Üniversitesi, İzmir. 

Mehmed Nâzım. (1330). İbn Fâriz Tercemesi. Dersaadet 

[İstanbul]: Şems Matbaası. 

Mehmed Saîd. (1288). Tarab-engîz. İstanbul: Mühendisyan 

Matbaası. 

Muhammed Riyaz. (1353). Meşâribü’l-Ezvâk. Ferheng-i 

Îrân-Zemîn, (20), 266-315. 

Münâvî, A. (ty.). el-Kevâkibü'd-D ürriyye fî-Terâcimi's-Sâdâti's-

Sûfiyye (C. 2). Beyrût: Dâru Sâdir. 

Nâblusî, A. (2017). Keşfü’s-sırri’l-gâmız fî-şerhi dîvâni 

İbni’l-Fârız (C. 1-4, C. 1-4). Dimaşk: Dâru Nebevî. 

Öksüz, Y. (2019). Mehmed Saîd’in Kasîde-i Hamriyye Şerhi: 

Tarab-engîz. Cumhuriyet İlahiyat Dergisi, 23(1), 395-413. 

doi:10.18505/cuid.546912 

Özçakmak, F. (2022). Türk Edebiyatında Kaside-i Hamriyye 

Şerhleri ve Kitab-ı Şerh-i Hamriyye-i Farıziyye. The Journal of 

Turkic Language and Literature Surveys (TULLIS), 7(2), 106-126. 

doi:10.30568/tullis.1156519 

--114--



Toptaş, M. (1990). Kaside-i Hamriyye. Yönelişler, (46), 13-

15. 

Yar, H. ve Ceylan, H. E. (2020). Şifâî Mehmed Dede’nin el-

Kasîdetü’l-hamriyye Şerhi. İslâmî Araştırmalar/Journal of Islamic 

Research, 31(3), 529-66. 

Yıldırım, Y. (2015). Abdülmecîd-i Sivasî’nin Manzum 

Kasîde-i Hamriyye Tercümesi. İstem, 0(25), 151-175. 

 

--115--



ALTAYİSTİKTE ROTASİZM-LAMBDAİZM 
(GÖRÜŞLER, TESPİTLER) 

1. Âdem BULUT1 

Giriş 

Altayistik çalışmalarında, hakkında en çok yorum yapılan ve 
tartışmalara neden olan konulardan birisi “rotasizm” “lambdasizm” 
mi, “zetasizm” “sigmatizm” mi konusudur. Doerfer, rotasizm ve 
zetasizm probleminin Türkoloji çalışmalarının daima odak noktası 
olduğunu belirtmektedir (Doerfer, 1984, s. 36). Bu konudaki görüş 
ve tespitlere girmeden önce kısaca Altay dilleri teorisinin ve 
rotasizm-lambdasizm konusunun ortaya çıkışına göz atmakta yarar 
vardır.   

On dokuzuncu yüzyılın ortalarında, dil çalışmalarında 
karşılaştırmalı yöntemin geliştiğini ve diller arası genetik akrabalık 
araştırmalarının merkezinde kurallı ses denklikleri yer almaktadır. 
Alman dilbilimci Wilhelm Schott bu dönemin yöntemlerini 
kullanarak ve kendisinden önceki araştırmacılardan farklı olarak 
dillerin teknik ve biçimsel özelliklerini de göz önüne alarak bir 
sınıflandırma yapmış, “Ural-Altay Dil Ailesi” denilen dillerin gerçek 

                                                 
1 Doktor Öğretim Üyesi, Bitlis Eren Üniversitesi, Fen-Edebiyat Fakültesi, Türk 
Dili ve Edebiyatı Bölümü, Orcid: 0000-0001-6824-3453  

BÖLÜM 6

--116--



durumunu ortaya koymuş ve söz konusu dilleri Ural ve Altay olmak 
üzere iki büyük gruba ayırmıştır. Schott sadece Ural-Altay dilleri 
alanında çalışmamış, zamanla ayrı bir dal olduğu düşünülen Altay 
dilleri kuramının bel kemiğini oluşturan Genel Türkçe z/ş = Çuvaşça 
r/l ses denkliklerini de belirlemiştir (Türkçe yaz, taş = Çuvaşça śur, 
çul). Çuvaşçanın sanıldığı gibi bir Fin-Ugor dili değil, bir Türk dili 
olduğunu da ilk kez Schott ortaya koymuştur. Schott’u sadece Ural-
Altay dilleri araştırmacısı olarak kabul etmek haksızlık olur. O, tüm 
dikkatini Türk-Moğol-Tunguz dilleri arasındaki yakınlık ve 
akrabalık ilişkileri üzerine toplamış ve eserlerinin birçoğunda Altay 
dilleri araştırmacısı olarak tanınmıştır (Caferoğlu, 2015, s. 16; 
Yılmaz, 2018, s. 1).  

Yine 19. yüzyılın ortalarında Fin dilbilimci M. A. Castrén 
doktora tezinde Fin, Türk, Moğol ve Tunguz dillerinde zamirlerin ve 
şahıs eklerinin benzerliğini göstermiş ve “Altay dilleri” terimini 
bilim dünyasına yerleştirmiştir. Castrén, Altay dilleri terimini Ural-
Altay dilleri anlamında kullanmıştır. Aslında Castrén, bu diller 
arasında akrabalık bağından çok Fin, Samoyed ve Türk dilleri 
arasındaki benzerliğe dikkat çekmiştir (Ercilasun, 2015, s. 19).   

 Ural-Altay dil grubuna dȃhil edilen dillerin zaman içinde 
karşılaştırmalı dilbilim metotlarına göre incelenmesi sonucunda 
Ural-Altay dil grubunun Ural ve Altay olarak iki ayrı alt gruba 
ayrılma ihtiyacı doğmuştur.  Altay dilleri araştırmaları tarihinde 
önemli bir yeri olan Fin bilgini G. J. Ramstedt, Ural-Altay teorisinin 
kaldırılması gerektiğini savunmuş, yaptığı karşılaştırmalı Altay 
dilbilim çalışmaları ile Altay dilleri teorisinin ve modern Moğol 
dilbiliminin kurucusu olarak kabul edilmiştir. Ramstedt, çalışmaları 
sonucunda, Genel Türkçe ve Çuvaşça arasındaki ş//l ve z//r 
denkliğinin Genel Türkçe ile Moğolca arasında da bulunduğu; 
Moğolca ve Çuvaşça r ve l’nin Genel Türkçe z ve ş’den daha eski 
olduğu gibi sonuçlara varmıştır: Genel Türkçe yaz “ilkbahar”, 
Moğolca nir-ai “yeni doğmuş”, Çuvaşça śur “ilkbahar”; Genel 

--117--



Türkçe taş “taş”, Moğolca çil-agun “taş”, Çuvaşça çul “taş”. Ayrıca 
Moğolca sözbaşı n, ń, d, c , ve y’nin Çuvaşçada ś, Genel Türkçede 
y’ye denk geldiğini ve daha birçok ses denkliğini de yine Ramstedt 
ortaya koymuştur (Choi, 2019, s. 18; Yılmaz, 2018, s. 2).  

Ramstedt’in ölümünden sonra öğrencileri Aalto ve Poppe ile 
Kotwicz,  Martin, Miller, Street gibi araştırmacılar Altay dillerinin 
genetik akrabalığı üzerine önemli çalışmalar yapmışlardır. Altay 
dilleri teorisinin en kuvvetli geliştiricisi ise Ramstedt’in öğrencisi 
Poppe olmuştur. Poppe, aynı zamanda, Ural ve Altay dil aileleri 
arasında uzak akrabalık ilişkisinin mümkün olduğunu ancak ispata 
muhtaç olduğunu da belirtmiştir. Doerfer, Clauson, Róna-Tas, 
Sçerbak gibi araştırmacılar, Altay dillerinin genetik akrabalığına 
karşı çıkmışlardır. Karşı çıkma nedenleri ise, Altay dillerinin temel 
söz varlığında, akraba dillerde görülen türden ortaklıkların 
bulunmadığı düşüncesidir. Bu dilbilimciler, Altay dilleri arasındaki 
ilişkiyi kabul etseler de bu ilişkinin bölgesel ilişki, kültürel alışveriş 
gibi nedenlere dayandığı fikrini savunmuşlardır (Choi, 2019, s. 18; 
Yılmaz, 2018, s. 2).  

W. Shchott’tan beri, Çuvaşça /r/ ve /l/’nin sırasıyla Türkçe /z/ 
ve /ş/’ye karşılık geldiği biliniyordu ve o dönemde, Çuvaşça /r/ ve 
/l/’nin Türkçe /z/ ve /ş/’den çıktığına inanıldığı için de bu ses 
denkliklerine “Rotasizm" ve “Lambdasizm” denilmişti.  Daha sonra 
genel Türkçe /z/ ve /ş/ seslerinin Moğolca ve Mançu-Tunguzcada da 
/r/ ve /l/ seslerine denk geldiği fark edildiğinde başlangıçta 
Moğolcadaki /r/’nin /z/’den, /l/’nin de /ş/’den geldiğine inanan 
Ramstedt daha sonra Çuvaşça ve Moğolca /r/ ve /l/’nin Türkçe /z/ ve 
/ş/’den daha eski olduğu üzerine tamamen karşıt bir varsayım öne 
sürmüştür. /ş/ ve /z/ seslerinin,  /r/ ve /l/ seslerinden sonra gelişmiş 
olduğu varsayımı “Zetasizm” ve “Sigmatizm” olarak 
adlandırılmıştır. Ramstedt  görüşünün dayanaklarını şöyle açıklıyor: 
“Genel Türkçe /z/ ve /ş/, Çuvaşçada olduğu gibi Moğolca ve Mançu-
Tunguzcada da tam olarak aynı sözcüklerde /r/ ve /l/ seslerine denk 

--118--



gelir. Çuvaşça bir Türk dilidir fakat Moğolca veya Tunguzca 
kesinlikle değil. Bu nedenle, Türkçe /z/’den, Çuvaşça/Moğolca/ 
Mançu-Tunguzca /r/’ye veya Türkçe /ş/’den 
Çuvaşça/Moğolca/Mançu-Tunguzca /l/’ye sistematik bir ses geçişi 
olduğunu düşünemeyiz. Bu dillerde ortaklaşa veya biri diğerinden 
bağımsız bir “Rotasizm” veya “Lambdasizm” yer alamaz”. 
Ramstedt varsayımını destekleyen dilbilimsel kanıtlar ortaya 
koymuştur. Bu konuda Macarcadaki Eski Çuvaşça (Ana-Bulgarca 
veya Batı Türkçesi), Samoyedcede yer alan İlk Türkçe öğeler, eski 
Bizans ve Çin kaynaklarında bulunan Batı ve Doğu Türkçesi 
sözcükleri örnek olarak vermiş, sonuç olarak Türkçe /z/ ve /ş/’nin 
Altayca */ŕ/ ve */ĺ/’den geliştiklerine karar vermiştir. Talat Tekin, 
Ramstedt’in bu varsayımının çok inandırıcı olmakla beraber kendi 
dönemindeki Altayist ve Türkologlar tarafından kesinlikle kabul 
edilmediğini, aksine rotasizm ve lambdasizm varsayımına inanan 
birçok bilim insanı bulunduğunu ve bu konu hakkındaki hararetli 
tartışmaların sürdüğünü belirtmektedir (Yılmaz, 2015, s. 113-114). 

Radloff, bu konuda ilk fikir beyan edenlerden biridir. 1882-
1883 tarihli “Phonetik der Nördlichen Türksprachen”  adlı eserinde, 
Türk dillerinin çoğunda bir /z/ > /r/  geçişi olduğunu, fakat 
Çuvaşçada bunun erken dönemde gerçekleştiğini, Türkçe 
sözcüklerde /ş/ > /l/ değişiminin ise görülmediğini yine bu durumun 
da Çuvaşçada erken bir dönemde gerçekleşmiş olabileceğini 
belirtmektedir. Bu durumda Radloff, /z/’den /r/’ye bir geçişi 
savunmaktadır (Ceylan, 1997, s. 115). 

Setälä, /l/ foneminin çıkış noktası için /ş/ fonemini değil, bir 
*/ž/ fonemi tasarlamıştır (Ceylan, 1997, s. 118). Setälä’ya göre, /s/ 
ve /l/’nin değişikliği /s/ ve /r/’nin değişmesine paralel ve /r/, /s/’ye 
karşılık geliyorsa /s/ ve /z/ ilkel şeklini sunar ve Çuvaşça /l/ eski  /ž/ 
simgesi ile gösterilmelidir (Ligeti, 1980, s. 224). 

Ramstedt’in ileri sürdüğü fikri geniş bir çerçeveden ele alan 
Macar dil bilgini Z. Gombocz da Günay Karaağaç tarafından “Altay 

--119--



Dillerinin Fonolojisi Üzerine” adıyla dilimize çevrilen 1905 tarihli 
“Az Altaji Nyelvej Hangtörténetéhez” ve 1912 tarihli “Zur 
Lautgeschichte Der Altaischen Sprachen” başlıklı çalışmalarında 
/z/>/r/ (rotasizm) ve /s/>/l/ (lamdasizm) gelişmelerini ele almıştır. 
Türkçe ile Çuvaş lehçesi arasında bir karşılaştırma yapmış ve elde 
ettiği sonuçları Moğolcayla karşılaştırmıştır. Bu çalışmalar 
sonucunda Mançu-Tunguzca, Moğolca ve Çuvaşça ile Türkçe 
arasında r//z, l//ş ses denkliklerinin doğruluğu bir kez daha teyit 
edilmiş oldu. Ancak Ramstedt’in varsayımına karşılık Gombocz 
Türkçe /z/ ve /ş/ seslerinin birincil olduğu fikrini savunuyordu 
(Caferoğlu, 2015, s. 22). Gombocz, rotasizm ve lambdasizm üzerine 
örnekler vererek fikrini ortaya koymuş ve bir bakıma Ramstedt’in 
fikrine karşı başı çeken kişi olmuştur.  

Gombocz, “Altay dillerinin Fonolojisi Üzerine” adlı 
makalesinde, Moğolca rotasizm araştırmaları yapanların çoğunun 
sadece Çuvaşça değil, Moğolca ve Mançucada /r/ sesinin orta Türkçe 
/z/ sesi ile paralelliğine işaret etmelerinden yola çıkarak çok sayıda 
/z/>/r/ benzerliklerini ortaya çıkardığını belirtmiştir. Çuvaşça- 
Moğolca arasındaki rotasizmi incelerken orta Türkçenin kelime içi 
ve kelime sonu /ş/ sesinin Moğolca karşılıklarına da dikkat etmiştir. 
O zamana kadar sadece Çuvaşçada gösterilen /l/ ~ /ş/ (s) 
değişmesinin en eski Moğolcada da bulunduğu görülmüştür. 
Gombocz, bu makalesinde rotasizm için 30 örneğe ve lamdasizm 
için 21 örneğe yer vermiştir (Gombocz, 1991, s. 112/122). 1912 
yılında yayımlanan eserinde ise rotasizm için 32 ve lambdasizm için 
18 örneğe yer vererek toplam 50 örnek ortaya koymuştur (Ersoy, 
2008, s. 91). 

Ramstedt’in ortaya koyduğu /r/ ve /l/ seslerinin birincil 
olduğu savına Gombocz gibi karşı olanlar da vardır. G. Németh, J. 
Benzing ve G. Clauson /z/ ve /ş/ fonemlerinin birincil olduğu fikrini 
savunmuşlardır (Akar, 2005, s. 34). 

--120--



Németh, 1912 yılındaki “Die türkisch-mongolische 
Hypothese” adlı çalışmasında Gombocz’dan yaptığı alıntılarla 
rotasizm ve lamdasizm için birkaç örnek vermekle yetinmiştir 
(Ersoy, 2008, s. 92). Németh, bir Çuvaş-Moğol ortak dönemi 
tasarlamış, Çuvaşçada /z/>/r/, /ş/>/l/ değişimleri ortaya çıktıktan 
sonra, bu değişmiş sözcüklerin önce Moğolcaya, Moğolca üzerinden 
de Mançu-Tunguzcaya geçtiği fikrini öne sürmüştür (Ceylan, 1997, 
s. 115).  

Benzing, 1944 yılında yaptığı “Die angeblichen 
bolgartürkischen Lehnwörter im Ungarischen” başlıklı 
çalışmasında değişimin /z/>/r/ yönünde olduğu görüşünü ortaya 
koyar. Benzing, bu /z/’nin */d/’den geliştiğini düşünmüştür (Ersoy, 
20018, s. 92).  Kaşgarlı’nın  Bulgarcanın (ve Suvarcanın) o dönemde 
henüz /z/ foneminin korunduğunu belirtmesinden yola çıkarak Ana 
Türkçe */d/ foneminin 11. yy civarında /z/ aşaması üzerinden /r/’ye 
değişmekteyken Ana Türkçe /z/ fonemi de bu eğilimden etkilenerek 
/r/ olmuştur demiştir. Ancak Kaşgarlı */d/>/r/ değişiminden söz 
etmiş /z/>/r/ değişimi ile ilgili bir bilgi vermemiştir (Ceylan, 1997, 
s. 116). 

Poppe, “Altay Dillerinin Karşılaştırmalı Grameri” adıyla 
Zeki Kaymaz tarafından dilimize çevrilen ve 1960 yılında 
yayımlanan “Vergleichende Grammatik der Altaischen Sprachen” 
isimli eserinde Mo. /r/ = Türk. /r/ denkliğini */r¹/’e götürmüş; İlk 
Türkçe */r²/, Ana Türkçe */z/ =Eski Türkçe /z/ = Çuv. /r/ = Yazı 
Moğolcası /r/ = Ana Moğolca */r/ için de */r²/’yi aslî ses olarak kabul 
etmiştir. Poppe, bazı araştırmacıların Türkçe /z/’nin aslî ses 
olduğuna inandıklarını, ancak sadece Moğolcada değil, Çuvaşça, 
Mançu-Tunguzca ve Korecede de Türkçe /z/’ye karşılık /r/ 
bulunduğunu belirtmekte ve bu durumda /r/ ve /z/’den daha eskidir 
demektedir. Poppe, /r/ sesinin aslî niteliğinin nasıl olduğu hakkında, 
Ramstedt’in bu sesi palatal bir /r/, yani */ŕ/ olarak düşündüğünü 
belirtmiş ve Ramstedt’in görüşüne karşı bir açıklama getirerek 

--121--



/r/’nin Moğolcada genellikle bir /i/’nin yanında ortaya çıktığını, bu 
sesin */ŕ/ değil, aksine Çekçenin /r/’si gibi bir */r/ olma ihtimalinin  
yüksek olduğunu belirtmiştir (Poppe, 1994, s. 127). 

Poppe, l/ş seslerinin hangisinin eski olduğu konusunda ise, 
Türkçe /ş/’nin yalnız Moğolcadaki bir /l/’ye gitmediğini, aksine 
Çuvaşçadaki, Mançu-Tunguzcadaki ve hatta Korecedeki /l/’ye 
karşılık geldiğini sonuç olarak Macarcadaki ilk Türkçe veya 
Türkçeleşmiş dillere ait alıntı kelimelerde ve Sayan 
Samoyetçesindeki eski alıntı kelimelerde de sızıcı /ş/ yerine /l/ 
sesinin bulunmasının /l/’nin eskiliğini gösterdiği fikrini ortaya koyar. 
Poppe, Mo. /l/ = Türk. /l/’nin */l¹/’e; Mo. /l/=Türk. /ş/ denkliğinin 
ise */l²/’ye gittiğini belirtmektedir. Poppe’ye göre bu /l/ sesi, 
Ostyakçadaki benzeri gibi sızıcı sert bir /l/’dir. Buna karşılık 
Ramstedt bu sesin palatal bir /l/ olması gerektiğine inanmıştır 
(Poppe, 1994, s. 121). 

Bouda, z>r veya r>z; ş>l veya l>ş değişimlerinin bütün 
dillerde karşılıklı olarak bulunabileceğini belirtmiş, herhangi birinin 
önceliği hakkında fikir beyan etmemiştir. Daha sonraki yıllarda 
Sancayev de aynı görüşleri paylaşmıştır (Ceylan, 1997, s. 119).   

Räsänen, /r/ ve /l/ fonemlerinin birincil olduğu görüşünü 
savunur. Ramstedt’in */r2/ ve */l/’li örneklerine dayanarak Ural-
Altayca denklikler kurmaya çalışmıştır.   (Ceylan, 1997, s. 122). 

Clauson ise Türk dillerinde bir /r/>/z/ değişiminin olmadığını 
kanıtlamak için Ana Altayca “öküz” anlamına gelen canlandırılmış 
“*pökür” sözcüğünün Toharca’dan ödünçleme alındığını öne 
sürmüş, fikrini güçlendirmek için açıklamalar yapmıştır (Ceylan, 
1997, s. 116). 

A. M. Şçerbak, Türkçe, Moğolca ve Mançu Tunguzca 
arasındaki karşılıklı ilişkilerin karakteristiği üzerine 1966 yılında 
yazdığı eserinde, bu dillerdeki /r/, /z/, /s/, /z veya /r/ sesbirimlerinin 
karşılaştırmalı ses denklikleri için örnekler vererek Türkçedeki bu 

--122--



seslerin Ana Türkçe /s/(gevşek s)’den geliştiğini iddia etmiştir. 
Şçerbak’ın düşüncesine göre, bu gevşek /s/, Orta Türkçe döneminde 
veya çeşitli dönemlere ayrıldıktan sonra, lehçelerin bir grubunda 
kendi ötümsüzlüğünü muhafaza ederken, ikinci grupta /z/’ye 
gelişmiş, üçüncü grupta ise önce /z/’ye sonra /r/’ye gelişmiştir. 
Ancak Talat Tekin, Orta Türkçe ve Ana Türkçe dönemlerinde /s/ ve 
/z/’nin iki ayrı sesbirim olarak mevcudiyetini belirtmiş. Şçerbak’ın 
iddiasının yanlış olduğuna örneklerle açıklama getirmiştir. Şçerbak 
1970 yılında yazdığı eserinde görüşünü düzeltmiş, Türkçe /z/ ve 
/ş/’nin birincil olduğunu ve Çuvaşça /r/ ve /l/’nin */z/ ve */ş/’den 
geliştiğini savunmuş bu değişimin */z/ ve */ş/’nin önündeki uzun 
ünlülerin etkisiyle meydana geldiğini belirmiştir (Choi, 2019, s. 28; 
Tekin, 2015, s. 117). 

Şçerbak daha sonra zetasizm rotasizm meselesi üzerine 
yazdığı makalesinde, farklı dillerde meydana gelen rotasizm 
olayının çoğu zaman ünlüler arasında kalan ötümsüz ünlülerde önce 
yumuşama sonra ötümlüleşme şeklinde görüldüğünü örneklerle 
belirtiyor. Rotasizme ödünç alınan kelimelerde rastlandığını, 
Çuvaşçanın bazı kelimelerindeki /r/ sesinin Ana Türkçedeki  */δ/ 
ünsüzünden türemiş olduğunu, Çuvaşçadaki bazı eklerin 
kullanımında da /d(t)/ ünsüzünün /r/’ye çevrildiğinin görüldüğünü 
belirtiyor. Ayrıca rotasizm olayının Doğu Avrupa ve Sibirya 
bölgesinde özellikle Çuvaşçaya özgü bir özellik olduğunu ve 
Rotasizmli kelimelerin Eski Çuvaşçadan bir yandan Moğol diline ve 
onun üzerinden de Mançu Tunguz diline diğer taraftan Macar diline 
geçmiş olduğunu belirtiyor (Şçerbak, 1987, s. 283-285).  

Pritsak, 1964 yılında yayımlanan “Der ‘Rhotazismus’ und 
‘Lamdazismus’” adlı çalışmasında konuya farklı bir yaklaşım 
sergiler. Pritsak, Ramstedt gibi /r/ ve /l/’nin /z/ ve /ş/’den eski 
olduğunu savunmakla beraber, Türkçe /z/ ve /ş/ seslerinin ayrı bir /r/ 
ve /l/ sesinden değil, birleşme sonucu, sırasıyla */rti/ ve */lti/ ses 
öbeklerinin gelişmesiyle ortaya çıkmışlarını ifade eder. Bu ses 

--123--



öbeklerindeki */ti/ öğesi, Pritsak’a göre, işlev açısından 
Moğolcadaki [sUn] ekine paralel, uzun süre önce kaybolmuş 
varsayımsal teklik ekidir. Ancak Talat Tekin, Poppe’nin Altay 
dillerinin karşılaştırmalı gramerinde, Altayca ses öbeği */rt/’nin /ı/ 
ve /i/ önünde Moğolcada /rçi/ ses öbeğine değiştiğini fakat Türkçede 
/rt/ olarak korunduğunu ve söz sonunda yer alan /rt/ ve /lt/ ses 
öbeklerinin Türkçede en sağlam, en dayanıklı ünsüz öbekleri 
olduğunu örneklerle belirtir. Örnek: Mo. kerçi- “kesmek” < *kerti- 
= Çuv.kart -, Oyr. kert - (Tekin, 2013, s. 16-17). Pritsak’ın görüşüne 
Tekin gibi Róna-Tas ve Şçerbak da karşı çıkmıştır (Ersoy, 2008, s. 
94).  

A. Biyişev’in de yaklaşımı Pritsak’ınkine benzer. O da 
sorunun sesbilgisel değil, biçimbilgisel olduğunu iddia etmektedir. 
Ancak Talat Tekin’e göre, verdiği örnekler bu bakış açısını destekler 
görünmemektedir. Türkçe /z/ sesinin kökenine gelince; Biyişev’in 
görüşüne göre r/z denkliği, genetik olarak d//t//y//z//r denklikleriyle 
ilişkilidir ve bunların hepsi eski bir *δ sesine gider. Bu fonem 
Türkçeden alıntı Moğolca sözcüklerde /r/ olmuştur ve /r/’li her 
sözcük Türkçeden alınmıştır gibi noktalara varır. Biyişev’in Altayca 
r//z denklikleri ile Çuvaş Türkçesi d//t//y//z//r denkliklerini 
birleştirmeye çalışması Tekin’e göre anlamsız ve boş bir uğraştır. 
Çünkü onun görüşünün tersine Ana-Türkçede hem /d/ (veya δ ) hem 
de /z/ sesleri iki ayrı sesbirimdir, örneğin: *bod “boy”: boz “boz” 
(=Mo. boro ay.), *ked- “giymek”: kez- “gezmek”  (Tekin, 2013, s. 
18). 

Meyer, 1970’de yayımlanan “Klassifikation und 
Rhotazismus” adlı çalısmasında Ana Türkçede /r:z/ zıtlığından 
bahsetmiş ve /z/ ve /ş/ fonemlerinin birinciliği konusunda önemli 
kanıtlar ortaya koymamakla beraber, bu fonemlerin birinciliğini 
savunanlar arasında yer almıştır. Doerfer, onun /z/’yi orijinal ses 
olarak değerlendirmesi görüşüne katılmamış, /r/’nin daha eski bir ses 
olduğunu söylemiş ve /r/’nin kaynağını ararken *bögere (Mo. 

--124--



bögere) >  bögür; *atarin > atız “nadasa bırakılmış alan” örneklerini 
vererek bu konuda Ramstedt’in çözümüne döndüğünü belirtmiştir 
(Ceylan, 1997, s. 116, Ersoy, 2008, s. 96).  

Serebrennikov, “Asli olan R2 midir Z midir?” adlı 
makalesinde farklı görüşlere yer vermiş, rotasizm ve lambdasizmin 
oluşmasına dair örneklerden yola çıkarak yorumlar yapmıştır. Ona 
göre birincil olan /z/ fonemidir. /l/ ve /ş/ fonemleri hakkında, 
Çuvaşça /l/’nin diğer Türk lehçelerindeki /ş/’den geldiğinin açık 
olduğunu, ancak Çuvaşça bazı /l/’lerin diğer lehçelerdeki /l/’lerle 
aynı olduğunu ve bunun nedeninin ana Türkçedeki /l/’nin 
boğumlanmasından kaynaklandığını belirtir. Poppe’nin yaklaşımını 
hatırlattıktan sonra boğuk /l/ Çuvaşçada /l/, diğer lehçelerde ise 
/ş/’dir. Boğuk /r/ bütün lehçelerde /r/ olarak telaffuz edilir. Bu 
düşünceye destek olmak için Çuvaşçada boğuk /r/ ve boğuk /l/ 
arasında paralellik vardır. Böyle bir teori bize daha doğru gerçeği 
yansıtır diye belirtmektedir (Serebrennikov, 1971, s. 13-19).  

Talat Tekin, Pritsak, Biyişev ve Şçerbak’ın görüşlerinin 
Ramstedt’in varsayımlarına karşı koyabilecek kadar güçlü 
olmadığını, zetasizm ve sigmatizm varsayımlarının şimdiye kadar 
tüm varsayımlar arasında en gelişmiş ve inandırıcı varsayım 
olduğunu belirtiyor. Bununla beraber Ramstedt’in varsayımındaki 
bazı eksiklikleri açıklıyor. Bu eleştirilerini şu şekilde sıralıyor: 
Öncelikle, Ramstedt Genel Altayca /l/ ve /r/ seslerinin, /i/ 
ünlüsünden önce ve söz içinde bulunduğu durumlarda 
öndamaksıllaşmaya uğraması sonucu Türkçede /z/ ve /ş/ seslerinin 
ortaya çıktığına inanmaktadır.  Ancak onun, “Zetasizm” ve 
“Sigmatizm” için verdiği örneklerin çoğunda /z/ ve /ş/ söz sonunda 
ortaya çıkmaktadır. Ayrıca Moğolca ve Mançu-Tunguzca kökteşlerin 
büyük çoğunluğunda /r/ ve /l/ seslerinden sonra bir /i/ sesi bulunmaz. 
Ramstedt’in varsayımındaki ikinci eksiklik ise, tarihsel ve çağdaş 
Türk dillerindeki r/z ve l/ş nöbetleşmeleri gösteren sözcük çiftlerinin 
varlığının doyurucu bir biçimde açıklanamamış olmasıdır, örneğin 

--125--



OT kız “kız”: kırkın “kızlar”, bāş “yara”: balık- “yaralamak”, vb. 
(Yılmaz, 2015, s. 118).  

Ramstedt’in varsayımının Poppe tarafından geliştirilmiş olsa 
da bazı değişiklik ve dayanaklara gereksinim duyduğunu düşünen 
Tekin, bu konuda “Zetacism And Sigmatism In Proto-Turkic” adlı bir 
makale yazarak, “Zetasizm” ve “Sigmatizm” varsayımındaki temel 
doğruları, yani, Çuvaşça (Moğolca ve Mançu-Tunguzca da) /r/ ve 
/l/’nin Türkçe /z/ ve /ş/’ den daha eski olduğunu, ayrıca *r > z ve *l 
> ş değişiminin Ana-Türkçede sadece söz sonu durumda oluştuğunu 
ortaya koymak için Eski Türkçe, Orta Türkçe ve çağdaş Türk 
dillerinden dilbilimsel kanıtlar ortaya koyuyor. Ayrıca bu 
makalesinde geç zetasizm ve geç sigmatizm örneklerine de yer 
veriyor (Tekin, 2013, s. 15-44).  

Konuyla ilgili makaleleri ile hem kendisinden önce yapılan 
çalışmalara değinen, hem de çağdaşı olan araştırmacıların 
görüşlerini eleştirip fikir beyan ederek tartışmalara katılan Tekin 
ülkemizde konu üzerine en çok eğilen isimdir. 1969 yılından itibaren 
Ramstedt ve Poppe’nin izinden giderek zetasizm ve sigmatizmi 
savunan makaleler yazmıştır. Eleştirileri ve konuya ilişkin yeni 
örnekler getirmesi bakımından çalışmaları önemlidir. 

Doerfer,  T. Tekin’in çalışmalarını dikkat çekici bulmakla 
beraber, Tekin’in /r/~/z/; /l/ ~/ş/ değişimi hakkındaki açıklamalarını 
tatmin edici bulmuyor. Tekin’in geç /z/’leşme ve geç /ş/’leşme ile  
neyi kast ettiğini anlamadığını belirtiyor. Tekin’in açıklamasına göre 
bütün /l/’lerin neden /ş/’ye dönüşmediğini soruyor ve bu konulara 
açıklama getirmesi gerektiğini belirtiyor. Doerfer,  kendisine yönelik 
Ramstedt’in ortaya koyduğu ilk çözüm olan  Proto Türkçe /r/ ve 
/l/’nin /z/ ve /ş/ kaynaklı olduğu fikrine döndüğünü düşünenlere 
cevaben orijinal Türkçe sesin /z/ veya /r/’nin varyantları olup 
olmadığının Altayistikle ilgisi olmadığını, /r/’leşme ve /z/’leşme ile 
ilgili kesin bir şey söylemenin zor olduğunu, dillerin vurgusuz son 
seslerini kaybetme gerçeğinin iyi bilindiğini ve kendisinin Türkçe 

--126--



fonem yapısının kendine özgü niteliklerinden yararlanarak /z/’nin 
ana şekli için, */z/ yerine */rḭ/ ile yeniden inşa etmeyi tercih ettiğini 
belirtiyor (Doerfer, 1984, s. 36-39)  

Tekin ve Doerfer, her ikisi de zetasizm ve sigmatizme 
inanmalarına rağmen verilen örnekler ve yapılan açıklamalar 
üzerinden birbirlerini sürekli eleştirmişlerdir. Yazdıkları birçok 
makalede tartışmalarına şahitlik etmek mümkündür.   

Nauta, /z/ ve /ş/ fonemlerinin birincil olduğunu savunanlar 
arasında yer alır. Ancak o, vurgunun öneminden yola çıkarak bir 
bakış açısı ortaya koymuştur. 1972’de yayımlanan “Rhotazismus, 
Zetazismus und Betonung im Türkischen” adlı çalısmasında, 1768 
tarihli Fischer’in Çuvasça kelime dizelgesini kullanmıştır. Nauta, 
Ana Türkçede tek heceli kelimelerde r : X (X = z, ř veya ŕ) gibi bir 
zıtlık olduğunu; fakat çok heceli kelimelerde /r/ ve /X/ arasında 
böyle bir fonolojik zıtlık olmadığını ifade etmiştir. Çuvaşça 
sözcüklerde vurgunun hem ilk hem de son hecede bulunabildiğini, 
Genel Türkçede /-z/ ile görülen sözcüklerin Çuvaşçada ilk 
hecelerinin vurgulu, Genel Türkçede /-r/ ile görülen sözcüklerin ise 
Çuvaşçada son hecelerinin vurgulu olduğunu belirmiştir.  Fischer’in 
listesinden hareket etmenin yanıltıcı olabileceğini belirten Tekin, 
Nauta’nın görüşlerine yagız/yagır, konur/konuz gibi örneklerle karşı 
çıkmıştır. (Tekin, 2013, s. 103; Ersoy, 2008, s. 94; Ceylan, 1997, s. 
117). 

Nauta’nın, konuyla ilgili bir diğer çalışması, 1985 yılında 
yayımlanan “Lambdazismus im Tschuwassichen: GTü š = Tschuw. l 
und s” adlı makalesidir. Bu makalesinde GT /ş/’nin Çuvasçada /l/ ve 
/ś/ olarak karşılandığını belirten Nauta, çalışmasında Çuv. /l/ = GT ş 
için 20, Çuv. /ś/ = GT /ş/ için 14 ,Çuv. /-ś-/ eki için de 18 örnek 
vermiştir (Nauta’dan aktaran Ersoy, 2008, s. 94). 

Macar Türkolog Róna-Tas konu üzerine çeşitli yayınlarında 
görüşlerini belirtmiştir. Onun, meseleyi ele aldığı çalışmalarından 

--127--



biri 1970 tarihli “Some Problems of Ancient Turkic” adlı 
makalesidir. O, bu çalısmasında, 16. yüzyıl Paris ağızlarından 
zetasizm ve Alman ağızlarından rotasizm örnekleri vermiştir (Róna-
Tas’dan aktaran Ersoy, 2008, s. 96). Başlangıçta diğer dillerde de z>r 
ve r>z değişimlerinin yan yana bulunduğunu belirtmiş, ancak bu 
konuda verdiği örneklerin bazıları T. Tekin ve Doerfer tarafından 
eleştirilmiştir. 1980’lerden sonraki yayınlarında /z/ ve /ş/ 
fonemlerinin birinciliğini savunmuştur. Benzing’den farklı olarak 
z>r değişiminin gerçekleşme zamanının MÖ 1. yy’a  kadar geri 
götürmüştür (Ceylan, 1997, s. 117).  

Tenişev, 1971’deki “K ponjatiju obšcetjurkskoe sostojanie” 
başlıklı yazısında Genel Türkçenin erken ve geç olmak üzere iki 
aşamadan meydana geldiğine inandığını belirtmiş. Erken Genel 
Türkçe devrinde /r/ ve /l/’nin var olduğunu, geç Genel Türkçe 
döneminde /z/ ve /ş/ fonemlerinin görülmesi ile bir r:z ve l:ş 
karşıtlığının oluştuğunu ve yeni fonemlerin böylelikle görülmeye 
başladığını belirtmiştir. Fakat o, bu yeni fonemlerin nasıl var olduğu 
hususunda bir şey söylememiş sadece iki ayrı aşama ile denkliklere 
açıklama getirmiştir (Tekin, 2013, s. 103). 

R. Andrew Miller, 1975 yılında yayımlanan “Researches in 
Altaic Languages” adlı eserde yer alan “Japanese-Altaic Lexical 
Evidence and The Proto-Turkic ‘Zetacism-Sigmatism’” başlıklı 
çalışmasında Proto-Altaik /r²/ ve /l²/’nin Japoncadaki yansımalarının 
Altay hipotezi için yeni deliller ortaya koyduğunu ve bu delillerin 
ışığı altında rotasizm ve lamdasizmden ziyade zetasizm ve 
sigmatizmi düşünmenin yerinde olacağını belirtmiştir.   Miller, 
çalışmasında “*/r²/ =Jap. /r/ ve /t/” için bazı örnekler vermiş, daha 
önceleri Tekin ve başkaları tarafından verilen örneklerin 
Japoncadaki şekillerini göstermeye çalışmıştır. Miller, ayrıca Ana 
Altaycanın */r/, */r²/ ve */l/, */l²/ gibi iki sese sahip olduğu görüşünü 
ortaya koymuş,  dolayısıyla zetasizm ve sigmatizmi savunduğunu 
göstermiştir (Miller’dan aktaran Ersoy, 2008, s. 100) Tekin, 

--128--



Miller’in verdiği GT sız- < *sır²- : EJ. siru “sıvı”, GT. toz < *tor² : 
EJ. tiri “toz”, OT. yabız “kötü” < *yabır² : EJ. yabur-u “yıkmak, yok 
etmek” gibi etimolojileri fonolojik ve semantik açılardan inandırıcı 
bulmuştur. (Tekin, 2013, s. 103)  

Scherner, Çuvaşçadaki Arapça ve Farsça’dan ödünçlenen 
sözcüklerdeki /z/ foneminin Çuvaşçada /r/ ile gösterildiğini ve z>r 
ve ş>l değişimlerinin (8./9. – 12./13. yüzyıllar arası) Eski Çuvaşça 
döneminde ortaya çıktığını kanıtlamaya çalışmıştır. Róna-Tas, 
Scherner’in verdiği örneklerin iddiasını kanıtlamak için uygun 
olmadığını belirtmiştir (Ceylan, 1997, s. 118).   

Macar Türkolog ve Mongolist L. Ligeti, başlangıçta bu 
konuda fikir ortaya koymamıştır (Eren, 2003, s. 80). 1980’de 
Budapeşte’de yayımladığı “A Propos Du Rhotacisme Et Du 
Lambdacisme” adlı makalesinde, rotasizm ve lambdasizm konusunu 
bütünüyle ele almayı istediğini ancak öncelikli olarak Macarca 
örnekleri dile getirmenin daha yararlı olduğunu düşündüğünü 
belirtmiş; Budenz, Gombocz, Ramstedt ve Poppe’nin görüşlerine de 
yer verdiği makalesinde Eski Çuvaşçadan Macarcaya geçen 
kelimeleri, gerektiği yerlerde Türkçe ve Moğolca karşılıklarını da 
dikkate alarak ele almıştır (Ligeti, 1980, s. 222-250). Eren, 
Ligeti’nin 1986’da yazdığı son eserinde rotasizm ve lambdasizm 
görüşünü benimsediğini belirtiyor (Eren, 2003, s. 80).  

Adomović, sadece Genel Türkçe /ş/ foneminin Çuvaşça /l/ 
fonemine değişmesi konusu ile ilgilenmiştir. Çuvaşça /l/ foneminin 
13.-14. yy’da Volga Bulgarcası döneminde, Fin Ugor dilleri etkisiyle 
ortaya çıktığını savunmuştur (Ceylan, 1997, s. 118). 

Johanson, herhangi bir fonemin birinciliği konusunda fikir 
beyan etmemiş, Türk dillerinde Ana Türkçe ağızlarının kalıntısı 
olarak /r/ ve /l/’li biçimler bulunduğunu ve bazı sözcük çiftlerinde 
biçimsel ayrılmanın anlam farkı yarattığını belirtmiştir. Örn: kör-: 
köz gibi (Ceylan, 1997, s. 119). 

--129--



O. N. Tuna ise konuya Sümerce açısından yaklaşmış, 
Sümercedeki Türkçe alıntılarda /r/’li ve /z/’li; /l/’li ve /ş/’li 
kelimelerin aynı zamanda yer aldığını belirtmiş ve bunu şöyle izah 
etmiştir: “Bu iki sekilde açıklanabilir. Ya bu r~z, bir Ana Doğu, Ana 
Batı kollarının Sümerceye aynı zamanda kelime vermesinden veya 
r~z’nin henüz başlamamasından ileri gelmektedir. Aynı karısıklık 
l~ş’de de var. Sebebi ne olursa olsun, bu ödünçlemelerin Ana 
Türkçe’nin henüz ikiye ayrıldığı ve biri Ana Doğu Türkçesi, öbürü 
Ana Batı Türkçesi kollarının meydana geldiği zamana rastladığıdır” 
(Tuna’dan aktaran Ersoy, 2008, s. 123). 

Zeynep Korkmaz da “Türkçe ile Moğolca Arasında 
Ortaklaşan Unsurlar ve Moğolcanın Türk Dili Araştırmalarındaki 
Yeri” başlıklı yazısının bir bölümünde r/z ve l/s değişimine kısaca 
değinmiştir. Korkmaz, Altayistlerin çoğunun Çuvaşça ve 
Moğolcadaki /r/, /l/ seslerinin daha eski olduğu düşüncesinde 
olduklarını söylemiş ancak kendi fikrini belirtmemiştir 
(Korkmaz’dan aktaran Ersoy, 2008, s. 123). 

Elövset Zakiroğlu Abdullayev, “Azeri Dilinde r~z Nispeti” 
başlıklı çalışmasında, /r/’nin /z/’den daha eski olduğunu anlatmış, 
daha önce meseleyi ele alan bilim adamlarının görüşlerine yer 
vererek bunları gruplandırmıştır. Birinci grupta J. Klaproth, W. 
Schott, N. İ. Aşmarin yer almaktadır. Bunlar meseleyi ele almakla 
birlikte hangi sesin eski olduğuna değinmemişlerdir. Ramstedt, N. 
K. Dmitriyev ve N. Poppe gibi ikinci grup isimler /r/’nin eskiliğini 
savunmuşlar; üçüncü gruptaki W. Radloff, Z. Gombocz ve B. A. 
Serebrennikov ise z’nin eskiliğini savunmuşlardır. Yazar, 
araştırmacıların görüşlerine kısaca değindikten sonra meseleyi 
Azerbaycan Türkçesi açısından ele almış ve evrim sonucu /z/’nin 
/r/’ye değil, /r/’nin /z/’ye döndüğünü ifade etmiştir (Abdullayev’den 
aktaran Ersoy, 2008, s. 102).  

Kazuo Takeuçi, Altay dilleri teorisinden “Sözde ‘Altay’ dil 
akrabalığı” diye bahsettiği "Türk Dil Tarihinde Rotasizm ve 

--130--



Lambdasizm" başlıklı yazısında /z/ ve /ş/’nin daha eski olduğu 
görüşünü savunmuştur. Ona göre M.Ö. üç-dört binli yıllardaki Proto 
Türkçede söz sonunda */-z/ ve */-ş/ fonemleri vardı. Bu fonemleri 
kapsayan hecelerde dar ünlüler veya damaksıllaşmış ünsüzler varken 
Proto Çuvaşça veya Proto Bulgarcada *-r / *-l fonemlerine 
değişmeye başlamış ve böylece M.Ö. birkaç yüz yılında Türk dili iki 
büyük lehçeye ayrılmıştır. Takeuçi, rotasizm ve lambdasizmi 
oluşturan ses bilgisel nedeni de şu şekilde açıklamıştır: “Dar ünlüler 
veya damaksıllaşmış ünsüzler söyleyişinde ağızdaki dili yükseltmesi 
gerektiği için proto Çuvaşlar */-z/’den */-r/’ye değiştirmiş ve */-
ş/’den ötümsüz /l(*-l)/’den geçerek ötümlü l’ye değiştirmiş. Temel 
sözcükte oluşan bu fonem değişimi başka sözcüklere yayılmış. Dar 
ünlüler olmayan temel sözcükte değişmemiş”. Takeuçi, 
Moğolcadaki durumu ise, eski Moğolcada esasen */z/, */ş/ 
fonemlerinin yok olduğunu, bu yüzden de Moğolların bu sesleri */r/ 
ve */l/’ye değiştirerek aldıkları şeklinde izah etmiştir (Takeuçi’den 
aktaran Ersoy, 2008, s. 103). 

Macar araştırmacı Gyula Décsy, 1998 yılında yayımlanan 
“The Turkic Protolanguage: A Computational Reconstruction” adlı 
eserinde /z/ ve /r/ sesleri için “Preproto” Türkçede */s/’yi 
tasarlamıştır. Türk dillerini Çuvaş grubu ve Çuvaş olmayan gruplar 
şeklinde başlıca ikiye ayıran Décsy’e göre bu */s/, daha sonra iki ayrı 
ünsüze ayrışarak Çuvasçada /r/’ye, diğer gruplarda ise /z/’ye 
dönüşmüştür (Décsy’den aktaran Ersoy, 2008, s. 97). 

Hasan Eren, 2003 yılında Belleten’de yayımlanan “Rotasim 
ve Lambdasizm mi, yoksa Zetasizm ve Sigmatizm mi?” adlı 
makalesinde her zaman rotasizm ve lambdasizme bağlı kaldığını ve 
günümüzde bu fikri savunanların sayısının gittikçe arttığını 
belirtmektedir. Eren makalesinde “altmış” ve “yetmiş” sayılarındaki 
“mış” eki ile “şişek” kelimesinin lambdasizm tartışmasında 
tanıklığına başvurulmaya değer örnekler olduğundan yola çıkarak 
konuyu ele almıştır (Eren, 2003, s. 80).   

--131--



2011’de András Róna-Tas ve Árpád Berta’nın editörlüğünde 
West Old Turkic adıyla, 1494 sayfalık etimolojik sözlük ve aynı 
zamanda Eski Batı Türkçesinin ilk dilbilgisi kitabı yayımlanmıştır. 
Róna-Tas, ikinci cildin 54 sayfalık bölümünde, Eski Batı 
Türkçesinin Fonolojisi başlığı altında, Eski Batı Türkçesinin ses 
sisteminin rekonstrüksiyonunu yapmıştır. Bunun için de Eski Doğu 
Türkçesi, Volga Bulgarcası, Çuvaşçanın tarihi ve Eski Batı 
Türkçesinden (Çuvaşçadan) Macarcaya geçen sözcükler gibi 
kaynakları kullanmıştır. Eserin konumuzu ilgilendiren kısmına 
gelirsek, yazarlar Eski Batı Türkçesindeki /r/ ve /l/ seslerinin ikincil 
olduğunu ve sırasıyla Ana Türkçe /z/ ve /ş/ seslerinden gelişmiş 
olduğunu belirtmektedirler. Daha doğrusu Ana Türkçe /ş/ sesi Eski 
Batı Türkçesinde “/lç/” öbeğine değişmiş, Macarca da bu ses öbeğini 
bazen /l/ bazen de /ç/ olarak korumuştur. (Yılmaz, 2018, s. 11). 

Sonuç olarak farklı görüşleri savunanları kendi aralarında 
sınıflandırmak gerekirse: 

1. z ve ş  fonemlerinin birincil olduğu görüşünü savunanlar: 
W. Radloff , Gombocz, Németh, Benzing, Clauson, Meyer, 
Róna-Tas, Nauta, Scherner, Adamović, H. Eren 

2. r ve l fonemlerinin birincil olduğu görüşünü savunanlar: 
Ramstedt, Poppe, Räsänen, Menges, Tenişev, Miller, Talat 
Tekin, Doerfer, Elövset Z. Abdullayev  

3. Birincil olarak z,ş veya r,l fonemleri dışında fonemler 
olduğu görüşünü savunanlar: Setälä, Bişiyev, Sçerbak, 
Pritsak 

4. Birincillik konusuna değinmeden konuyu inceleyenler: 
Bouda, Sanceyev, Johanson ve Serebrennikov 

Şeklinde bir sınıflandırma yapılabilir. 

 Ayrıca Macar ve Alman Türkoloji okullarının görüşleri 
genellikle rotasizm yönünde olmuştur (Ersoy, 2008, s. 91). 

--132--



 

Tespitler/Örnekler 

1. /z/ // /r/ Denkliği Örnekleri: 

1. MK aŋız “ biçilmiş hububat tarlası”, Osm., Kzk., Kırg. aŋız ay., 
Trkm. aŋŋıza “kamışa benzeyen yabani bir bitki”< 
aŋŋız+a<*angır “sarı, kızılımsı sarı”, Mo. anggir “sarı, kızılımsı 
sarı” (Tekin, 2013, s. 106). 

2. Kaz. atĭz “suni şekilde sulanmış toprak”, O.Tk. atĭzla- “sulama 
kanalları açmak”, Mo. atar “işlenmemiş toprak, nadasa terk 
edilmiş toprak”. Ord. atar “işlenmemiş”, Ḫal. Atår “sürülmemiş 
tarla, bakımsız arazi” (Poppe, 1994, s. 129), Şor. adıs, AT 
*hatız//AK *patır, Ko. ptar < *patırn “küçük tarla, bahçe” (Choi, 
2019, s. 81). 

3. ET. az “az”, Mo. arai “pek az”, O. Mo. aran ay., Bur. aran “geze” 
ay., A.Mo. *arai= Ev. arakûkȃn “yavaş, biraz”, aramakȃn ay. 
arakunza- “duraklamak, yavaşlamak, üşenmek”, arakūn “yavaş 
yavaş”, arbikun “sığ” (su), arba “alçak su seviyesi”, arbakta ay. 
(Poppe 1994, 128). 

4. Kaz., KKlp., Nog., Kum., Karç-Blk., Y.Uyg. az- “incelmek, 
zayıflamak”, Özb. åz- ay., Kklpç. Karç.-Blk. azgın “zayıf, 
zayıflamış”, Y.Uyg. azgin, Özb. åzgin ay., Nog. azgan, Kum. 
azman ay., Hak., Tuv. ar- “incelmek, zayıflamak”, Tuv.argan ay., 
Kzk, Kırg. vs. arık ay. (Tekin, 2013, s. 53).  

5. Orh. T. az- “yolu şaşırmak, yolu yitirmek”, AT * hāz- // AK *pār-
, Uyg., KB., Çağ. az- ay., MK āz- “yanlış yapmak, yoldan 
çıkmak”, Osm., Az. az- “yolu şaşırmak”, Hal. Haz- “isabet 
etmemek, yolu şaşırmak”<*pāz-<*pār-, Çuv. ur- “kudurmak, 
bozulmak, yolunu şaşırmak”<*hār-<*pār-, Ko. pari-<*pār- 
“bırakmak, bırakıp kalmak”, Ko. diyalektleri peri- “yanlış 
olmak, kötüleşmek, bırakmak” (Choi, 2019, s. 83). 

--133--



6. ET. azĭg “art dişler, azı dişleri, yırtıcı dişler”, Ma. argan<*aragan 
“diş”, Kal. Arato “tilki”, Mo. araga<arigā “köpek dişi”, O. Mo. 
ara’a “azı dişi”, Mo. ariyatan<*arigātan “vahşi hayvanlar, yırtıcı 
hayvanlar” (Poppe, 1994, s. 128). 

7. ET. azu “yoksa, yahut”, Alt. *ar2(u), Jap. arui ay. (Miller’den 
aktaran Tuna, 1992, s. 25). 

8. TT. ayaz, MK, Çağ. ayas “açık”, SUyg. hayas, ay. Çuv. uyar 
“ayaz”< *ayar (Ceylan, 1997, s. 94). 

9. Orh.Tk. baz “sakin, barışçıl, uysal”, baz kıl- dost kılmak”, Uyg. 
baz “ dostane, dostça”, AH. Baz “barış”,Tk. Az.,  barış ay. Trkm. 
barlış- ay. barlışık, barşık “barış” (Tekin, 2013, s. 50). 

10. KK. bazık “kalın, koyu, sık”, AH. bazuk “şişman”, Kum., 
Karç.,-Blk. bazık “kalın, şişman, Tat. bazık “yoğun, tıknaz, 
güçlü”, Mo. barbagar “kaba, adi”, barbayi “kabalaşmak, 
adileşmek”, Ḫal. barbay- ay. Mo. barbagay “büyük, geniş, hantal 
(Tekin, 2013, s. 50). 

11. ET. bez, Çuv. pir “bez” (Ersoy, 2008, s. 134). 

12. Uyg., MK. bez- “ ürpermek, titremek”, bezig “ titreme, titreyiş”, 
bezgek “sıtma”, Kzk., Kırg. ay., Mo. berbeyi “kıvırmak, bükmek, 
soğuktan birbirine sarılmak”, Ḫal. berbiy “soğuktan sertleşmek” 
(Tekin, 2013, s. 50). 

13. ET. bezen- “karışık renkli, renkli”, Mo. meriyen<*merigēn, 
eriyen meriyen’de “karışık renkli, benekli”, buna karşılık Ḫal. 
Eren maraŋ ay., Ev. merime “karışık renkli, renkli” (Poppe, 1994, 
s. 58/159). 

14. ET. biz “biz”, Çuv. epir “biz” (Ersoy, 2008, s. 135), Çuv. 
pirin<*bir2-in “bizim”, Eko. *büri<*pü-ri<*pi-ri “biz” (Choi, 
2019, s. 92).  

--134--



15. G.Tk. biz “saraç ve kunduracı bizi” <*bīz, Trkm. bīδ ay., Çağ. 
Özb. bigiz, YUyg. begiz ay.<*bigir //Yak. bǖrges< *bǖr-geç 
(küçültme eki)<*büwür<*biwür<*bigir (Tekin, 2013a, s. 22).  

16. MK bȋz “bez, etle deri arasında bulunan bez”, Trkm. mēz “bez, 
gudde”, Çuv. par “bez, gudde”< *bēr (Ceylan, 1997, s. 162). 

17. G.Tk. bogaz, boguz “boğaz”<*bogur=Çuv. pır ay.<*bogur. 32 
//MK bogrul “boğazında beyazlık olan” (hayvanlar için)<bogur-
ul; ek için krş. MK başıl “başında beyazlık olan” <baş “baş”, 
bögrül “böğründe beyazlık olan”>bögür, <*boynul<boyun 
“boyun”, vb., AH bogurdak “boğaz”<bogur-dak, Bşk. 
bogarδak<*bogurdak, Nog. bogırdak<*bogurdak; krş. IM 
boguzdak “nefes borusu”, Tuv. Bōstā “boğaz”<*boguztag 
(Tekin, 2013, s. 22); ET. boguz “boğaz, gırtlak”, boguzla- 
“öldürmek, boğazlamak”, Osm. bogaz “boğaz”, bogazla- 
“boynunu kesmek, boğazlamak”, Çuv. pir “boğaz, gırtlak”, 
O.Mo. bo’orla-<A.Mo. *bogarla- “boynunu kesmek”, Bur. 
bōrlo- “eziyet etmek” (Poppe, 1994, s. 129). 

18. G.Tk. boz “gri”<*bor, Kırg. borbaş “ büyük, boz bir 
örümcek”<bor baş “gri başlı”; krş. Kırg. boz baş “bir yırtıcı kuş 
adı”, Çağ. borçın “(gri) ördek”<“gri, grimsi”, Kırg. borçun “gri 
ördek” (vahşi)<*bor-çın; krş. Mo. borogçin “gri” (dişi 
hayvanların), Ḫal. borogçin ay, Tü. (diyal.) bortak vahşi ördek 
türü”; krş. Kzk. bozdak, bozdak tüö ’de geçer “gri deve”, Tü. 
(diyal.) boran “vahşi güvercin”, Krş. Mo. boro “gri”; Tuv. bora, 
Hak. pora<Mo., Yak. boroŋ ay.<Mo. (Tekin, 2013, s. 22); ET., 
Osm. boz “boz”, Mo., O.Mo. boro<bora “boz”,Ḫal. bor ay., Tel. 
pos “boz” (Poppe, 1994, s. 128).  

19.  MK. bozla “böğürmek (devenin)”, Çağ., Osm., bozla- ay., 
Trkm. bōzla ay., Mo. buyila- “bağırma, çağırma, böğürme 
(devenin)”, Kzk., Kklp., Nog. bozla- ay., Ḫal., Bur. buyla, Klm. 
būl- ay. <buyila<*burila-<*būrı+la (Tekin, 2013, s. 107).   

--135--



20. ET buz “buz”, Çuv. pĭr “buz” (Ersoy, 2008, s. 134). 

21. Orh.T., Uyg., buz- “bozmak, tahrip etmek”, Uyg. burçın- 
“bozulmak, tahrip edilmek”, Uyg. burçıntur- “bozmak, tahrip 
etmek”, Mo. burçi- ay. (Tekin 2013, 292); AT *buz-//AK *pür-, 
MK, KB buz- ay., Mo. burçi-<*bur-çi “bozmak”, Ko. pureci-, 
pireci< *pür-e-ci “kırılmak” (-ci edilgenlik ekidir) (Choi, 2019, 
s. 95). 

22. Az., Turk. büz- “büzmek, toplamak, kırışmak, katlamak”, Trkm. 
büz-, bür- ay.// MK, GT. bür- ay, Tat. Bşk. bör-, Khak. pür-, 
YUyg. pürü-<bür-ü, Yak. bür, bürçüy- ay.<*bürçi-bür-çi- (Tekin, 
2013, s. 32), Çuv pĭr “büzmek, büzülmek” (Ersoy, 2008, s. 136). 

23. Osm. buzağı, Oyr. bozu, Hak. pizo, Tuv. bizā, Çuv. pāru “iki 
yaşında dana”, Ev. berū/borē “erkek hayvan”, Bur. burū, O.Mo. 
bura’u “iki yaşındaki sığır”, mo. biragu “bir veya iki yaşındaki 
dana”<*bıragū (Poppe, 1994, s. 35). 

24. Kırg. capız “alçak, düz, yassı” <*yalpız(krş. MK yalpı “geniş ve 
yassı”), Kırg. japıray- “alçak ve yassı hale gelmek”< *yalpıray-
< yalpır-a (Tekin, 2013, s. 52). 

25. Az., Türk. çöz- “çözmek” Yrkm. çöz-, çöş- ay., AH, HS, Çağ. 
çöz- ay.//MK yȫr- “çözmek”, Yak. süör- ay. <*yȫr-, Çuv. salt- 
“çözmek” <*selt- < sel-t- (Tekin, 2013, s. 32). 

26. Yen. (e)siz, (e)s(i)z “eyvah, yazık”, MK esiz, essiz ay., Uyg. 
esirke- “acıma, pisman olma,üzülme”, MK, KB., esirke, ay. 
(Tekin, 2013, s. 239).  

27. G.Tk. ez- “ezmek”<*er-=Çuv. ir- ay.<*er-, MK. erkle- 
“ezmek”<er-kle- (sıklık çatısı); krş. Hak. körgle- “durup durup 
bakmak”<kör- “bakmak, görmek” (Tekin, 2013, s. 23). 

28. OT ez- “kazımak, kaşımak”< er- Türk. ersin, ersün, erşün “demir 
kazma kullanılarak yarıktan kazılıp çıkartılmış bir parça”, Türk 
diyal. ersin ay.<ersin; ek için, krş. MK tügsin “düğüm parçası” 

--136--



<tüg - “düğüm yapmak”, Krş. Mo. ürü- “rendelemek” (Tekin, 
2013, s. 23); Çağ. Osm. ez- “ezmek, ufalamak”, Mo. erü<*er-ü- 
“kazmak”, Ev. eri- “kazmak”, Lam. Erde- “kürek çekmek”, erun 
“tahta kürek”, Ev. eriwun “kazma, kürek” (Poppe) Kır. ez-, Kaz. 
iz-, Mo. ürü- “kazımak rendelemek, törpülemek” (Gombocz’dan 
akt. Ersoy, 2008, s. 112). 

29. Kzk. ız- “dikmek”, ızıl- “birlikte dikmek”<*ızma<ız-ma<*sız, 
GT. sırı-, sır- “dikmek”, MK sırı- “dikmek”, Blk., Kzk., Tel. sır- 
ay., MK sırmak < sır-mak, Kzk. sırmak, krş. Mo. siri- “dikmek” 
(Tekin, 2013, s. 34). 

30. Tat. ızan “kenar, sınır, tarla”, Bşk. ıδan ay.<*ızan<*ıran<ır-
an=Çuv.yĭran<*īran, Kar.-Balk. ırcı “kenar, sınır çizgisi”, Yak. 
ırbī “sabanın açtığı iz”,Nog. yıranak “dağ geçiti” (Tekin, 2013, 
s. 23); Tat. ĭzan “saban izi”<*ir2an ay., Çuv. yaran<*iran “saban 
izi”, Ko. iraŋ “saban izi, hudut hattı”, Ma. irun “saban izi, çiçek 
tarhı”, Mo. iraga “iz, saban izi, sudaki iz” (Poppe, 1994, s. 128). 

31. TT ikiz “ikiz”, Mo. ikire<*ékiri “ikiz”, Kal. ikr ay. (Mo. ekis/ 
ikes “meşime”< Tk. s=z’den dolayı), Ev. igire “ikiz”< Mongol= 
Çuv ikkı “iki” yıgır “ikiz”, Tkm. Eki “iki”, Yak ikki ay. (Poppe, 
1994, s. 162). 

32. O.Tk., Az. Tü., Kzk., Kırg. iz “iz”, Trkm. īδ , Kum. hīz, Nog., 
Kar.-Balk. ız, Gag. yiz, SUyg. yiz, yez, Uyg. (Sink.) yes 
ay.<*ir=Çuv. yĕrid ay.<* īr, MK irte-, irde- “aramak”<ir-te-, Yak. 
irdie- “izlemek, araştırmak”<*irtē-; krş. MK iste-<*izte-, Terc. 
izde- ay. Hak. iste-, Tuv. iste-, Krş. Mo. eri - “aramak, 
araştırmak” (Tekin, 2013, s. 23); ET., Çağ. iz “iz”, Çuv. Yir “iz, 
çizgi”, Mo. irmeg<*irmek “kenar, keskin kenar”, Mo. ir “keskin 
taraf, ağız”, Bur. eri ay. . Kal. ir ay (Poppe, 1994, s. 128). 

33. Tuhf. iz-, ir- “erimek, çözülmek”//MK, GT. erü-, eri- 
“erimek,çözülmek”, Uyg. ergüz- “erimek, çözülmek”<ergüz-, 
Yak. ir- “erimek”<*er-, irier-<*erger- (Tekin, 2013, s. 32). 

--137--



34. Tü. geniz <keŋiz<*keŋir, Kzk. keŋirdek “gırtlak”<keŋir-dek; 
krş. boguz, bogurdak, Kırg. keŋilcēr “burun kemiği”<*keŋir-cēr 
(ek bilinmiyor), Yak. keŋir “burun tabanı, burun köprüsü” 
<*keŋirig//MK kanrak “geniz”<*kanır-ak (küçlt. eki), Tel. 
kaŋırık ay., SUyg. kaŋrık, karık, kark “burun, burun 
deliği”<*kaŋırık , Alt. kanrık “burun, burun deliği”<* kaŋrık< 
kaŋır-ık (küçlt. eki)//Yak. ḫaŋırī, ḫoŋurū, ḫoŋorū “burun 
köprüsü”<*kaŋırıg, Hak. ḫārıg < *kagrıg <*kaŋrıg<kaŋır-ıg. 
Krş. Mo. kabar, kamar “burun” (Tekin, 2013, s. 23). 

35. Uyg. kapız “tabut”, MK kapırçak “tabut”, Mo. kagurçaġ “küçük 
kutu, sandık” <*kapurçak, kayirçag ay.< *kapırçak (Tekin, 2013, 
s. 108); ET. kapız “tabut”< *kapır= Mac. koporso “tabut”<<eski 
<çuv. *kopurçag<*kapurçak (Ersoy, 2008, s. 131). 

36. MK kās, kāz “ağaç kabuğu”<*kawaz<*kawız , Tü. kawuz 
“mısırın dış kabuğu” Kzk. kawız ay.<*kawır, MK kabırçak 
“tabut”//IM kabırçak “sandık”, AH kaburçak “ağaç kabuğundan 
yapılan kutu”,  AH kaburçaklı baga “kaplumbağa”, Tuv. ḫārjak 
“kutu”<*kawırçak, Yak. 
kuorçaḫ<*kōrçak<*kowurçak<*kaburçak, Krş. Mac. koporsó 
(=koporşō) “kutu”<Eski Çuv. *kopurçag; Mo. kagurasun 
“hububat kabuğu”, kagurçag, kayirçag “küçük kutu” (Tekin 
2013, s. 24). 

37.  ET. kās, Yak. ḫās, Çuv. ḫur<kār “kaz”= Ev. gārē ay. , Ma. garu 
“kuğu kuşu” <*kāru (Poppe, 1994, s. 31); AT *kāz//AK *kār, 
Uyg. kaz “kaz”, MK kāz ay., Ulç. goara(n) ay. Orok. Garya ay., 
Ko. kari<*kār “kaz, kuğu” (Choi, 2019, s. 106). 

38. GT kaz-, kazı -<kaz-ı-, Trkm. ġaz-, ġaza-<kazı-, Tü., Tat. 
kazma<kazma, Trkm. ġazġıç ay.<kaz-<*kar-=Çuv. hĭr- 
ay.<*kar-//Yak. ḫaygıa, ḫoyguo “kazma”<*kargag<kargag; krş. 
Yak. ḫas- “kazmak”<* kaz-, ḫasıy-<*kazī-. Krş. Mo. ḫaru-; Yak. 
ḫarıy-, ḫoruy-<Mo (Tekin, 2013, s. 25); GT. kaz- “kazmak”, Çuv. 

--138--



hĭr- “kazmak, kazımak”, Uyg. karım, karam “hendek”, KB. 
Karım “hendek, delik, çukur”, Mo. haru- “kazımak, sıyırmak” 
(Tekin, 2013, s. 108);  ET. kaz- “kazmak”, Özb. kaz- ay., Çuv. 
ḫir- <*kar- <*kaŕ- “çukur kazmak”, Ma. karka- “kaşımak, 
tırmalamak” Ko. kalk-<*kark- ay., Mo *kar-, Mo. karu<kar-u-
<Ö.Mo. *kar-  “kazmak, kazımak” (Poppe, 1994, s. 129), Tar., 
Çağ., Osm., Kırg., Az. kaz-, Tel., Alt., Şor., Leb., Soy., Sag., 
Kaç., kas, Yak.  has “kazımak, kazıyarak çıkarmak”, Mo. haru 
“gömerek saklamak, kazımak, kazıyarak çıkarmak, 
düzleştirmek” (Gombocz’dan akt. Ersoy, 2018, s. 119); AT *kaz-
//AK *kar-, Ko. kırk-<*kır-k-<*kar- “kazmak, tırmalamak” 
(Choi, 2019, s. 106).  

39. G.Tk. kazan, Terc. kazan, kazgan, Çağ. kazgan ay., Trkm. ġāzan 
ay.<*kāzgan<*kāz-gan (küçlt. eki)<*kār-, Çuv. huran 
ay.<*kargan//Yak. ḫārbaḫ “kazan”<*kārmak ; krş. Tung. ḫarbaḫ 
<Yak., Kızıl ḫōsbāḫ ay.<*kāzmak, Krş. Mo. kayiba “büyük 
kazan”<*kariba; ayrıca krş. Mo. kagari- “kızartmak”, Kırg. kārı- 
“kızartmak”, Yak. ḫarıy- ay.<Mo (Tekin, 2013, s. 25). 

40. MK kazaŋku “karışmış”<kaz-aŋku, *kaz 
“karıştırmak”//MK(Oğuz) kar- “eklemek, karıştırmak”, Türk. 
kar- ay. (Tekin, 2013, s. 33). 

41. MK kazı “şişmanlıktan, insan karnında oluşan girinti ve 
çıkıntılar, at karnı içinden çıkan yağ”, AT *kazı//AK *kari, Kırg. 
kazı “karın yağı”, kazı baylap kalıp “karın yağı bağlamış”, Kzk. 
karı ay., Çuv. ḫur<<*kıar “yağ”, Mo. karbiŋ “karın yağı, karın”; 
karbisun<*karbinsun “rahim (hayvan), etene”, Evk. Karbiŋ, 
kalbiŋ “karın yağı, karın”, sol. Kalbi ay., Ma. kalbi, kalbin ay. 
Ko. kari<*kari “kaburga”, MKo kari ay. (Choi, 2019, s. 107). 

42. MK kez “ oktaki çentik”, ok kezi “ok çentiği”, MK kert- 
“kertmek”, Çuv. kart- ay. , Mo. kerçi- “kesmek, oymak”< *kerti 
(Tekin, 2013, s. 107). 

--139--



43. MK kez “ tortu, posa”, Mo. kerçire “çamur”, Ḫal. herçir<ker-çi-
re (Tekin, 2013, s. 107). 

44. ET. kez- “gezmek, seyahat etmek, etrafta gezmek”, Mo. kerü-
<*ker’ü- “dolaşmak, seyahat etmek”, Kal. ker- ay. (Poppe, 1994, 
s.  160); Uyg. käs- “gezmek, dolaşmak”, Çağ. kez-, Kırg. kez-, 
Mo. herü- “seyahat etmek, dolaşmak, aşağı yukarı gezmek”, Ma. 
hergi- “dolaşmak, gezinmek” (Gombocz’dan akt. Ersoy, 2018, s.  
114), AT *kez-//AK *ker-, Ko. kerım, keram<*ker-ım 
“yürüyüş”; kera<*ker-a “yürüyerek” (Choi, 2019, s. 114).   

45. G.Tk. kımız “kımız”<*kımır//Kzk. kımıran “ince, sulu ekşi süt”, 
Kırg. kırman, kımıran (ekşi veya tatlı), Tuv. ḫımırān “süt katılmış 
çay”<*kımırān, Krş. Mo. kımura- “bozulmak”, Kalm. kimrān 
“suyla inceltilmiş kaynar süt” (Tekin, 2013, s. 25); Kal 
kimr<A.Mo. *kimir “sulandırılmış kımız” (Poppe, 1994, s. 108).   

46. Uyg. kız “hasis, cimri, kıt”, kızgan-, kısgan- “cimrileşmek”, 
kızgak “cimrice”, MK kısgan- “cimrileşmek”, Çuv. hĭrhen- 
“canını bağışlamak, esirgemek, kıskanmak”, Mo. kire-, keri- 
“cimrileşmek”, kirig, kireg, kerig “cimri”, Ḫal. here- 
“cimrileşmek” (Tekin, 2013, s. 51).  

47. G.Tk. kız “kız”, Trkm. ġīδ, Yak. kīs ay.<*kīz<*kīr=Çuv. hěr 
ay.<*kīr, MK kırkın “kadın köle”, kız kırkın, Çağ. kırkın “kızlar, 
kadın köleler”, Kırg. kırkın, kız kırkın <*kırkın <*kırkun 
(topluluk); -kın eki için krş. Orh. T. -gun/-gün, taygun “genç 
atlar”, keliŋün “gelin”<kelin-gün “gelinler”, VB hīrḫum “kadın 
köle”<*kīrkum<*kīrkun//Yak. kırġıt (kırġıttar 
içinde)<*kırġı//Yak. kırġıt (kırġıttar içinde)<*kırġıt-lar, kīs’ın 
çoğulu<*kırgut çokluk//MK, Terc., IM, AH, Çağ. kırnak “kadın 
köle”<kır-nak (küçlt. eki); -nak eki için, krş. Tü. 
bacanak<*bācanak, Trkm. bāca ay (Tekin, 2013, s. 25). 

48. G.Tk. kız- “ısınmak, öfkelenmek”, Kırg. kızı - “öfkelenmek” 
(kız-ı-, Yak. kīs- “kızarmak” *kız- < *kīr- = Çuv. hěr- “ısınmak, 

--140--



öfkelenmek” <*kīr-//MK kırga- “öfkelenmek”//Kzk. kırtıy- 
“öfkelenmek” (Tekin, 2013, s. 26). 

49. Uyg., MK kız-gur “ceza vermek, eziyet etmek”, kızıl- 
“cezalandırılmak”, Uyg. kırkın “eziyet, işkence, cezalandırma”, 
kıyın, kırkın ay. (Tekin, 2013, s. 50). 

50.  Uyg., MK, AH kizle- “saklamak, gizlemek”, Tk., Az. gizle, Yak. 
kiste-, kistie-< *kizle-< Uyg., MK. kiz “kutu, sandık”, Mo. kires- 
“saklamak, gizlemek”, Ḫal. ḫirs- (Tekin, 2013, s. 50).  

51. O.Tk. koduz “kız, kadın”, MK koδuz “dul kadın”<*kodur//MK 
koδurçuk “oyuncak bebek”<koδur-çuk (küçültme eki), IM 
koyurçak ay., Tuhfe. kawurşak ay.<*kowurçak <koyurçak , Tü. 
diyal. kawurçak ay., Çağ. kogurçak, Özb. kogirçak 
ay.<*kowurçak <koyurçak , YUyg. korçak, Kzk., Nog. 
kuwırşak, Kırg. kūrçak, Tat. kurçak , Bşk. kursak 
ay.<koyurçak<koδurçuk (Tekin, 2013, s. 26). 

52. AH, Tuhf., Bulg. kokuz “çukur yer, dere, dağ geçidi”, IM kokus 
“oyuk, mağara”< kokuz, Kzk., Nog. kuwıs “oyuk; dağ 
geçidi”<*koguz<*kogur, *kokur//Tü. kokurdam “, çukur, dere, 
dağ geçidi”<kokur-dam, Krş. Mo. koŋkur “çukur yer, dere”, 
Kırg. koktu “dağ geçidi”, koŋul “çukur, mağara, çöküntü”<Mo. 
koŋgil “çukur; dar dağ geçidi”; krş. ayrıca GT koguş “boş, çukur 
yer”, MK kowı, kowuk “kovuk, oyuk, mağara” (Tekin, 2013, s. 
26).  

53. GT koŋuz “böcek, gübre böceği”, Çağ. koŋuzgan, koŋuzlan 
ay.<*koŋur = Çuv. hĭmĭr “arı”<*koŋur, Yak. ḫoŋurduos, 
ḫomurduos ay.<*koŋur-t-gaç (küçlt. eki) (Tekin, 2013, s. 26). 

54. Çağ., Osm. kopuz “keman, kopuz”, Kaz. kobuz, Alt. komis, Yak. 
ḫomus “tulum, gayda” = O. Mo. ku’urda’ul- telli saz çalmak, 
Mo. kuur “keman”<*kopur (Poppe, 1994, s. 130); AT 
*kobuz//AK *kobur, Mo. kubur, kur “ağız tamburası, kanuna 

--141--



benzer çalgı”, Evk. Kūr, kōrdawun ay.<*kugurdağun, sol. ḫūr 
ay., Ma. kūru, ḫūru ay. Ko. kora “kabuk 
borusu”<*kör<*kowur<*kobur (Choi, 2019, s. 108). 

55. Osm. koz “ceviz”, kozak, kozalak “kozalak, çam, ladin gibi 
ağaçların kozalağı”, Çağ. koz; kuzuk “çam kozalağı”, Kıpç. 
Chox “fındık”, Alt., Tel., Leb., Şor., Sag., Koyb., Bar., kuzuk 
“fıstık çamı, çam kozalağı”, ? man hori “ çam fıstığı”,  gold Gr. 
koçoa, kocoa “ ceviz”, Tung. korco “ceviz, at kestanesi” 
(Gombocz’dan akt. Ersoy, 2018, s. 120). 

56. Kzk. koz- “parlamak, dönmek”, Nog. koz- “kışkırtmak, teşvik 
etmek”, Çağ. kozgun “heyecanlı, sinirli”, Trkm. ġōrca- 
dokunmak, değmek”, Osm. kurcala- “karıştırmak” Az. ġurgala 
ay.  (Tekin, 2013, s. 109). 

57. Osm. ḳozu, ḳuzu “kuzu” Kır. ḳozu “kuzu, on iki aylık koyun”, 
Uyg., Tel.,, Alt. kozı “kuzu”, Tar. koza “bir yaşındaki kuzu”, Mo. 
ḫuraga, ḫuragan, ḫurga, “kuzu, toklu” (Gombocz’dan akt. Ersoy, 
2018, s. 120). 

58. G.Tk. köküz “göğüs”<*kökür<*kökür = Çuv. kĭkĭr ay.<*kökür, 
Kzk. kökrek , Kırg. kökürök, Nog. kökirek, Tat., Bşk. kükrek, 
Trkm. kükrek ay.<*kökürek <kökür-ek (küçültme eki), Tuv. 
ḫȫrek ay.<*kögrek<*kögürek, Terc. kökürdaş “süt 
kardeş”<kökür-daş, Krş. Mo. kökü(n) “dişi göğsü” (Tekin, 2013, 
s. 24).  

59. G.Tk. köz “göz”,Yak. kös, Çuv. kuś “göz”<Tat, Yak. kördöö-, 
kördüö-  “aramak, talep etmek”< *kör-le, krş. Trkm. gözle- 
(Tekin, 2013, s. 50). 

60. ET. köz, Çuv. kĭvar “köz” (Ersoy, 2008, s. 135). 

61. Tat. közen (sası) “(kötü kokulu) kokarca”, Başk. közen, Kom., 
Tob., Tel., Koyb., Karg. küzän, Alt., Kırg. Küzön, Mo. kürene 
“kokarcanın bir türü”, Kalm. Kurnae “kokarca”, Ma. Kurene. 

--142--



Mac. göreny, Osm. girin “alaca ve siyah tüylü, Tataristandan 
gelmiş küçük hayvan” (Gombocz’dan akt. Ersoy, 2008, s. 120); 
küzen (Poppe, 1994, s. 129). 

62. Uyg. közün- “görünmek”, MK (Argu) közün- ay., Uyg. köznek 
“yansıma”<*közünek <közün//GT. kör-, körül-, körün-, körtür-, 
körtkür-, körküt-, körset vs., (Tekin, 2013, s. 33). 

63. GT ḳulavuz “kılavuz”= *ḳolaġur> TB kolovr-os (Tekin’den akt. 
Ceylan, 1997, s. 132). 

64. ET. kuntuz, Çuv. hĭntĭr “kunduz” (Ersoy 2008, 135). 

65. GT kutuz “kuduz”, Tü. kuduz, Az., Trkm. ġuduz ay. <*kūtuz 
<*kūtur//GT kutur- “kudurmak” <*kūtru-, Trkm. ġūdura- 
“kudurmak, şımarmak, kabalaşmak”<*kūtru-<kūtur-u- (Tekin, 
2013, s. 26). 

66. MK kuzı- “kurumak”, kuzut- “kurutmak”//MK, GT., kurı-, kuru-
“kurumak”, Trkm. ġurı “kuru”<*kurıg, Yak. kur “kurutmak” 
(Tekin, 2013, s. 33). 

67. ET. kübez “mağrur, gurur”, Kum. küezli “mühtehir”, Kzk. küyöz 
“züppe”, Mo. (keger) küger< *küwēr< *kübér “mağrur, 
övüngen”, Hal, hor ay. (Poppe, 1994, s. 78). 

68. ET. küntüz, Çuv. kĭntĭr “gündüz” (Ersoy, 2008, s. 135). 

69.  Uyg. küz “sonbahar, güz”, MK küz, kǖz ay., Trkm. güyd 
ay.<*kǖz, Yak. kühün “sonbahar” <*küsün<*kǖz-ün<*kǖr2, 
Çuv. kěr ay. <*kür<kǖr2, Mo. kürin, küren, küreng “kahverengi, 
koyu kahverengi” (Tekin, 2013, s. 107). 

70.  MK küzük “dokuma tezgahında iplik sarılan bir aparat”, Çuv. 
kěrě, kěr “dokuma tezgahındaki iplikler,çözgüler ve atkılar”< 
*kürüg<*kür2-üg (Tat. köre ay.<Çuv.), Mo. gürü “örme, dokuma, 
sarma” (Tekin, 2013, s. 108);  AT *küz-//AK *kur-, Kırg. küzük 
“çulha tezgahında argacın ipliklerini kaldırmak için olan iki 

--143--



çubuk arasındaki ip ilmikler”, Alt. küzüg ay., MK, küzek, küzik 
“saç kıvrımı, püskül”, IM küzek “saç kıvrımı”, Çuv. kiri, kir 
“dokuma, sicim”<*kür- “örmek, dokumak”, Alt. kürmek 
“düğüm”, Kmd. kürmek “bağ, düğüm”, Tob. kürmö- 
“düğümlemek”, Mo. gürü- “örmek, sarmak”, Ḫal. görö-, güre- 
ay., Ko. korhom, korom<*kur-ım “düğüm, bağ”, MKo. korım ay. 
(Choi, 2019, s. 116). 

71. Kırg. maz “neşeli, şen, parlak, canlı”, Kırg. marı- “zevk 
almak”<*ımarı-<*amarı, krş. Mo. amura-, amara-, “dinlenmek” 
(Tekin, 2013, s. 33). 

72. ET –maz/-mez “olumsuzluk eki” //AK *mār-, Çuv. –mar-/-mer- 
“olumsuzluk eki”<*er-mer2, Mo. margu- “ tartışmak, bahane 
etmek”, Ma. mara- “reddetmek”, Nan. marl-, marla-, mar’a 
“tartışmak; saklanmak”, Ko. mār- “durmak, yapmamak” (Choi, 
2019, s. 136). 

73. MK munduz “deli, vahsi” < *muntur < mun- , Uyg. muntru-
muntuz “deli, vahşi” < muntur, muntur; krş. Tü. delik deşik 
“deliklerle dolu”, döl döş “soy, nesil, döl” (Tekin, 2013, s. 33). 

74. ET. müŋüz, Çuv. mĭyraka “boynuz” (Ersoy, 2008, s. 135), AT 
*bügüz// AK *pügür, Uyg. müyüz, miŋiz, müŋüz, mügüz 
“boynuz”, MK müŋüz ay., Çağ. büŋüz, müŋüz, buynuz ay., Kıpç. 
Buynuz, müyüz ay., Özb. muguz ay., Tat. mögiz ay., Çuv. mayra, 
mayraka<*müyr <*büyür<*bügür2, Ko. spır, 
spur<*pǖr<*pügür2 ay. (Choi, 2019, s. 95). 

75. DT oġuz “Oğuz”, BT oġur “Oğuz” (Makwart’dan aktaran 
Ceylan, 1997, s. 132). 

76. Terc., Tü. omuz<*omur=Çuv. ĭmĭr “göğüs”<*omur, Tuhf. 
omrav “köprücük kemiği” <*omragu, Kzk., Nog. 
omıraw<*omuragu/omragu, Kırg. omurō ay.< *omuragu 
/omragu, Tat., Bşk. umıraw<*omuragu<omuragu, Hak. omırıg 

--144--



“göğsün ön bölümü” (atlarda) <*omurug, Sag. omır “at göğsü”, 
Alt. ömür<*omur<*omru, YUyg. mure “omuz” <*mura 
<*omura, krş. Mo. omurugu(n) “göğüs kafesi, göğüs”, 
omurugubçi “zırh, göğüslük” (Tekin, 2013, s. 24). 

77. GT. otuz, Çuv. vĭDĭr “otuz” = *otur2 > VB wotur ay. (Tekin’den 
akt. Ceylan, 1997, s. 133). 

78. Uyg. oz-, ooz- “kaçmak, özgür olmak”, ozgur-, oskur- 
“korumak, saklamak”, Mo. orgo- “kaçmak, tüymek”<or-ga, Ḫal. 
orgo-, Klm. Orga- “kaçmak, kurtarılmak” (Tekin, 2013, s. 50). 

79. Uyg. oza “önce”, ozagı “önce, evvelki”, Tel., Alt. ozo “vaktiyle, 
eski, sabık, önceden, daha önce”, Çağ. uzagu gün “geçenlerde, 
az önce”, Tat. uz “geçmek, geçip gitmek”, Mo.  urit “önceden, 
önünde, peşinen”, uridu “önceki, ilk birinci, evvelki” 
(Gombocz’dan akt. Ersoy, 2008, s. 120). 

80. TT öküz “öküz”, Tkm. Ökiz, Çuv. vıkır “öküz”, Mo. üker, O. 
Mo. hüker “öküz”, Mongur fuGuor<*püker “öküz” (beklenen 
ana şekil pöker yerine) = Ö.Tk. ökör> Mac. ökör (Poppe, 1994, 
s. 167), Kzk. ügez “öküz, boğa”, Kırg. Ögüz, Yak. ogus, Çu. 
voġor ay., Kal. üker “hayvan, boynuzlu hayvan; inek: dana, 
ukaer “sığır”, Bury. uker, uḫer, uḫur “sığır, sığır sürüsü” 
(Gombocz’dan akt. Ersoy, 2018, s. 112). 

81. ET. öz “kendi”, Çuv. var<*ör “merkez, vadi”, Mo., O. Mo. örö/ 
öre “iç taraf, kalp damarı”, Ḫal. Ör ay., Mo. öröbdü-
“merhametetmek”, öröşiye- ay., Ev. ur “ hayvan midesi”, Lam. 
Ur “mide, karın”, uremde “karna ait” (Poppe, 1194, s. 128), Osm. 
öz, Şor özäk, Alt., Kır., Tel. özök “bir şeyin içi, cevizin çekirdeği, 
başağın içindeki tane, bir ağacın özü, bir insanın içi”, Mo. ürü 
(Gombocz’dan akt. Ersoy, 2008, s. 113); Alt. *ör2 : ET öz 
“kendi”, Jap. Ore “kendim, ben (kaba) (Miller’den aktaran Tuna, 
1992, s. 25).   

--145--



82. O.Tk. öz-lik,-lek “müstakil, ayrı, bağımsız, bağımsızlık”,  Osm 
.öz “öz,kendi”, Tel., Uyg. Ös “şahsiyet, kendi”, Tat. üz  “kendi, 
öz”, Yak üös “ bir ağacın özü”, Mo. öber “kendi, şahsı, öz” 
öberün “kendisi, şahsı”, Bury. Öhör “öz”, Kalm. Öbörön; örö 
(Gombocz’dan akt. Ersoy, 2008, s. 113). 

83. AT *ȫz//AK *ȫr “vadi, çay” (Choi, 2019, s. 138). 

84. MK sakız “yapışkan”, osm. sakız “sakız”, Az. saġġız ay., Alt. 
saŋıs ay., Çuv. suhĭr “sakız”, MK sakırku “kene,  AH sakurga ay., 
Çağ. sagırtka ay., Osm. sakırga ay. (Tekin, 2013, s. 109). 

85. Tuhf. salyaz “salya, tükürük”< saylar < sal yar// Uyg. yar ay., 
MK yār ay., Türk. yar, agız yarı ay., salyar; krs. Mo. silüsün 
“salya”, silüsde- “salyayla ıslatmak” (Tekin, 2013, s. 33). 

86. Osm. saz “beyaz, beyazımsı, solgun”, Çuv. şur- 
“beyazlaşmak”<*sārı-<sār+ı-, GT. sarıg “sarı”, Trkm. sārı ay. 
Tob. sērı ay. Yak. arı “tereyağı<*sārıg<sār2 ı-g, Çuv. şur, şurĭ 
“beyaz” <*siarıg<*sār2+ı-g,  Mo. sira “sarı” (Tekin, 2013, s. 
110). 

87. GT. sāz “saz, bataklık bitkisi”, Çuv şur “çamur, bataklık”, Mo. 
siroga, sirogay “toz, toprak” (Ceylan, 1997, s. 133); AT *sāz//AK 
*sır-k,  Çağ. Saz “bataklık”, Ko. hırk, hark<*sıruk<*sır-k 
“toprak”, Eko. Sik<*sirk ay (Choi, 2019, s. 120). 

88. GT sekiz, Çuv. saGĭr “sekiz” = *sekir2 >VB sekir “sekiz” 
(Tekin’den akt. Ceylan, 1997, s. 132). 

89. GT semiz “semiz, şişman”<*semir=Çuv. samĭr ay.<*semir, GT 
semir- “şişmanlamak”< semri-, MK, YUyg. semri- ay., Tuv. 
semiri- ay., Trkm. semre- ay.<semri-, MK semürgek “bülbüle 
benzeyen kuş türü”<semürgük (küçlt. eki) (Tekin, 2013, s. 26). 

90. G.Tk. sez- “hissetmek, farkına varmak” <*ser-// Çağ. sergek 
“uyanık”, Kzk., Kırg. sergek “uyanık, hassas”, Tuv. sergek 
ay.<*ser-gek, Krş. Mo. sere- “uyandırmak, canlandırmak”, 

--146--



seregün “uyanık, tetikte” vb. (Tekin 2013, 27); Çağ. sez- 
“sezmek”, ET sezik “şüphe”, Ma. sere- “hissetmek”, Ev. sele- 
“uyanmak, uyanık olmak”, selewze- uyandırmak, Mo. sere-
<seri- “ dikkat etmek, bilmek”, Mo. seri- “uyanmak, temkinli 
olmak” (Poppe, 1994, s. 129); AT *sez-// AK *ser-, Ko. 
sırgıi<*ser-gi “akıllılık, zeka” (Choi, 2019, s. 121). 

91. G.Tk. sız- “akmak, damlamak” MK sız-, sīz- ay., Trkm. sız- 
ay.<*sīz-<*sīr-=Çuv. sur- ay.<*sar-, MK sark- “akmak, 
sızmak”<sar-k- (sıklık), sarkur- “damlatmak” <sark-ur-, sarkındı 
“damlama”, Kzk., Tat. sark- ay., Bşk. hark- ay., harkındı “sızma, 
damlama” <*sarkıntı, Kırg. sarık - “damlamak”, Trkm. sark- ay., 
sīrık - ay.<sīr-ık- (sıklık), Tü. diyal. sırk- ay., sırkıntı “sızma, 
damlama”, Krş. Mo. sari- “sızmak, damlamak” (Tekin, 2013, s. 
27). 

92. MK, KK sız- “sızmak, eritmek”, MK sızgur- ay. Osm. sızır ay., 
Tel., Bar. sıskır- ay., Tuv. sıskır- “yağ eritmek”, Kırg. sızgır- ay., 
Çuv.şarat- “eritmek, erimek”, Mo. siri- “erimek, eritmek”, Ḫal. 
şire- ay. (Tekin, 2013, s. 51). 

93. GT -sız/-siz “olmadan”<*-sır/-sir=Çuv. -sĭr/-sěr ay.<*-sır /-sır.,-
sıra-/-sire- (<-sır-a/-sir-e-) Orh.T. ilsire- “devletsiz kalmak”< il-
sire-, kagansıra- “hakansız kalmak”<kagan-sıra-, Hak. öksire- 
“öksüz olmak”<*ögsire-<ög-sire- (krş. Hak. öksis “öksüz” 
<*ögsiz), vb.=Mo. -sar/-ser “-sız/-siz” (Tekin, 2013, s. 30). 

94. Tuhf. sızga “küpe”, ısırka ay.// AH. sirga, isirga ay., GT. sırga < 
ısırga, Yak. ıtırġa, ıtarġa ay.<*ısırga (Tekin, 2013, s. 33). 

95. G.Tk. sızla-, Hak. sısta- ay.<*sızla-, Tuv. ısta- ay.<*sızla-<sız-
la- (sıklık çatısı)<* sır- = Çuv. sur- ay.<*sar-, Trkm., Kzk. sırkıra- 
ay.<sır-kıra-, Tuv. sarġı- ay.<*sarkı -; krş Kzk. sırkat “hastalık”< 
Krş. Mo. sirkire-, sirkira-, şarkira- “ısırmak (acı biberle ağzı 
yanmak)”; romatizma ağrısı çekmek”; krş. ayrıca Mo. sirka(n) 

--147--



“yara, ağrı”, sirkad- “yaralanmak”, sirkala- “yaralanmak” 
(Tekin, 2013, s. 27). 

96. ET. siz “siz”, Çuv. esir “siz” (Ersoy, 2008, s. 135), Alt. *sir2 
“siz”, Mo. ta/tan, Ma. suwe/suwen, EJap. ta/tar-e (Miller’den 
aktaran Tuna, 1992, s. 26).   

97. Uyg. söz “söz, kelime”, MK söz ay., Tat.. süz ay., Bşk. hüd ay. 
Yak. ös ay.<*sö-z, Çuv. sĭmah ay.<*sö-mek, MK sörçük, (Oğuz) 
sörçek “geceleyin anlatılan hikâye”, AH. sörçek “hikâye, masal”, 
Çağ. çörçek “anlatım, kısa hikâye, masal” (Tekin, 2013, s. 239). 

98. MK, Çağ., Trm., Alt. süs “ itmek, dürtmek”, Tuv., YUyg. üs- ay., 
Kzk., Kklp., Nog., Kum. süz-ay., Tat. söz- ay., Bşk. höd- ay., 
Özb. suz- ay., SUyg. süz-, suz-, sus- ay.<*süz-<sü-z (krş. Çuv. 
sĭk- ay.<*sü-k), Mo. sör-, sörü- “direnmek, karşı durmak, ters 
yöne hareket etmek”, Ḫal. sör- ay. Klm. sör- ay. (Tekin, 2013, s. 
51). 

99. Osm. süz- “süzmek, geçmek, sızmak”, süzgü “süzgü, süzgeç”, 
sız “sızmak, damla damla düşmek”, Çağ. sız-, sızındu 
“damlayarak akan su”, Tat. süz- “süzmek”, süzgeç “süzgeç”, Mo. 
şür, şigür “kalbur, elek, şügüre-, şüurde-, şüüde- “arasından 
geçmek, elekten geçirmek, süzmek”, Mac. szúr- “süzmek, 
sızmak” (Gombocz’dan akt. Ersoy, 2008, s. 115); MK sǖz-, süz- 
“süzmek”, Çuv. sěr- ay.< *sür-, Mac. szűr- ay.<Bulg.  Mo. sigür-
, şigüre- “süzmek, filtreden geçirmek”<*sigüre-, Mo. sigü- 
“süzmek”, Ḫal., Kalm. sǖr ay. (Tekin, 2013, s. 51); Mac. szűr- 
(sǖr-) “süzmek”<EÇuv. *sǖr-> Çuv. sĩr- ay. (Ceylan, 1997, s. 
131). 

100. Tuhf. tartaz “bıldırcın”, MK tartar, Kzk., Kırg. tartar “bir tür 
kuş” (Tekin, 2013, s. 34). 

101. G.Tk. taz “dazlak”<*tar=Mac. tar ay.<Eski Çuv. *tar// Kzk. 
tarbaka “kurbağa”<tar baka; krş. MK taz koy “boynuzsuz 

--148--



koyun”, Krş. Mo. tarakay, tarkay “dağıtmak, yaymak”, tar balci 
“atmaca”=GT taz baş “dazlak başlı kartal” (Tekin, 2013, s. 27); 
Alt., Tel., Leb., Şor., Küer. tas “daz, dazlak, boş, kel, bir yara 
sonucu boş kalmış”, diğer Türk şivelerinde taz “dazlak”, Tung. 
taraka “kel kafalı”, Mac. tar “dazlak, kel”, Yak. taragal “dazlak, 
kel” (Gombocz’dan akt. Ersoy, 2008, s. 120).  

102. MK taz “çok renkli”<*tar, MK targıl ay.<tar-gıl (küçlt. eki); 
krş. Kırg. kızgılt “kırmızımsı” <kız-gıl-t, kızıl “kırmızı”, Kzk., 
Kırg. tarlan “gri” (atlar için) <tarıl-an; krş. Yak. sier “benekli 
veya açık renkli (at için)”<*yegir, Orh. yegren ay.<yegir-
en//Kzk. tarman “beyaz, sarı ile çevrilmiş (at giysisi)” <tar-man 
(küçlt. eki), Krş. Mo. tarlan, tarilan “benekli, çok renkli”; Kırg. 
kızıl-tazıl öbeğindeki tazıl “çeşitli kırmızı nesneler”<taz-ıl 
(Tekin, 2013, s. 27-28). 

103. Uyg. tegzin-, tezgin- “döndürmek, yuvarlanmak, çevirmek”, 
MK tezgin-<tegzin- ay., Tuhfe. degzin- ay., Çağ. tegzin-, teksin- 
ay., Tuv. deskin- ay.<tezgin-<tegzin-<tegiz-in- (dönüşlü 
çatı)<*tegir-, Uyg. teglir- “etrafında döndürülmek”<*tegril- 
(edilgen), tegrikle- “kuşatmak”<tegir-ikle- (sıklık çatısı), Uyg., 
MK tegre “çevre”, Tat. tire ay.<tegre<tegir-e (zarf-fiil), Uyg. 
tegirmen, MK tegirme “çember, daire”<tegir-me, MK tegrek 
“halka, daire”<tegir-ek, Krş. Mo. tögerig, tögürig, tügürig “daire, 
çember; dairemsi” (Tekin, 2013, s. 28) ;OT tezgin- “gezinmek, 
ortalıkta dolaşmak”. Çağ. tezgün- “daire içinde dönmek”, Kıpç.  
tezgen-, Uyg., Alt., Tel. teskin- “hızlı hızlı dönmek, daire içinde 
dönmek, bir ayak üzerinde dönmek”, ? Ma. torgo “ dönmek, 
değişmek”, Gold. torfole “dönmek” (Gombocz’dan akt. Ersoy, 
2018, s. 121). 

104. O.Tk., Uyg., MK tez- kaçmak”, Tuv. des- ay.<*tez-, Trkm. 
tez- “panikle kaçmak”, Uyg. tezgin “kaçak”, täzük ay., MK 
tezgek, tezik ay., tezgi “panik”<tez-<*ter-=Çuv. tar- “kaçmak” 
<*ter-// Uyg., MK terk “tez, çabuk”<ter-k, MK terkin 

--149--



“çabucak”<terk-in (araç durumu), MK, IM, AH terkle- “çabuk 
olmak”, Terc. terklet- ay.<terk-le-t-, IM terklig “acele 
eden”<terk-lig, Krş. Mo. tergele- “koşmak”, türgen “hızlı”, 
türgele- “acele etmek” (Tekin, 2013, s. 28); ET tez- “koşmak”, 
Çuv. tar-<*tär- “koşmak”, Yak. teskilie-“ uzaklaşmak, birinden 
kaçmak”, Mo. tergel- “koşmak”, Hal. Tergıl- ay., Kal. tergl- 
“kaçmak, birinden kaçmak”, Mo. tergen “el arabası, çekçek” 
(Poppe, 1994, s. 24); Mo. tür, türgen “çabuk, çabucak, hızlı 
hızlı”, türgelükü “acele etmek”, Bury. Turgun, turgen “çabuk, 
çevik” , Ma. turgen “hızla akan ya da geçen”, tur “atın hızı”, 
Tung. turga, turgan “sıkça”, Gold. turgen “hızlı,çabuk” , Tel. 
türgän “acele, taze”, Uyg., Tel., Sag. türçe “derhal, yakında, az 
daha” (Gombocz’dan akt. Ersoy, 2008, s. 115); AT *tez//AK 
*tari-, Ko. tali-<*tari- “koşmak” (Choi, 2019, s. 100). 

105. G.Tk. tıkız “koyu, yoğun; dar”, Kırg., Nog. tıgız ay., Trkm. 
dıkız ay., Tü. tıkız “kısa ve kalın”, Tat., Kzk., Kklp. tıgız 
“kompakt, katı, sert; dar; acil”, Bşk. tıgıδ ay.<tıkız<*tıkır// Kırg. 
tıgırçık “kısa, tıknaz”<*tıkırçuk<tıkır-çuk (küçlt. eki), Krş. MK 
takuzmak, taguzmak “kısa ve tıknaz”<takuz/taguzmak (küçlt. 
eki?), Kırg. tıkıs “kısa ve kalın”<tıkız, tıkçıy- “kısa ve kalın 
olmak”, tıkçıgıy “tıknaz” (erkekler için) (Tekin, 2013, s. 28). 

106. G.Tk. tiz “diz”, Trkm. dīδ ay.<*tīz, Alt., Kzk., Kırg. tize 
ay.<tiz-e, Özb. tiz, tizze ay.<*tīz-e, Hak. tizek ay.<tiz-ek (küçlt. 
eki), Sag. tizenek ay.<tiz-e-nek (küçlt. eki), Hak. tistenek 
ay.<tissenek<*tīzzenek<*tīz-e-nek<*tīr=Çuv. çěrid 
ay.<*tīr>Mac. tér-d ay, MK tirsgek “dirsek”<tir-s-gek (küçlt. 
eki), Tü., Az. dirsek ay.,Trkm. tirsek ay., Kzk. tirsek “incik 
kemiği”, Kırg. tirsek “aşil tendonu”, Hak. tirsek “arka bacak 
dizi” (hayvanlarda), Tuv. diskek “diz”<tirsgek, Krş. Mo. türey, 
türüy “ön bacak, çizme üstü”, Tung. turaksa, turekse ay (Tekin, 
2013, s. 28). 

--150--



107. Uyg., MK, Çağ., tiz- “sıraya koymak, dizmek”, Kzk., Nog., 
Karaç-Bal., Kum. tiz-ay., Alt tiz-, Hak. tis-, is- ay. Orh.Tk. tirkiş 
“kervan”, Trkm. tirkiş “sıra, bağ, zincir”, Çuv. tir- “dizmek” 
(Tekin, 2013, s. 51). 

108. Kırg. tizi- “içine sokmak, içine hapis etmek”, Tat. tözö- 
“dikmek, kurmak, bina etmek”, Tel., Kum. tözö- “sabitleştirmek, 
bağlamak”, Mo. dürü- “koymak, atmak, dalmak”, Kalm. dürü- 
“bir yere sokmak” (Gombocz’dan akt. Ersoy, 2008, s. 116). 

109. G.Tk. tokuz “dokuz”<*tokur=Çuv. tĭhĭr; tĭhhĭr ay.<Volga 
Bulg. toḫur<*tokur, Tuna Bulg. tvir 
(=tıvir)<*tovir<*togır<*tokur// AH tokurçın “satrança benzeyen 
oyun türü”, Tü. (TTS, XVI yüzyıl) tokurcun “dokuz küçük taşla 
oynanan satrança benzeyen bir oyun”, (Bud.), tokurçın, dokurçın 
“dokuz küçük taş veya kabuklarla oynanan oyun türü”, (Redh.) 
tokurçın ay., (Sami) dokurcun “boncuklarla oynanan oyun türü”, 
(Vef.) dokurcun ay.,  dokurcun (Edirne) “dokuz küçük taşla 
oynanan bir satranç türü”, dokurcum (Gaziantep) 
ay.<*tokurçın<tokur-çın (sıfat) (Tekin, 2013, s. 29). 

110. GT toz “toz”, MK (III, 123), Trkm. tōz 
ay.<*tōz<*towuz<*towur, GT toprak “kir, yer, toprak”<MK 
topra- “kurumak, sararıp solmak”<* towra-<towur-a-, MK 
topraş- “kurumak ve toprak haline gelmek”, MK topurgan 
“yumuşak ve toprağa benzeyen yer”<*toprugan< topru-gan < 
*towru- < towuru-, Krş. MK tog “toprak”<*tow, Kırg. topon 
“toprak”< *topan <*towan (Tekin, 2013, s. 29). 

111. Uyg. toz “huş ağacı”, MK tōz, ET tos, Kzk., Kırg. toz “huş 
kabuğu”, Mo. durusun “kabuk, huş kabuğu”, Ḫal. durs ay., Mo. 
toos, Klm. tōs “huş kabuğu” (Tekin, 2013, s. 52). 

112. Trkm. toz- “aşınmak, yormak, eskimek, eskitmek”, Özb. toz- 
ay., MK tor- “incelmek, zayıflamak”, Orh.T., Uyg., toruk “ince, 

--151--



zayıf”, Orh.T. tor- “zayıflamak, incelmek”, Mo. tura- 
“zayıflamak” (Tekin, 2013, s. 53). 

113. Kırg. toz-“beklemek, durmak, engel olmak, almak”,konok 
toz- “misafir kabul etmek” Y.Uyg. t’oz- “buluşmak, karşılaşmak, 
almak”, MK tozgu “yolcu için verilen hediye ya da 
yiyecek”<toz-gu<tor2// MK tora “kalkan, sığınak, barınak”, KB. 
tora ay. Çağ. tora ay.<tor-a Kırg. toro- “engel olmak”<tor-a-, 
torgo- ay. (Tekin, 2013, s. 292). 

114. MK tögüz, tegüz “atın başının önündeki beyaz leke”, Mo. 
tögeli ay.<*tögeri, Ḫal. tȫl, Klm. töl ay. Kırg. töböl ay.<Mo. 
(Tekin, 2013, s. 52). 

115. Uyg., MK töz “kök, kaynak, temel”, Alt. tös “temel, esas”, 
Tuv. dös ay., Orh. Tk., Uyg., MK törü- “kaynaklanmak, 
doğmak”, Uyg. törçi- ay. MK törkün, Mo. törküm “evli kadının 
ailesi” (Tekin, 2013, s. 52).    

116. Çağ. töz- “kaldırmak, çekmek, tahammül etmek”, Tat. tüz-, 
Kırg. töz, Başk. tuḏ, Karg. tösermen “tahammül”, Kıpç. 
tözümlük “hastalanma, acı çekme”, Tel. tözüm “dayanıklılık, 
sabır”, Mo. türe- “yorgun olmak, çok bitkin olmak, yokluk 
yüzünden acı çekmek”, Kalm. türe- “yorgun olmak, yokluk 
yüzünden acı çekmek”, Tel. türe- “sıkıntı içinde olmak”, türel- 
mahvolmak”, Mac. tűr- “dayanmak, tahammül etmek”, türelem 
“sabır” (Gombocz’dan akt. Ersoy, 2008, s. 116); Mac. tűr- (tǖr-) 
“acı çekmek”< EÇuv. *tör- = CC töz- “sabır ve tahammül etmek” 
(Gombocz’dan akt. Ceylan, 1997, s. 131).  

117. Uyg. tözü “bütün, hepsi”<tȫz-ü, Uyg. tözün “hepsi, tamamı”, 
Yak. tüör- “kökünden yok etmek, imha etmek” <*tör-, tüöre 
“hepsi, her biri” (Tekin, 2013, s. 292). 

118. MK tuwuz “büyük”<*tuwur// MK tuwra- “büyük 
olmak”<tuwur-a- (Tekin, 2013, s. 29). 

--152--



119. MK tūz “tuz”, Trkm. dūz, Yak. tūs, Hal. tūuz ay., Çuv. tĭvar 
“tuz”<*tuvur<*tuyur<*tuyr <*tūr2 (Ceylan, 1997, s. 97).  

120. Uyg. tüs “harici, görünüş, renk”, Çağ. tüs, Kaz. tös “şekil, 
harici, yüz, renk”, Kırg. tüz, Tob., Bar. tüs, Çuv. tür “nakış, 
işleme”, Çuv. tös “tür, soy, nesil, aynı olan”, Mo. düri “biçim, 
şekil, çehre, görünüş, örnek”, dürsün “dış görünüş, nesne, 
madde, sembol”, Yak. düsün “görünüş, biçim, resim, şekil, 
renk”, Kalm. düri “biçim, görünüş, yüz, çehre”, Ma. durun 
(Gombocz’dan akt. Ersoy, 2008, s. 116) 

121. Uyg., MK tüz- “düzenlemek, organize etmek”, Kırg. tüz- ay. 
Kzk., Trkm., Tk. düz- ay., Mo. dürim “kural, kanun” (Tekin, 
2013, s. 52); AT *tüz-//AK *töri-, Orh. T. Tüzül- “düzelmek, 
dizilmek, barışmak”<*tüz-ül-, Mo. dürim “tüzük”<*dür-im, Ko. 
tıri-<*töri- “ehlileşmek, teşkil etmek, kurmak” (Choi, 2019, s. 
103). 

122. GT küntüz’deki -tüz, Yak. künüs<*küntüz =Çuv. kĭntĭr “öğle 
vakti”<*küntür, Uyg. kündüri ’deki -düri “güneyde” -düri<kün 
“gün, güneş”, öŋdüri “doğuda”< öŋ “ön”, vb. =Mo. yönelme-
bulunma eki -dur/-dür, -tur/-tür (Tekin, 2013, s. 30).   

123. KM urid “önce, önceden, eskiden, önceki…”, Uyg. oza 
“önce”, ozagı “önce, evvelki” (Gombocz’dan akt. Ersoy,  2008, 
s. 133). 

124. ET. uz “maharet, usta”, Yak. us “küçük esnaf, sanatkar, 
demirci”, Mo. ura “marifet, hünerlilik”, uran “usta, sanatkar”, 
kal. urn ay., Ö.Tk. *ūr, Mac. ur “bay” (Poppe, 157),  Osm., Çağ.  
uz “atik, çevik, ehil”,  Tel., Alt., Şor., Leb., Uyg. us “maharet, 
sanat, ustalık”, Mo. uran “sanat, zanaat, sanatçı, hünerli”, Ma. 
ure “çevik, alışık olmak” (Gombocz’dan akt. Ersoy, 2008, s. 117)  
MK uz “usta, mahir”, Çuv. ĭsta “usta” (Ersoy, 2008, s. 133). 

--153--



125. AT *uz-a//AK *or-a “uzamak, uzun zaman geçmek” (Choi, 
2019, s. 138). 

126. ET. uzun “uzun”, Çuv. vırım<*urun “uzun”, Mo. urtu, O.Mo. 
hurtu<*purtu “uzun”, Mongr. Fudur<*furtu<A.Mo. *purtu 
“uzun” (Poppe, 1994, s. 129). 

127. KK. üz “üst, en üst”, Orh.T., Uyg. üze “üstüne, üstünde”, 
SUyg. üz, yüz ay. Çuv. vir “üst, üst bölüm” < ür² , Yak. ürüt 
“üst”< ür²ü-t (Tekin, 2013, s. 292). 

128. ET. üz- “üzmek, aşındırmak”, Mo. ürü, O.Mo. hürü-<*pür-
ü- “bilemek, keskinletmek, sürtmek”, Kal. ür- “sürte sürte 
aşındırmak, inceltmek”, Ma. furu- “ince ince kesmek”, furuku 
“mutfak rendesi”, Ev. hur “sürte sürte aşındırmak”, hurgu ay., 
huruze- “övütmek”, Lam. huruŋ- “ezmek, küçük parçalar halinde 
ayırmak” (Poppe, 1994, s. 22); AT *hüz- // AK *püri-, MK, KB, 
Çağ. üz- “kesmek, eğelemek, rendelemek”, Hal. hiz-<*püz- 
ay.,Ulç. Pori- “ezmek, toz haline getirmek”, Ko. pari-<*pori- 
“kesmek”, MKo. Pyeri-<*pȫri- “demir aleti keskinleştirmek” 
(Choi, 2019, s. 89). 

129. Tat. üzek “merkez, odak”, Sag. Koyb. Özek “kazık, direk”, 
Şor. ürgen “direk, kazık”, Koyb., Karg. ürgen, örgen “kazık, çit 
sopası” (Gombocz’dan akt. Ersoy, 2008, s. 113). 

130. TT üzengi “üzengi”, Çuv. yırana<*üreŋi<*yüreŋi, Ev. 
dureki/duriki, Tel., Kum. üzeŋgi, Ḫal. dörȫ, Mo., O.Mo. dürü-
<*düre- “içine koymak, sokmak”, Mo. dürüge <*dürüŋe 
“üzengi”, O.Mo. dörē (Poppe, 1994, s. 129). 

131. Bar. üzük “çatı”, Kırg. üzük “çadır örtüsü”, Mo. ürge “örtü, 
tente”, örge “masallardaki kahraman çadırı”, Çağ. ürge 
“kahraman çadırı”, Tel., Alt., Leb., Sag. örgö ay. (Gombocz’dan 
akt. Ersoy, 2008, s. 114). 

--154--



132. OT yabız “kötü”, Uyg. yabız, yawız, MK yawuz, yafuz 
ay.<*yabır, MK yawrı- “kötüleşmek; zayıflamak”<yawır-ı-, Orh. 
yabrıt- “bozmak, mahvetmek”< yabır-ı-t - (ettirgen çatı) (Tekin, 
2013, s. 29). 

133. ET yagĭz, “boz, kır”, Mo. dayir “geyik”, OMo. dayir “boz, 
kır”<ÖMo. *dagir (Poppe, 1994, s. 97). 

134. Çağ. (Rūmi) yalduz “yaldız”, Osm., Krm. yalduz, yaldız 
“yaldız”, Tü. Yaldız ay.< *yaltuz <*yaltur, Uyg. yaltrı-, yaltır- 
(<yaltrı -) “parlamak”<*yaltur-ı -, MK yaldrı-, yaldra- ay., 
yaldrık, yaldruk “parlak”<yaltrı-k, Bulg. yaldrım 
“cam”<*yaltrım<yaltrı-m, Çağ., Osm., Trkm. yaldıra - 
“parlamak”, Alt., Tat., Bşk., Nog. yaltıra-, Kırg. caltıra-, Kzk., 
Kklp. jaltıra -, Hak. çaltıra- ay.<*yaltıra-<*yaltra-<yaltur-a-, 
Krş. Tel. yaltın “parıltı”<yaltı-n, yaltıŋ “parıltı, parlak”<yaltı-
(Tekin, 2013, s. 29). 

135. MK yamız “kasıklar”, Uyg. yamız, yomuz ay. Karaç.- Bal. 
camız ay., Tob. yamuz, yambuz ay., Kzk. jamıra, Kırg. camıra 
(Tekin, 2013, s. 52).    

136. ET. yaz “ilkbahar”, Yak. sās ay., Ö. Tk. *nār2>Mac. nyar 
“yaz”, Çuv. śur<*yar “ilkbahar”, Ko. nyerim “yaz”, Ma. narḫun 
“yeşil taze” * nārḫula- “doğurmak”, Mo. nirai< Ö. Mo. *nār2ai 
“taze, yeni doğmuş”, Bur. narai ay. (Poppe, 1194, s. 128); AT 
*yāz//AK *ñar, Ko. nyerım<*ńar-ım “yaz” (Choi, 2019, s. 126). 

137. Ö. Tk., ET. yaz- “yazmak”, Ma. ir ay., Çuv. śir- 
“yazmak”<*zir-<Ö.Tk. yir-> Ma. ir- ay , Ḫal. zur-“çizmek”, Ma. 
niru- <*ziru- “çizmek”, nirugan “çizgi”, Mo. ziru-<zīr-u 
“çizmek” (Poppe, 1994, s. 47); AT *yaz-//AK *nirı-, Ko. nirı- 
“bildirmek, söylemek, anlatmak” (<*yazmak< *çizmek) (Choi 
2019, s. 127). 

--155--



138. MK yēr “yer, memleket”, Orh., Uyg. yir ay., KB yer ay., 
Osm. yer ay., Mo. yirtinçü “evren, dünya, alem”, Ḫal. ertönç ay., 
Bur. yurtamsa ay., Evk. yerke, yārka, yārko, yārke, yōrko, ńerke, 
nerke “yer”, Ev. ńerke ay. AT  *yir//AK *nir, Ko. 
nuri<*nüri<*niri<*nir “dünya, âlem” (Choi, 2019, s. 128). 

139. Uyg. yıltız, yiltiz “kök”, MK , KB., yıldız ay., Yak. silis 
ay<yiltiz<yıltır, Yak. silirgeh “kök, agaç kökü” < *yiltir-kek 
(Tekin, 2013, s. 292). 

140. Az. yoz- “yorumlamak”, yozma, yozdur-, yozdurt- ,MK yor-
“yorumlamak, anlatmak, açıklamak”, Uyg. yor-, yör- ay., Mo. 
irua “kehanet” (Tekin, 2013, s. 53). 

141. MK yoza “kısırlaşmak, verimsizleşmek”<yoz-a,  Trkm. yoz 
ay. (erkek hayvanın), Tk. yoz. “kısır, kurak”, Mo. doru “zayıf, 
kudretsiz, aciz” (Tekin, 2013, s. 52).   

142. G.Tk. yultuz, ultuz “yıldız”, Terc. yalduz ay.<yulduz, Bulg. 
yalduz, yaldız ay.<yulduz< yultuz<*yulturyultur=Çuv. 
śĭltĭr<*yultur, MK yuldra-, yuldrı - “parlamak” (metal ya da 
mücevherde), AH yuldura- “parlamak, aydınlatmak (yıldırım)”, 
CC yıltra- ay.<*yultra-, yıltramak “yıldırım”, Tü. yıldura-, 
yıldıra-, ıldıra- “parlamak”, Trkm. yıldıra-, Kırg. cıltıra- Kzk., 
Kklp. jıltıra-, Hak. çıltıra-<yıltra-<*yultra-<yultur-a-, AH 
yuldurum “yıldırım” <*yuldrum<* yultrım<yultrı-m, Terc. 
yuld(u)r(u)m, Trkm. yuldırım “yıldırım; cam”, Harezm yıldırım, 
Tü., Trkm., Kar. T. L. yıldırım ay., Az. ıldırım ay., CC yıltrın 
“yıldırım; cam”<*yıltrım<*yultrım<yultrı-m (Tekin, 2013, s. 
30). 

143. MK yumuz, yumız “dolgun, tombul, iri”// MK yumurla- 
“yuvarlaklaştırmak” < yumur-la-, MK yumur “hayvanların 
göden bağırsağı”, MK yumurtga “yumurta” < yumur-t-ga (Tekin, 
2013, s. 34). 

--156--



144. ET. yüz “yüz, çehre”<*yür<*düri “yüz”, Tkm. Yüz, Yak. sûs 
“alın”, Mo. düri “görünüş, şekil, endam”, dürsün “endam, 
görünüş, şekil”, Ma., Go. durun ay. (Poppe, 1194, s. 129), Uyg. 
yüs, Çağ. yüz, Tat. yöz, cöz “yüz, üst taraf, ön”, Başk. yöḏ ay., 
Alt. yüs, Tel. düs, Ma. dere “taraf, yüz”, Tung. dere “yüz” 
(Gombocz’dan akt. Ersoy, 2008, s. 114); Alt.*dür2(i): Tk yüz, 
E.Jap. *yuro> *yiro> irö “çehre, görünüş” (Miller’den aktaran 
Tuna, 1992, s.  24); AT yǖz//AK *t(h)ör, Ko. t(h)ır<*t(h)ör 
“kalıp, biçim, çerçeve, makine” (Choi, 2019, s. 130-131). 

145. Tk. yüz, Çuv. şĭr “yüz”, Mo. cisün (Gombocz’dan akt. Ersoy 
2008, s. 134), Alt. *dur2 “100”, (Volga Bulg. cur ay.<*dur), EJap. 
turu ay. (Martin ve Miller’den aktaran Tuna, 1992, s. 37) 

GT yüzük, EÇuv. *cürüg,> Çuv. śĩrĩ “yüzük”, Mac. gyűrű 
(cǖrǖ) ay. (Gombocz ve Rona-tas’dan akt. Ceylan, 1997, s. 130).  

Eklerdeki z//r denkliğine ait örnekler: -tuz- ~ -tur-, -guz- ~ -
gur-, -gaz- ~ -gar-, -az- ~ -ar-, -yaz ~ -yar (Tekin, 2013, s. 34). 

2. /ş/ // /l/ Denkliği Örnekleri: 

1. ET. altmış, Çuv. utmĭl “altmış”<*altmıl2, Tat., TT. altmış ay. 
(Ceylan, 1997, s. 56). 

2. AT *āş // AK *al “yemek, tane” (Choi, 2019, s. 139). 

3. Tkm. āş- “herhangi bir şeyin üzerinden geçmek”, Yak. ās- 
“yanından geçmek”, Mo. alku- “adım atmak”, alus “öbür 
tarafta, üzerinde”, *altan=Tkm. āş ay. (Poppe, 1994, s. 149). 

4. MK aşak “dağın eteği”, Trkm. aşāk “aşağı”<*alşāk< *alçak, 
Uyg. alçak “alçak gönüllü”, MK alçak “nazik, centilmen”, 
Çağ. alçak “temel, taban, aşağı”, Osm. alçak “ alçak gönüllü, 
nazik, centilmen”, alşaḫ ay.<*alçāk =ÖBulg. *alçag (Tekin, 
2013, s. 251). 

--157--



5. Tkm. aşĭk “aşık kemiği”, Mo. alçu “bir oyun kemiğinin yassı 
yüzü”, Kal. alco, Ma. alçu<Mo. ay. (Poppe, 1994, s. 147). 

6. Kırg., Tat., Tob. ariş “araba oku”, Mo. aral “araba oku”, O. 
Mo. haral<*paral, Bur. aral “araba oku, araba kereveti”, Ma. 
fara<*faral<*pāral “kızak, kızak oku”, Go. para “kızak”, 
Kırg., Tat. Tob. arĭş “araba oku” (Poppe, 1994, s. 122). 

7. Uyg. aşuk- “acele etmek”, HŞ. aşuk-, aşık-, Çağ. aşuk -, CC, 
Tuhfe. aşık -, Tat., Bşk., Kırg., Kar.-Blk. aşık-, Kzk., Kklp., 
Nog. asık-, Özb. åşik- ay.<aşık -<aş-ık-, Tuhfe. aştık- ay.<aş-
tı-k-, Tar. (Rad.) aldıra- “acele etmek”, Doğu Tü. (Jarring.) 
aldıra-, aldıra-, aldıya- ay., YUyg. aldiri- ay.<aldıra-<al-dı-
ra-, YUyg. aldam, altam “hızlı, çabuk” <al-dam, Kırg. ıldam 
ay.<*aldam, DT yıldam, yildam ay. <*ıldam < *aldam, Özb. 
ildam<*aldam, Trkm. alŋasa- “acele etmek” (Tekin, 2013, s. 
40). 

8. MK bāş “yara, çıban”, Terc., AH, HŞ, NF, Tü. baş ay., IM 
başla- “yaralanmak”, Ateb. başıktur- ay.<baş-ı-k-tur-, Trkm. 
bāş “apse, çıban”, Yak. bās ay., Karag. bayş ay. < *bāş<*bāl, 
MK bālıg “yaralı”, “yara, çıban”, Uyg. (Ḫuast.) balıg başlıg 
ikilemesindeki balıg “yaralı”, Hak. palıg “yara, çıban”, Alt. 
balu ay., Koyb. bāleḫ “yara” <bālıg<balı-g, MK balık- 
“yaralanmak”<bal-ı-k-; krş. Atab. başıktur- ‘da geçen başık- 
ay. (Tekin, 2013, s. 40). 

9. MK başmak “ayakkabı”<*balmak, Oğuz (Çiğil) başak ay., 
IM., Osm., Tat. başmak “ayakkabı, sandal”, OMo. Halakan 
“el ayası”, Evk. Halgan, algan “ayak”, Ev. halgan algan 
“ayak”, Neg. ḫalgan ay., Ulç. palca(n) ay., Nan. Palga, 
palga(n) “el ayası”, Ma. falaŋu, falaŋgu ay., AT *başmak//AK 
*palmak, Ko. palmak<pal2mak “ayakkabı”; pal “ayak” 
(Choi, 2019, s. 90). 

--158--



10. ET. beş, Çuv. pilĭk, pillĭk “beş” (Nauta’dan akt. Ersoy, 2008, 
s. 142). 

11. Uyg. beşik “beşik”, MK bȋşik, bişik, beşik, Trkm. bȋşik, TT 
beşik<*bēşik<*bēlçik, Mac. bölcső (bölçȫ) “beşik”< 
*bēlçüg (Ceylan, 1997, s. 138). 

12. Orh.T. bişük “akraba, aile üyeleri”, Uyg. büşük, Yak. aymah 
bile’deki bile “komşu, akraba”< Mo., Kırg. bülö “aile 
üyelerinden biri, aile”, üy-bülö “aile”, Tuv. ög-büle ay., Alt 
bile ay., Mo. büle, büli “aile” (Tekin, 2013, s. 110); Yak. bis 
“kabile, soy aile, akraba”<*biiş, Kzk. böle “anne tarafı 
kuzenleri”<Mo., AT *bǖş-ük//AK *pöl “akraba”, MKo. ṕer, 
ṕar<*pöl “akraba” (Choi, 2019, s. 96-97). 

13. Uyg., MK buş- “sıkılmak, bıkmak”, MK buşak “sinirli, 
sıkılmış”, IM buş- “sıkılmak, sinirlenmek”, AH buş- 
“sinirlenmek”, buşak “sinirli, üzgün”, buşgan ay., buşug “can 
sıkıntısı”, buşur- “canını sıkmak, rahatsız etmek”, İM buş- 
“öfkelenmek”, buşak “öfkeli; üzgün”, Tafs. buş- 
“heyecanlanmak, kızmak”, YUyg. puş- ay., puşuk “sinirli, 
heyecanlı”<buş-<*bul-, MK bulga- “sıkılmak, kızmak”<bul-
ga- (ettirgen), bulgan- “sinirlenmek”<bulga-n- (edilgen) 
(Tekin, 2013, s. 40). 

14. Tü. döl döş ikilemesindeki döş “neslinden olan, evlat, döl”, 
TTS (XVI yüzyıl) döl döş ay., döllü döşlü “çoluklu çocuklu”, 
GT töl “döl”, MK töl “döl” (Oğuz), töle- “yavrulamak, 
kuzulamak” (Oğuz) (Tekin, 2013, s. 42). 

15. Osm. düş “taraf, yön, karşı, karşılaşma, karşılık”, düş olmak 
“karşılaşmak, rastlamak”, Tat. tüş, töş “yer, bölüm, fırsat, 
vesile”, Çuv. tül “karşılaşma, yer, fırsat, vesile”; tül bol- “ 
karşılaşmak”, Tel. alt. tuş “karşı taraftaki yer”, Sag., Koyb., 
Kırg. tus, Tel., Alt., Leb., Şor tuşta-, Yak. tus- “ön taraftaki 
yer”; tosui- “rastlamak”, Ma. Tule “öte, öte taraf”, tuli 

--159--



“geçmek”, Kalm. tus “karşıda, ön, karşı taraf”, Bury. tuşa 
“karşı, rağmen”, Mo. tos “düşmek, çarpmak, bir şeye 
çarpmak” (Gombocz’dan akt. Ersoy, 2008, s. 127). 

16. Osm. düşe-, döşe- “(halı, tahta, kaldırım vs) döşemek, 
sermek”; düşek, döşek “yatak, döşek”, Çağ. töşe- “döşek 
yapmak”, Tat. tüşe-, Kırg. töşö-, Şor. Töşe-, Kar. Teşe-, Tob. 
tüşe-, Alt., Tel., Leb. Töçö, Oyr. Töjö- “döşemek, sermek”, 
Soy., Koyb. tezirben “yatak yapmak, yaymak”, Uyg. töçek 
“şilte”, Başk. tuşek “kürk”, Mo. deli “döşemek, sermek”. 
Kalm. delge “döşemek, yayamak, sermek”, ?Ma. tele- 
“yaymak, düzleştirmek, genişletmek”, Yak. telget-, telgie 
“yaymak, döşemek” (Gombocz’dan akt. Ersoy, 2008, s. 
127).  

17. AT *ēş // AK *ēl “eş, hatun” (Choi, 2019, s. 139). 

18. Osm., Çağ., Tel., Alt. eş- “kaşımak, kürek çekmek”, Mo. ele- 
“aşınmak, yıpranmak”, elenkei “aşınmış”, elesün “kum” 
(parçalanma neticesi”<Ö.Mo. *eli- Çuv. al-<*el- “çift 
sürmek, tırmıklamak” (Poppe, 1994, s. 123). 

19. Osm., Çağ., Tar. eşek “eşek”, Az. eşecik “eşek yavrusu, 
sıpa”, Tat. işek, Başk. işek, Kıpç. esac, esik, esek “eşek”, 
Kırg. esek, Karaim esek, Tel., Şor. eştek, Mo. elçigen “eşek”, 
Kalm. elcigen (Gombocz’dan akt. Ersoy, 2008, s. 129). 

20. MK, TT, Uyg. eşik “kapı, eşik”, Trkm. īşik, Tat. işĩk, Kklp. 
Esik, Hal. eşük, Çuv. alĭk “kapı, eşik” <*el2ik (Ceylan, 1997, 
s. 81). 

21. ET. eşit-, Çuv. ilt- “duymak, işitmek” (Ersoy, 2008, s. 142). 

22. Tat., Bşk. ışkı- “sürtmek, sürtünmek, masaj yapmak”, Kırg. 
ıskı- ay., Kzk., Nog., Kırg. ıskıla- ay., Alt. yıs ay., Özb. iska-
, iskala- ay., Y.Uyg. iski- ay., Mo. ili-, ile-, ele- “oksamak, 
sevmek”, Klm. il- ay. (Tekin, 2013, s. 53-54). 

--160--



23. Yak. īs<*şiş “vaşak”, Mo. şilügüsün<*şilüwǖsün<Ö.Mo. 
*silübǖsün, Ḫal. şülṻs “vaşak”, Bur. şülǖheŋ, Ma. silun 
“vaşak” (Poppe, 1994, s. 123); AT *siş//AK *sīl-k, Ko. 
sark<*sal-k<*sıl-k “vaşak” (Choi, 2019, s. 120). 

24. Tk. iş “iş, güç”, Lam.ule<*üile “iş, güç”, Mo. üyle “iş, 
faaliyet, meşguliyet” (Poppe, 1194, s. 214); MK , īs “iş”, 
Çuv. eş ay., Mo. üyile “iş”, Ḫal. üyl, Klm.ǖl 
ay.<*üwile<*iwileǖ (Tekin, 2013, s. 54); AT *iş// AK *il “iş” 
(Choi, 2019, s. 139).  

25. O.T. işgerü “ileriye, doğuda”78, Hak. isker “doğu, 
doğuya”<*işkeri<işgerü, iskertin “doğudan”, iskerki 
“doğuya ait”, vb (Tekin, 2013, s. 41). 

26. MK kāş “kaş, kıyı, kenar”, Trkm. ġāş “kaş, kenar, yan”,  
YUyg. kaş “kaş, kenar, yan, ön”, Mo. halca “önde, ileriye 
doğru”, (Tekin, 2013, s. 54). 

27. Osm. kaşa- “kaşağılamak”, kaşı- “sürterek çıkarmak, 
kazımak, kaşağılamak,  aşınmak”,  Çağ. kaşı-, Tat. kaşı 
“kaşımak, kaşınmak”, Karg. kaşa- “yontmak”,  Mo. ḫalçı- 
“pürüz bırakmamak, düzlemek, düzeltmek, üst yüzeyden 
ince bir tabaka almak” (Gombocz’dan akt. Ersoy, 2008, s. 
122). 

28. Karg. kaşagan “ısırgan ot, dalağan”, Mo. ḫalagai “ısırgan ot, 
dalağan”, Bury. ḳalaḳai, ḫalaḫai, ḫalāhai “ısırgın”, Ma. 
ḫalaḫai “ısırgan ot”, Çağ. kalagai “uzun geniş yapraklı bir 
ot”, Mac. kalokány, kolokány, karakány “dikenli keskin 
kamış” (Gombocz’dan akt. Ersoy, 2008, s. 122).  

29. Çağ., Y. Uyg. kaşaŋ “tembel”, Kırg. kaşaŋ “tembel”, Kklp. 
kaşaŋ ay., kaşanlık “tembellik”, Çuv. hullen “yavaşça”, Mo. 
halira- “tembel olmak veya üşengeç olmak” Mo. hasiŋ, haşaŋ 
“yavas, tembel”<Turk. (Tekin, 2013, s. 54). 

--161--



30.  Osm. Kırım T. kaşık “kaşık”, Çağ. ḳaşuḳ, tat. kaşık, Kırg. 
kaşık, Başk. ḳaşeḳ,  Karg. kaşek, kahek, Çuv. kazek “kaşık”, 
Mo. ḫalbaga “kaşık, demir çivi”, Kalm. ḫalbaga, Bury. 
kalbaga, ḫalbaga, Ma. halbaha, Tat. kalak “ karıştırma kaşığı, 
kepçe”, kırg. kalak “ çocuklara kaşık yerine verilen ucu yassı 
bir tahta”, Başk. kalak “yemek kaşığı”, Çuv. kalak “kürek” 
(Gombocz’dan akt. Ersoy, 2008, s. 123); Ḫal. ḫalwaga 
“kaşık”<Ö.Mo. *kalpuka (Poppe, 1994, s. 123); AT 
*kaş//AK *kal, Evk. Kalbağa “kaşık”, Uluç. ḫalbi, ḫalbu ay., 
Ko. kar, karh<*kal-k “bıçak” (Choi, 2019, s. 105-106). 

31. GT. kaşı- “kaşımak” = Çuv. hış- ay. < *kaç- < *kalçı- = Mo. 
kalçi- “kazımak, sıyırmak” (Tekin, 2013, s. 250); AT *kaşı-
//AK *kāl-, MK kaşı- “kaşımak”, Ko. kār-<*kāl- “saban 
sürmek, öğütmek, bilemek” (Choi, 2019, s. 106). 

32. Çağ. kaşka “alındaki beyaz leke; alnında beyaz olan hayvan; 
savaş zamanı atın altına tutturulan alet”, Tat. kaşka “alna 
takılan beyaz şey, (atın alnındaki) yıldız”, Başk. kaşka 
“dazlak; alındaki beyaz leke”; kaşkar “alnında  beyaz leke 
olan köpek”, Bar., Şor. kaşka “kel, kafanın üzerindeki kel 
bölge; atın alnındaki akma”, Sag., Koyb. kaska, Kırg. kaska, 
Kırg. kaçka “atlardaki solgun renkteki akma, Çuv. ḫoşka, 
ḳoḳşa “alındaki beyaz akma”, Mo. ḫalza “kel, dazlak; daz 
yer, ormandaki açık yer; atın alnındaki beyazlık”, ḫalcagal 
“kel; daz yer, kel bölge”, Ma. ḳalca “kel, akması olan at” 
(Gombocz’dan akt. Ersoy, 2008, s. 130). 

33. ET. kış, Çuv. hĭl “kış” (Ersoy, 2008, s. 142). 

34. Orh.T. kış- “yapmak” yok kış- “yok etmek” öbeğindeki kış- 
“yapmak”,  , Orh.T., GT. kıl- “yapmak, icra etmek”, Yak. kın- 
ay.<*kıl- (Tekin, 2013, s. 41).  

--162--



35. GT. kişeñe- “kişnemek” , Az. kişne-, Trkm.  kişne- ay., Kırg. 
kişene- ay.= Çuv. kěşen- ay.< *kilçeñe- = Mo. ingçaga- 
“kişnemek”, Muk. İnkilçaka ay.  (Tekin, 2013, s. 251). 

36. Çağ. koguş “su mecrası”, OT koguş “su boruları”= Ö. Mo. * 
kogúlai> Hal. ḫōloi “boğaz, gırtlak”, Mo. kogolai, O. Mo. 
kāolai (Poppe, 1994, s. 122). 

37. GT. korgaşın “kurşun” (MK korogşın<*korgoşın) = Mo. 
horgolci(n) ay. < horgalcı(n) (Tekin, 2013, s. 251). 

38. MK koş “çift, çifte”, EAT koşa “çift, eş, ikiz”, Çağ. koş ay.; 
koş koş “beraber beraber, çifte çifte”, Özb. koş “iki, çift”, 
Kıpç. Koş “yedek at”, koş “gezegenlerin rastlantısı”, Evk. 
Kolbo, koloki “ambar”, AT *koş-//AK *kol-, Ko. karb<*kol-
b- “küme, yığın”, karb karb “yığın yığın” (Choi, 2019, s. 
111). 

39. Osm. koş- “katmak, birleştirmek, tutturmak, eş koşmak, 
hayvan koşmak”, Çağ. koş, koşa “çift, birlikte”, koş- 
“eklemek; şiir okumak”, koşuk “birleşmiş, bütünleşmiş; 
şarkı, türkü”, Tat. kuş “birleştirmek, üst üste koymak”, Başk. 
kuş- “katmak, kapamak”, Sag., Kırg., Kar. Kos “çift, 
birbirine ait iki şey, iki parçadan oluşan, alakalı, beraber”; 
kos- “birleştirmek, yan yana koymak, eklemek; gem vurmak; 
Kırg. kosak “ birlikte gemlenip koşulmuş iki hayvan, bir ipe 
bağlanmış koyun sürüsü”, Tel., Şor., Alt. koş- “bir araya 
getirmek, eklemek, yanına koymak, karıştırmak”, Alt. kozon 
“şarkı”, Oyr. Koş- “eklemek”, Mo. ḫuli (süt, su vs) 
karıştırmak, Kalm. holi- “karıştırmak”, ? Mo. ḫolbo-, Kalm. 
ḫolbo- “birleştirmek, bağlamak, evlendirmek” 
(Gombocz’dan akt. Ersoy, 2008, s. 123); AT *koş-//AK *kol-
, Ko. karb-<*kol-b- “birleştirmek, bir şeye bir şey katmak” 
(Choi, 2019, s. 111). 

--163--



40. Osm. köşek “deve yavrusu, genç hayvan”, köşekle- 
“yavrulamak”, köşelek “deve yavrusu”, küçek “deve 
yavrusu”, küçük “köpek yavrusu, enik”, Tel., Kar. küçük ay., 
Leb. küçegeş ay., Çağ. köşek “bir yaşındaki yavru deve”, 
Kırg. küşük “hayvan yavrusu”, Kırg. küşük “hayvan 
yavrusu”, Osm. kiçi, küçük, Tel., Tar., Çağ. kiçik “küçük; 
önemsiz; genç”, Mo. gülige, gülüğe “genç köpek; küçük”, 
Mac. kölök, kölyök “enik, genç köpek, hayvan yavrusu” 
(Gombocz’dan akt. Ersoy, 2008, s. 123); Ö.Tk. 
köl2ek(*kölek)>Mac. kölyök (Poppe, 1994, s. 123).  

41. MK köşi- “kapamak, kaplamak, gölgelendirmek”, köşit- ay., 
köşik “gölgelik”, köşiklik “gölgelik, gölgeli yer”, köşike 
“ışık gölge”, Kırg. köşögö “perde, güneşlik”<* köşeke< 
*köşike, Uyg. kölit- “gölgelemek”, MK kölik “gölge”, 
köliklik “gölge, gölge yer”, kölike “karanlık gölge”, Terc. 
kölek, kölege, CC kölege ay., AH, Bulg. kölgey “gölge”, 
Tuhfe. kölek, köletke “gölgelik”, Trkm. kölege, Yak. külük 
ay.<*kölik , Kzk. köleŋke, Kırg. kölöŋkö ay.<*köleŋke , Tat., 
Bşk. külege ay., Tü., Az. gölge ay., vb. Krş. Mo. kösi- 
“engellemek, önlemek”, kösige(n) “gölgelik, güneşlik” 
(Tekin, 2013, s. 41); Uyg. köçige “perde”, Tar. köşeğe, Tel., 
Şor. köçögö, Mo. küşige, Tel. kölögö “perde”; kölögölö 
“perdelemek” (Gombocz’dan akt. Ersoy, 2008, s. 128). 

42. ET. kuyaş “güneş”, Çuv. hĭvel “güneş” (Nauta’dan Ersoy 
2008, 142); AT *kuyāş//AK *konal, Uyg., MK kuyāş 
“güneş”, CC, Kıpç. kuyaş ay., Ko. hanal<*konal “gök, 
gökyüzü” (Choi, 2019, s. 113). 

43. GT kümüş “gümüş”, Çuv. kĩmĩl “gümüs”<*kümül2 (Ceylan, 
1997, s. 189). 

44. Tat. küşek- “soğuktan donmak”; kulım küşekte “elim 
dondu”, yak. kösüi, kösüjebin “donmak”, Mo. külde- 

--164--



“donmak, buzlaşmak” (Gombocz’dan akt. Ersoy, 2008, s. 
128).  

45. Osm. -mış, -miş geçmiş zaman eki: sevmişim “sevmişim”, 
Kaz. -mış, -meş, -moş, -möş partisip eki: tor-mış “hayat”; kıl-
mış “kılmış, yapmış”, Başk. -meş: yad-meş “yazmış”, tor-
moş “durmuş, durum”, Mo. –mal, -mel partisibi: almal 
mahha “kesilmiş et”; himel hühet “yapılmış, yapma bebek”, 
Yak. –bit (-bıl) (Gombocz’dan akt. Ersoy, 2008, s. 130). 

46. Tuhfe. öyüş bol- “nemli olmak” içindeki öyüş “nemli, 
rutubetli”<*ȫş, MK, Trkm. ȫl “ıslak, nemli”, Yak. üöl 
ay.<*ȫl, Az. höl, Tü. öl ay., MK, AH öli- “ıslanmak”, Tuhfe. 
ölü- ay., MK, IM ölit - “nemlendirmek”, vb (Tekin, 2013, s. 
41). 

47. O.Tk. -ş fiilden fiil yapan birliktelik ve ortaklaşalık eki: Kaz. 
suk- “vurmak”, sug-ış- “vuruşmak”, Yak. kördüö “aramak, 
rica etmek”, kördös: özür dilemek, Çuv. -ş-, -s-: kala- 
“konuşmak” , kalas- “karşılıklı konuşmak, söyleşmek”, Mo. 
–l-ca-, -l-ce-: kele- “söylemek, konuşmak”, kele-l-ce 
“karşılıklı konuşmak, söyleşmek”; -l-du-, -l-dü-: bari- 
“tutmak”, bari-ldu “tutuşmak, birbirini tutmak”. Bury. –lsa-, 
-lse-: tatanam “çekmek”, tatalsanam “çekişmek”; kelenem 
“söylemek, konuşmak”, kelelsenem “karşılıklı konuşmak, 
söyleşmek”, ala-lsa- “birbirini öldürmek” (Gombocz’dan 
akt. Ersoy, 2008, s. 131). 

48.  Tk. -ş fiilden isim yapan hareket tarzı eki: Örn: Kaz. yöröş 
“yürüyüş” < yörö- “yürümek”; ukşaş “benzer” < ukşa- / 
uksa- “benzemek”; Başk. huguş “sokuş, vuruş” < huk- 
“sokmak, vurmak”, Mo. -l fiilden isim yapan hareket tarzı 
eki: asagu-l “soru” < asagu-; itegel “inanç” < itege 
“inanmak” Uyg., Alt. -ş/-ç, Kırg. -s/ -s-, Koyb., Sag. -s/-z 

--165--



Yak. -s/-s-, Çuv., Mo., Ma., Tung. -l/-l- (Gombocz’dan akt. 
Ersoy, 2008, s. 131). 

49. Kzk. -ş-kıla- fiilden fiil yapan seyreklik-azlık eki. Mo. -l-
kila- “sık olmayan ve seyrek olarak gerçekleştirilen olma ve 
yapmaları bildiren bir tür küçültme ve azlık ifadeli fiiller 
yapar (Gombocz’dan akt. Ersoy, 2008, s. 131). 

50. Kırg. şaş “acele etmek”, <*sāş-, Mo. sila-ba-lca, şalabalca- 
“acele etmek, çabuk olmak”, silamagay “çabuk”, şalba 
“çabucak”<*silba (Tekin, 2013, s. 54). 

51. MK saş-ur- “ayırmak, bölmek”, Turk. şaş “yolunu kaçırmak, 
yoldan sapmak”, şaşı “ gözü şaşı”,  Mo. salga- “ayırmak, 
bölmek”, sal, salu- “ayırmak” (Tekin, 2013, s. 54). 

52. MK sış “şiş”, Turk. şiş, Trkm. çiş ay.,  Mo. siro, soro “çatal, 
şiş”<*sira- “kızartmak” < *sila, Ma. sila- (Tekin, 2013, s. 
54). 

53. GT. sış- “şişmek”, tuv ış ay.<*sış, Kzk is- ay., Kırg. şışı- 
ay.<*sışı<*sış-ı-,YUyg. işşi- ay.<*sişi-<*siş-i= Çuv. sış-
<*sıç-<*silç- (Tekin, 2013, s. 44); Tkm. çiş- “şişmek”, Kal. 
çili- “şişmek” (Poppe, 1994, s. 180).  

54. O.Tk. tabışgan “tavşan”, Osm. tawşan “tavşan”, Çağ. 
tavuşkan “tavşan; on iki hayvanlı Türk takviminde dördüncü 
yılın adı”, Az. tauşan, Tar. toşkan, Mo. taulai, toolai, tuole, 
t’ul’e “tavşan, Türk takviminde dördüncü ayın adı”, Bury. 
tule, tulei, tulai (Gombocz’dan akt. Ersoy, 2008, s. 124); O. 
Mo. tawlai, Ḫ. tūlai<*tablai “tavşan”(Poppe, 1994, s. 122). 

55. O.Tk. taş “dış”; taşra “dışarıya, dışarıda”, Uyg. taş, Osm. dış 
“ dış, dışarı”, Çağ. tış “dış”, taşkarı “dışarıya, dışarıda”, tat. 
tış “dış kısım, zarf, demet, deste”, başk. teş “dış kısım”, 
teşka, teşkare “dış, dışarı, dışarıya”, Tel., Alt., Tob., tış, Kırg. 
tıs “dış, harici”, Tar., Şor. Taş, sag. Tas, Yak. tas, “dış taraf”, 

--166--



Çuv. tol “dış, dışarıda”, tola “dışarıda, dışarıya”, tolda “dış, 
dışarı”, Ma. Tule “dışında, dış, harici”, Gold. tule “dış, dışta”, 
Tung. tulile (Gombocz’dan akt. Ersoy, 2008, s. 125). 

56.  O.Tk. taş, Osm. taş, daş, Başk. taş, Kıpç. Tas, Kırg. tas, Soy. 
tas, Karg. taiş, Koyb. tas, Sag. tas, Yak. tas “taş”, Çuv. çol 
“taş”, Mo. çilagun “taş, taşlı”, Kalm. çilon, Bury. şulun, çolu 
“taş”, tung. zolo, zalo, zol, zulo, dişşollo (Gombocz’dan akt. 
Ersoy, 2008, s. 125); ET. Çağ. taş, Ḫal. Çulu “taş”, Ko. tol 
“taş”, Çuv. çul<*tal<tal2<*tāl2 “taş” (Poppe, 1994, s. 122); 
AT *tāş// AK *töl, Uyg. taş ay., Trkm. dāş ay, Çuv. çul, diy. 
çol<*tial<*tāl ay., Mo. çilagun<*tıla-wun<*talā-bun “taş”, 
Ko. tōr-h<*tōr-k<*tōl-k “taş” (Choi, 2019, s. 99-100). 

57. Çağ. taşla- “fırlatmak, bırakmak”, Tat., Bsk. vs. taşla-, Kırg. 
taşta-, Kzk, Kklp. Tasta-, Nog. tasla-, Mo. tal-bi-, tabi- 
“koymak, yerleştirmek” (Tekin, 2013, s. 54) Çuv. tul (Ersoy, 
2008, s. 139). 

58. G.Tk. teş- “delmek”, teşük “delik”, MK teşil- “delinmek”, 
teşük “delinmiş”, O.T., MK, IM, Tuhfe. tel- “delmek”, AH, 
Tü. del- ay., YUyg. telın- “delinmek”, MK telik “delik”, 
Tuhfe. ay., Çağ. telük, SUyg. telık, AH delük, Tü. delik ay. 
(Tekin, 2013, s. 42). 

59. MK tīş “diş”, Çuv. šăl “diş”< *sīl, Mo. sidün “diş” <*sil-dün, 
krş. silüge “iki yaşındaki koyun”, Ḫal. šülge ay., Mo. sidüleŋ 
ay. < sidüle- “dişlenmek” (Tekin, 2013, s. 54-55). 

60. MK tişek “iki yasındaki kuzu”, Kırg. şişek “bir yaşındaki 
kuzu”, Kzk. sek ay., Özb. şişak ay., Türk., Az. şişek ay., Çuv. 
şăla “bir tür levrek”< *sileg “dişli balık”, Mo. silüge “iki 
veya üç yaşındaki koyun” (Tekin, 2013, s. 55).  

61. MK toşgur- “dolmak, doldurmak”, Tar. toşkar- ay.<toş-gar-, 
toşkaz-, toşkuz- ay., Uyg. (Hami) toş- “dolmak”, GT tol- 

--167--



“dolmak”, toltur- “doldurmak”, YUyg. tol- “dolmak”, toldur-
, tolguz- “doldurmak”, vb (Tekin, 2013, s. 42). 

62. Kırg., Sag., Koyb. tös “göğüs”, diğer Türk şivelerinde töş, 
Tat., Kaz. tüş, ?Ma. tulu “bir atın veya öküzün göğsü” 
(Gombocz’dan akt. Ersoy, 2008, s. 129). 

63. MK, Uyg. töşe- “döşemek, yaymak”,<töş-e-, töşek “yatak”, 
G.Türk. töşe-, töşek ay.  Uyg. tölit “yatak, yatak malzemesi”, 
tölit töşek ay. (Tekin, 2013, s. 55); AT *töşe-//AK *töle-, 
Uyg. töşe- “döşemek”, Mk, KB, Çağ. tçşe- ay. O.Mo. delge- 
“sermek, yaymak”, Ma. tule- “döşemek”, Ko. tırı-<*töle- 
“sermek, döşemek” (Choi, 2019, s. 102). 

64. Uyg. tumşık, tumşuk “gaga”, MK tumşuk “gaga”, Çağ. 
tumşuk, tumşug “gaga, bir dağın burnu”, Nog. tumşık 
“hayvanın ağzı ve burnu”,  Tuv. dumçuk “gaga, burun”  Yak. 
tumul “burun, çıkıntı” (Tekin, 2013, s. 110). 

65. MK tuş- “karşılaşmak, rastlamak, uymak”, Trkm. dūş ay. 
Mo. tul- “dokunmak, erişmek, uzanmak”, tutulça- “birbirine 
dokunmak” (Tekin, 2013, s. 55). 

66. MK tūş- “etrafında, yanında, yakınında”, Trkm. dūş ay. Tuv. 
duş “karşı karşıya”, Çuv. tĭl “çevresinde, yakınında, 
hakkında” (Tekin, 2013, s. 55); AT *tüş//AK *tül-e, Hak. tus 
“yer, zaman, an”, Ko. tulē<*tül-e “etrafında” (Choi, 2019, s. 
102). 

67. G.Tk. tüş “düş”, Trkm. düyş ay.<*tǖş, Uyg., MK tüşe- “düş 
görmek”, Yak. tühüö-ay.<*tüşē-,Uyg. tül “düş”, Yak. tǖl ay., 
SUyg. tel ay.<*tül ?, tel tüse- “düş görmek” < *tüşe-, Tat. 
(Rad.) tölör- “uyuklamak, kestirmek”<*tüler- ,Çuv. tĩlĩk 
“düş, rüya”< *tülek <tül-ek, tillin- “düş görmek”<*tüle-n-
,tilir- “düş görmek; şekerleme yapmak” <*tüler- (Tekin, 
2013, s. 42); Osm. düş “hayal, rüya”, Kırg., Koyb., Sag. tüs 

--168--



“rüya”, Yak. tüsüö “rüya görmek”, tül “rüya”, Çuv. tülük, 
tölök “uyku, rüya”, tüllen “hayal etmek” ,Yak. tül “rüya”, 
tüsüö “düş görmek”, Ma. tolgin “rüya”, tolgi “rüya görmek”( 
Gombocz’dan akt. Ersoy, 2008, s. 127).  

68. Osm. tüş “öğle, öğle vakti, güpe gündüz” , Uyg., Çağ., Alt., 
Tel., Şor., Kaç., Küer., Tob. tüş “öğle, güney” Tat. töş, Başk. 
töş, Koyb. tüs, Kırg. tüs, Mo. düli “orta, öğle, gece yarısı”, 
Ma. dulin “orta, yarım, öğle”, Yuç. tu-li-lah, Tung. dolin, 
dulin “ortada”, dulının “vasıtasıyla, aracılığıyla”, Mac.  dél 
“öğle, güney” (Gombocz’dan akt. Ersoy, 2008, s. 129).  

69. Uyg. tüş ürün, meyva, ödül”; tüşlük “semereli, yemişli”, AT 
*tüş//AK *tul, Ko. tul “saman torbasını doldurmayan ürün” 
(Choi, 2019, s. 103). 

70. ET uruş “savaş”, Mo. uruldu- “yarışmak, müsabıklar için at 
yarışını başlatmak”, Kal. urldæ ay. (Poppe, 1994, s. 157).  

71. MK uşak “dedikodu, gevezelik”, CC. uyşah ay., Kzk., Kklp. 
Ösek ay.<*öşek, *oşak, Kırg. uşak ay., uşakta- “dedikodu 
etmek”, Mo. ol-gi- “dedikodu etmek”, Ḫal. olgi- “dedikodu 
etmek” (Tekin, 2013, s. 55). 

72. O.Tk., Uyg., MK, Ateb., Terc., IM, AH, Çağ. üküş “çok”, 
Yak. ügüs, üŋüs “çok, fazla”<*üküş, üksē, üksüö- 
“çoğalmak, artmak”<ükşē-<üküş-ē-, üksüy- ay.<*ükş -
<üküş- -, üksüt- // Uyg., MK ükli- “artmak”<ükül-i-, üklit - 
ettirgen, Şor. (Rad.) üktü- “çoğalmak”<*üklü-, Yak. üktüy- 
ay.<*üklǖ-<*ükl -,Kalıntı: MK (Kıpç.) ükil “çok, fazla” 
(Tekin, 2013, s. 40-41). 

73. MK üş- “toplanmak, bir araya gelmek”, Trkm. üyş- ay. Gag. 
ǖş- ay. Mo. üyilce- “toplanmak, doluşmak, birikmek” (Tekin, 
2013, s. 55). 

--169--



74. MK üşi- “üşümek”, üşik “soğuk”, Çağ., Osm. üşü- 
“üşümek”,  YUyg. üşşü- ay., Yak ülüy- “üşümek, 
donmak”<*üli-, ülüt- , Mo. ölçir “soğuğa dayanaklı veya 
soğuktan korkmayan kişi” < öl-çir (Tekin, 2013, s. 56). 

75. ET. yaş “taze, yeşil, genç, ömür”, Çuv. śul<*yal2 “ömür”, 
Mo., O. Mo. nilka “genç, küçük, taze, idraksiz”, Mo. 
nilagun<*nilawun<*ńalawūn “çiğ, müstekreh, pişmemiş 
balık tadında, iğrenç”, Bur. ńulgar<*nilugar<*nalugar 
“sümüksü, kaygan”= Go. nealun/ ńalun “taze, pişmemiş”= 
Ko. nalket “çiğ, pişmemiş” (Poppe, 1994, s. 122); AT 
*yāş//AK *nal, Ko. nar<*nal “taze, çiğ” (Choi, 2019, s. 126). 

76. Çağ., CC yaş “genç, çocuk, çocukluk devresi”, Mo. calagū 
“genç, gençlik”, Ev. calav ay. (<*calabū), AT *yaş//AK *cel-
, Ko. cyem-<*cer-m<*cel-m “genç”, MKo. cerm-< *cel-m 
ay. diy. cerm ay. (Choi, 2019, s. 131). 

77. ET. yaş “gözyaşı”, Çuv. śul “gözyaşı”, Mo., O.Mo. 
nilbusun< Ö.Mo. *ńalbusun “gözyaşı” (Poppe, 1994, s. 123).  

78. GT. yaşı- “parlamak, aydınlamak” = Çuv. şiş- ay. <*yılç- < 
*yalçı-, krş. KB. yalçık ay. <*yalçı-k = Mo. gilayi- 
“parlamak” (Tekin, 2013, s. 251). 

79. GT. yaşın “şimsek, yıldırım” < yaşı-n = Çuv. şişěm ay. < 
*yalçı-m (Tekin, 2013, s. 251). 

80. ET. yaşur- “örtmek, gizlemek”, Çağ. yaşun “saklamak”, Mo. 
dalda “gizli, kuytu”, O. Mo. dalda “şemsiye, korunak”, Bur. 
dalda “ortadan kaybolmak”, *dalda’dan = Ma. dali- “örtmek, 
görüşü kapatmak, gizlemek”, daliku “aravduvarı, örtü”, Ev. 
dal- “örtmek”, dalit ay. (Poppe, 1994, s. 122); Alt *dal2: TK. 
yaş-ur “saklamak, gizlemek, örtmek”, Jap. Yasiro “yerli 
ilahlara tapınmakiçin etrafı çit veya duvarla çevrilen yer, 
sonraki devirlerde böyle yerlere taoınaklar kurulmuştur” 

--170--



(Miller’den aktaran Tuna, 1992, s. 24); AT *yaş// AK *tal- 
“gizlemek” (Choi, 2019, s. 139).  

81. MK yemiş “yemiş, meyve, mahsul, aş”, KB, Çağ. yemiş ay., 
Trkm. imiş ay., Hak. nimis “tane”, Mac. gyümölcs (< Eski 
Bulg. *yimalç< *yemalç “yemiş”), Mo. cemis “meyva”, AT 
*yemiş//AK *yemil, Ko. yemur, yemır< * yemıl “yemiş, 
kuru ot, aş” (Choi, 2019, s. 124). 

ET. yetmiş, Çuv. şĭtmĭl “yetmiş” (Nauta’dan akt. Ersoy, 
2008, s. 143). 

3. Sonuç: 

Sonuç olarak iki yüzyıla yakın bir süredir Türkoloji alanında 
farklı görüşlere neden olan Altayistik konusu, günümüzde de hala 
akademik çalışmalara konu edilmektedir. Kimi araştırmacılar, 
Altayistliği savunmakta ve buna dair kanıtlarını bilim dünyasına 
sunmaktayken kimi araştırmacılar da bu tezi çürütmeye yönelik 
tanıklarını öne sürmektedir. Bu çalışmada ise Altayistlikle ilgili 
bütün araştırmacıların görüşleri sunulmuş olup Altayistliği savunan 
araştırmacıların konuyu ispat etmek üzere ileri sürdükleri ses 
denkliklerine ait örnekler bir araya getirilmiştir. 

Kısaltmalar 

AK Ana Korece 

A.Mo. Ana Moğolca 

AT Ana Türkçe 

Alt. Altay Türkçesi 

Az. Azerbaycan Türkçesi 

Bşk. Başkurt Türkçesi 

Bury. Buryatça 

CC Kodeks Kumanikus 
--171--



Çağ. Çağatay Türkçesi 

ÇM. Çagdas Mogolca 

Çuv. Çuvaşça 

EAT Eski Anadolu Türkçesi 

EÇuv. Eski Çuvaşça 

EDT Eski Dogu Türkçesi 

EJap. Eski Japonca 

EMo. Eski Moğolca 

ET. Eski Türkçe 

EToh. Eski Toharca 

Ev. Evence 

Evk. Evenkice 

GT Genel Türkçe 

Hak. Hakas Türkçesi 

Hal. Halaç Türkçesi 

Ḫal. Halha 

Hor. Tü. Horasan Türkçesi 

Jap. Japonca 

Kalm. Kalmukça 

Karç-Blk. Karaçay Balkar Türkçesi 

Kıpç. Kıpçakça 

Kırg. Kırgız Türkçesi 

Kklp. Karakalpak Türkçesi 

Klm. Kalmukça 
--172--



KMo. Klasik Moğolca 

Ko. Korece 

Krm. Kırım Türkçesi 

Kum. Kumuk Türkçesi 

Kzk. Kazak Türkçesi 

Mac. Macarca 

Ma. Mançuca 

Mo. Moğolca 

MKo. Modern Korece 

Mong. Monguor ? 

Nan. Nanayca 

Nog. Nogay Türkçesi 

O.Mo. Orta Moğolca 

OT Orta Türkçe 

Orh.T. Orhun Türkçesi 

Osm. Osmanlıca 

Özb. Özbek Türkçesi 

SUyg. Sarı Uygur Türkçesi 

Şor. Tel. Sor Teleüt 

Tat. Tatar Türkçesi 

TB Tuna Bulgarcası 

Trkm. Türkmen Türkçesi 

TT Türkiye Türkçesi 

Tuv. Tuva Türkçesi 
--173--



Türk. Türkçe 

Uyg. Uygurca 

VB Volga Bulgarcası 

YUyg. Yeni Uygur Türkçesi 

Yen. Yenisey 

Diğer Kısaltmalar 

ay. aynı 

BK Bilge Kagan 

MK Mahmud Kaşgari 

Çev. çeviren 

C. cilt 

 

Kaynakça 

 Akar, A. (2005). Türk dili tarihi. Ötüken. 

Caferoğlu, A. (2015). Türk dili tarihi. Altınordu. 

Ceylan, E. (1997). Çuvaşça çok zamanlı ses bilgisi. Türk Dil 
Kurumu. 

Choi, H.-W. (2019). Türkçe, Korece, Moğolca ve 
Mançu-Tunguzcanın karşılaştırmalı ses ve biçim bilgisi. Türk Dil 
Kurumu. 

Doerfer, G. (1984). The problem of rhotacism/zetacism. 
Central Asiatic Journal, 28, 36–42. 

Ercilasun, A. B. (2015). Başlangıçtan yirminci yüzyıla Türk 
dili tarihi. Akçağ. 

--174--



Eren, H. (1999). Rotasizm ve lambdasizm mi, yoksa zetasizm 
ve sigmatizm mi? Belleten, 47, 79–88. 

Ersoy, F. (2008). Türk-Moğol dil ilişkisi ve Çuvaşça 
(Yayımlanmamış doktora tezi). Gazi Üniversitesi, Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı. 

Gombocz, Z. (1991). Altay dillerinin fonolojisi üzerine. Türk 
Dili ve Edebiyatı Araştırmaları Dergisi, 6, 103–147. 

Ligeti, L. (1980). A propos du rhotacisme et du lambdacisme. 
Central Asiatic Journal, 24, 222–250. 

Poppe, N. (1960). Vergleichende Grammatik der altaischen 
Sprachen. Teil I. Vergleichende Lautlehre (Z. Kaymaz, Çev.) 
[Çeviri]. Fatih Ofset. 

Serebrennikov, B. A. (1971). Asli olan R midir, Z midir? (K. 
Erk, Çev.). Sovetskaya Tyurkologiya, 13–19. 

Şçerbak, A. M. (1987). Zetasizm-rotasizm meselesi ve 
Türkçe ile Moğolca arasındaki ilişkilere dair bazı düşünceler. 
Belleten, 281–288. 

Tekin, T. (2013). Makaleler 1 – Altayistik. Türk Dil Kurumu. 

Tuna, O. N. (1992). Altay dilleri teorisi, Türk Dünyası El 
Kitabı, c. 2, TKAE Yayınları, 7-58 

Yıldız, H. (2014–2015). Türkiye Türkçesi ağızlarında 
lambdasizm-sigmatizm meselesinin izleri. Gazi Türkiyat, 105–134. 

Yılmaz, E. (2015). Altay dilleri araştırmaları (çeviriler). 
Hacettepe Üniversitesi, Çağdaş Türk Lehçeleri ve Edebiyatları 
Bölümü. 

Yılmaz, E. (2018). İki binli yılların başında Altay dilleri 
araştırmaları: Çalışmalar, yöntemler, eğilimler. Turkic Linguistics 
and Philology, 1(1), 1–15. 

--175--



REŞİD FÂNÎ’NİN FÂNÎ ÇİÇEKLER ADLI 
ESERİNDE REŞİD AKİF PAŞA’NIN BİLİNMEYEN 

ŞİİRLERİ 

ŞEVKET ENES SAMANCIOĞLU1 

 

Giriş 

Osmanlı medeniyet tasavvurunda idari mekanizma ile edebî 
üretim, birbirinden kopuk olarak düşünülen ayrı sahalar değil; aksine 
birbirini besleyen ve tamamlayan iki aslî unsur olarak telakki 
edilmiştir. Devletin kuruluşundan yıkılışına kadar Osmanlı 
bürokrasisi, “seyfiye” (kılıç) ve “kalemiye” (kalem) sınıfları 
arasında edebî bir köprü kurmuş; devlet ricali sadece idari 
mesuliyetlerle yetinmeyip söz sultanı olmaya da gayret etmiştir. 
Padişahlardan sadrazamlara, valilerden taşradaki kaymakamlara 
kadar uzanan geniş bir yelpazede, idarecilik vasıflarını şairlik 
yeteneğiyle tezyin eden sayısız şahsiyet yetişmiştir. Klasik Türk 
edebiyatı tarihinde “Paşa Şairler” olarak adlandırılabilecek bu 

 
1 Dr. Öğr. Üyesi, Karabük Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, İslam Tarihi ve Sanatları 
Bölümü, Türk İslam Edebiyatı Ana Bilim Dalı, Orcid: 0000-0003-1554-3780 
Bu çalışma Prof. Dr. Hikmet ATİK danışmanlığında 25.09.2023 tarihinde 
tamamladığımız Reşid Fânî Hayatı ve Fânî Çiçekler Adlı Eseri (İnceleme-Metin) 
başlıklı doktora tezi esas alınarak hazırlanmıştır. 

BÖLÜM 7

--176--



zümre, devletin en buhranlı dönemlerinde dahi aruzun ahengine 
sığınarak hem şahsi ruh dünyalarını imar etmiş hem de Türkçenin 
ifade kudretine katkı sağlamışlardır. 

Bu köklü geleneğin son devirdeki en mümtaz 
temsilcilerinden biri, II. Meşrutiyet döneminin önemli devlet 
adamlarından Reşid Akif Paşa’dır. Şûrâ-yı Devlet Reisliği, Dahiliye 
Nazırlığı ve Sivas Valiliği gibi devletin üst kademelerinde görev alan 
Paşa, sadece başarılı bir bürokrat değil, aynı zamanda velut bir 
şairdir. Gençliğinden itibaren şiirle meşgul olan Paşa’nın, bir divan 
oluşturacak hacimde manzumeler kaleme aldığı bilinmektedir. 
Ancak Şehzadebaşı’ndaki konağında çıkan ve kaynaklarda “büyük 
Vefâ yangını” olarak geçen elim hadise neticesinde kütüphanesi ve 
şiirleri kül olmuştur. Bu yangın felaketi nedeniyle, geriye sadece 
hafızalarda kalan veya dostlarına gönderdiği mektuplarda yer alan 
sınırlı sayıda manzume kalmıştır. 

Reşid Akif Paşa’nın yangından arta kalan bu sınırlı edebî 
mirasını tespit etmek ve bir araya getirmek amacıyla yakın dönemde 
kıymetli akademik çalışmalar yapılmıştır. Bu kapsamda Seyit Yavuz, 
Paşa’nın İbnülemin Mahmut Kemal İnal’a yazdığı mektupları ve bu 
mektuplarda yer alan şiirleri neşrederek Paşa’nın devrin edipleriyle 
kurduğu edebî diyaloğu ortaya koymuştur (Yavuz, 2020). Benzer 
şekilde Necmi Atik ise Ahmed Remzi Akyürek ve Elmalılı 
Muhammed Hamdi Yazır’ın şahsi arşivlerinde yer alan, Paşa’ya ait 
yayımlanmamış gazeller ile bunlara yazılan nazire, tahmis ve 
taştîrleri ilim âlemine kazandırmıştır (Atik, 2023). Her iki çalışma 
da Paşa’nın kayıp mirasının parçalarını birleştirmek adına büyük 
önem arz etmektedir. Ancak yapılan literatür taramasında, Paşa’nın 
Sivas Valiliği dönemindeki yakın bürokratik maiyetinden biri olan 
Reşid Fânî Bey’in ve onun eserinde yer alan Reşid Akif Paşa’ya 
yaptığı tahmisler henüz bu bağlamda değerlendirilmemiştir. 

Reşid Akif Paşa’nın edebî şahsiyetini belirgin kılan en 
önemli özelliklerinden biri, konağını devrin şair ve ediplerine açarak 

--177--



bir “edebî mahfil” haline getirmesidir. İbnülemin Mahmud Kemal 
İnal’ın Son Asır Türk Şairleri adlı eserinde bizzat şahitliğiyle 
aktardığına göre; Paşa, zeki, nazik ve dil-nevâz bir üsluba sahiptir. 
Paşa’nın edebî iletişimde dikkat çeken bir diğer hususiyeti ise 
yazdığı gazelleri edebî çevresindeki dostlarına göndererek, onlardan 
bu şiirlere “nazire” veya “tahmis” yazmalarını ısrarla talep etmesidir. 
(İnal, 2002a, s. 1885) 

Reşid Akif Paşa’nın Sivas Valiliği (1902-1908) döneminde, 
vilayete bağlı Erbaa, Mecitözü ve Gümüşhacıköy kazalarında 
kaymakamlık görevinde bulunan Reşid Fânî Bey, idari amiri olan 
Paşa’ya duyduğu saygıyı, onun gazellerine “tahmis” yazarak edebî 
bir düzleme taşımıştır. Bu çalışmanın temel amacı; Reşid Fânî 
Bey’in Fânî Çiçekler adlı eserinden hareketle, Paşa’nın yangında 
yok olduğu düşünülen edebî mirasına katkı sağlamaktır. Çalışmada, 
Reşid Akif Paşa’nın şiirlerini tahmis yoluyla muhafaza eden Reşid 
Fânî Bey ve eseri tanıtılacak; bu sayede Paşa’ya ait bilinmeyen 
manzumeler gün yüzüne çıkarılarak literatüre kazandırılacaktır. 

Reşid Akif Paşa’nin Hayati ve Edebî Şahsiyeti 

Hayatı ve Devlet Hizmetleri 

Asıl adı Mustafa Salih Reşid olan Reşid Akif Paşa, 1279 
(1863) yılında Yanya’da dünyaya gelmiştir. Babası, Arnavutluk’un 
köklü ailelerinden Kalkandelen Hanedanı’na mensup, Şûrâ-yı 
Devlet Reisliği ve çeşitli vilayetlerde valilik yapmış olan Vezir 
Mehmed Akif Paşa’dır. Aile geleneğine uygun olarak iyi bir eğitim 
gören Paşa, bir süre Galatasaray Sultanîsine devam etmiş; ayrıca 
özel hocalardan Arapça, Farsça, tarih, coğrafya, matematik ve 
Fransızca dersleri alarak çok yönlü bir entelektüel altyapı 
kazanmıştır (İnal, 2002a, s. 1883). 

Devlet hizmetine 1882 yılında Bâbıâlî Âmedî Kaleminde 
başlayan Reşid Akif Paşa, gösterdiği liyakat sayesinde hızla 
yükselmiş; Şûrâ-yı Devlet azalığı ve Mülkiye Dairesi azalığı gibi 

--178--



kritik görevlerde bulunmuştur. Ancak onun idari kariyerindeki en 
parlak ve bu çalışmaya zemin teşkil eden dönemi, 1902-1908 yılları 
arasında yürüttüğü Sivas Valiliğidir. Kaynakların belirttiğine göre 
Paşa, Sivas’ta sadece rutin idari işleri yürütmekle kalmamış; 
eşkıyalık olaylarını bitirerek asayişi sağlamış, Soğuk Çermik gibi 
imar faaliyetlerine imza atmış ve halkın büyük sevgisini kazanmıştır 
(Üçer, 1989, s. 13). 

II. Meşrutiyet’in ilanıyla (1908) kısa bir süre Dahiliye 
Nazırlığı görevine getirilen Paşa, daha sonra Âyan Meclisi azalığı, 
Şûrâ-yı Devlet Reisliği ve Damad Ferid Paşa kabinesinde Meclis-i 
Vükelâ memuriyeti gibi üst düzey görevler üstlenmiştir. Yakalandığı 
karaciğer rahatsızlığı nedeniyle 15 Nisan 1920 tarihinde İstanbul’da 
vefat eden Reşid Akif Paşa, Fatih Camii haziresinde babasının 
yanına defnedilmiştir (İnal, 2002a, s. 1883). 

Edebi Yönü ve Yok Olan Mirası 
Reşid Akif Paşa, Osmanlı devlet teşkilatında idari mesuliyet 

ile sanat zevkini şahsında birleştiren, resmi yazışmaların ciddiyeti ile 
şiirin inceliğini harmanlayan “bürokrat şair” tipolojisinin devrindeki 
seçkin temsilcilerinden biridir. Gençliğinden itibaren klasik Türk 
edebiyatı geleneğine bağlı kalarak şiirle meşgul olan Paşa; gazel, 
kaside, murabba ve kıta nazım şekillerinde eserler vermiştir. 
Şiirlerinde aruz veznini başarıyla kullanan Paşa, “Lisân-ı Osmanî”ye 
sadık kalmakla birlikte, devrine göre sade ve anlaşılır bir dil 
kullanmaya özen göstermiştir. 

Paşa’nın edebî üslubu incelendiğinde; hakîmâne, şûhâne ve 
rindâne bir söyleyişin hakim olduğu görülür. İbnülemin Mahmud 
Kemal İnal, onun bu üslubunu “Zeki, nazik, dilnevaz” olarak tavsif 
etmiş ve Paşa’nın muhatabını cezbeden bir ifade kudretine sahip 
olduğunu belirtmiştir (İnal, 2002a, s. 1884). Ancak Reşid Akif 
Paşa’nın edebî mirası, ne yazık ki büyük bir trajediyle 
gölgelenmiştir. Paşa’nın bir divan oluşturacak hacimdeki şiirleri, 

--179--



Şehzadebaşı’ndaki konağında çıkan ve Vefa Yangını olarak bilinen 
elim hadise neticesinde kütüphanesiyle birlikte kül olmuştur. 

Günümüze ulaşan şiir sayısı üzerine yapılan literatür 
çalışmaları, bu kaybın boyutunu ve kalan mirasın dağılımını net bir 
şekilde ortaya koymaktadır. Yakın zamana kadar Reşid Akif 
Paşa’nın yayımlanan ve bilinen şiir sayısı yedi adetten ibaretti. Bu 
şiirlerin dördü İbnülemin Mahmud Kemal İnal’ın Son Asır Türk 
Şairleri eserinde, ikisi İstanbul Belediyesi Kütüphanesi Atatürk 
Kitaplığı’nda, biri ise Bursalı Mehmed Tahir’in Osmanlı Müellifleri 
adlı eserinde yer almaktadır. İstanbul Belediyesi Atatürk 
Kitaplığı’nda bulunan mektup ve şiirler Seyit Yavuz tarafından 
neşredilmiştir (Yavuz, 2020, s. 323). 

Necmi Atik tarafından yapılan araştırmalar neticesinde ise bu 
külliyata sekiz adet yayımlanmamış gazel daha eklenmiştir. Bu yeni 
tespit edilen şiirlerin beşi, Paşa’nın 1905-1917 yılları arasında 
Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır’a gönderdiği mektuplarda; diğer 
üçü ise Amasya Beyazıt Kütüphanesi’nde bulunan, Ahmed Remzi 
Akyürek’in derlediği Mecmû’a-i Eş’âr ve Fevâid adlı eserde 
kayıtlıdır (Atik, 2023, s. 219). Böylece literatürde Paşa’ya ait olduğu 
bilinen toplam şiir sayısı on beşe yükselmiştir. Ayrıca Paşa’nın 
şiirlerine yazılan üç nazire, bir tahmis ve bir taştîr de bu edebî 
halkanın diğer ürünleri olarak tespit edilmiştir. 

Bu çalışmada ele alınan Reşid Fânî Bey’in Fânî Çiçekler adlı 
eseri, işte bu on beş şiirlik mirasa eklenecek yeni bir halkayı, yani 
Paşa’ya ait on altıncı şiiri ve bilinen bir şiirin yeni bir varyantını gün 
yüzüne çıkarmaktadır. Böylelikle, yangın felaketiyle yok olduğu 
düşünülen Reşid Akif Paşa divanından bir parça daha Fânî Çiçekler 
sayesinde günümüze ulaşmış ve kayıt altına alınmış olmaktadır. 

Reşid Akif Paşa’nın Reşid Fânî ile Hukuku 

Osmanlı’nın son dönemi ile Cumhuriyet’in ilk yılları 
arasında köprü vazifesi gören şahsiyetlerden biri olan Reşid Fânî 

--180--



Bey2, hem mülki idare amiri hem de şair kimliğiyle dikkat 
çekmektedir. Mülkiye Mektebinden mezun olduktan sonra devlet 
hizmetine giren Reşid Fânî, Anadolu’nun çeşitli vilayetlerinde 
kaymakamlık görevlerinde bulunmuştur. Onun biyografisi, özellikle 
bu çalışmanın ana eksenini oluşturan Sivas Valisi Reşid Akif Paşa ile 
olan mesaisi bakımından önem arz eder. 

Reşid Fânî Bey, Reşid Akif Paşa’nın Sivas Valiliği (1902-
1908) yürüttüğü dönemde, vilayete bağlı Erbaa, Mecitözü ve 
Gümüşhacıköy kazalarında kaymakam olarak görev ifa etmiştir. 
Ancak bu iki isim arasındaki ilişki, yalnızca resmi bir ast-üst 
ilişkisinden ibaret kalmamış; müşterek bir edebî zevk zemininde 
“hami ve şair” münasebetine evrilmiştir. Nitekim Reşid Fânî, kaleme 
aldığı Şikâyetnâme adlı manzumesinde bu durumu açıkça dile 
getirmiştir. Meslek hayatında uğradığı haksızlıkları ve maruz kaldığı 
iftiraları anlattığı bu manzumede Fânî, Reşid Akif Paşa dönemini 
adeta bir “asr-ı saadet” olarak tasvir eder. Paşa’nın idaresi altında 
geçirdiği altı yılı iftiharla yâd eden şair, o günlerde “Vali Reşid 
Akif’in koruyucu kanatları altında” (zîr-i cenâhında) mesut ve 
kedersiz olduğunu; Paşa’nın adalet dağıtmak için her daim hazır 
bulunan güvenilir bir devlet adamı olduğunu şu mısralarla kayda 
geçirmiştir: 

Vali Reşîd ʿÂkif’in zîr-i cenâhında ben  

Altı sene kaymakam kaldım ise bî-minen  
Müftehir ü şen idim görmedim asla mihen  

Çünkü müheyyâ idi ʿadl için ol mu’temen  

Çıkdı fakat nâ-gehân bir sürü şantajcılar  

 
2 Reşid Fânî Bey’in hayatı, edebi şahsiyeti ve eserleri hakkında ayrıntılı bilgi için 
bkz. Samancıoğlu, Ş. E. (2023). Reşid Fânî Hayatı ve Fânî Çiçekler Adlı Eseri 
(İnceleme-Metin) [Doktora Tezi]. Necmettin Erbakan Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü; Samancıoğlu, Ş. E. (2024). Divançe-i Fanî. İlahiyat Kitap. 
 

--181--



Süslü ifâdât ile milleti aldatdılar (Samancıoğlu, 2023, s. 
873). 

Fânî Çiçekler 

Reşid Fânî’nin Fânî Çiçekler adını verdiği ve bu bildirinin 
temel kaynağını teşkil eden eser, şairin çocukluk yıllarından 
başlayarak 1919 yılına kadar kaleme aldığı manzumeleri ihtiva eden 
kıymetli bir el yazmasıdır. Eser, muhtevası itibarıyla sadece bir şiir 
mecmuası olmanın ötesinde; Reşid Fânî’nin edebî tekamülünü ve 
eser içerisinde verdiği bilgilerle şairin biyografik serüvenini ortaya 
çıkartmamızı sağlaması bakımından da önem arz etmektedir.  

Yazma eserin içeriği incelendiğinde; şairin hem klasik Divan 
şiiri geleneğine bağlı aruzlu şiirler hem de döneminin yenileşme 
hareketlerinden ve Millî Edebiyat zevkinden izler taşıyan 
manzumeler kaleme aldığı görülmektedir. Ancak eserin bu çalışma 
açısından en müstesna yönlerinden birisi, Reşid Fânî’nin idari amiri 
Reşid Akif Paşa’nın gazellerine nazire ve tahmis formunda yazdığı 
şiirleri barındırmasıdır. Fânî Çiçekler’de yer alan bu tahmisler, 
Reşid Akif Paşa’nın yangında kaybolduğu düşünülen gazellerini 
“zemin şiir” olarak bünyesinde muhafaza etmiş ve günümüze 
ulaşmasını sağlamıştır. 

Fânî Çiçekler’de Yer Alan Tahmisler ve Reşid Akif Paşa’ya Ait 
Manzumeler 

Bu bölümde, Reşid Fânî Bey’in Fânî Çiçekler adlı eserinde 
tespit edilen ve Reşid Akif Paşa’nın gazellerine yapılan iki adet 
tahmis ele alınacaktır. Paşa’nın kayıp divanından günümüze ulaşan 
nadir örnekleri ihtiva eden bu manzumeler, hem yazılış gerekçeleri 
hem de dönemin edebî atmosferini yansıtmaları bakımından 
kıymetlidir. 

Paşa’nın Arzusu Üzerine Kaleme Alınan Tahmis 

--182--



Kaynaklarda Reşid Akif Paşa’nın şairlerle dostluk kurmayı 
sevdiği, şiirlerini başkalarına gönderip okutmaktan zevk aldığı ve 
konağını şairlere açtığı sıklıkla zikredilmektedir. Paşa’nın edebî 
şahsiyetinin en bariz vasıflarından biri de, kendi gazellerine nazire 
veya tahmis yazılmasını arzu etmesidir. Sivas Valiliği esnasında bu 
arzu, maiyetindeki kaymakamı Reşid Fânî Bey nezdinde de karşılık 
bulmuştur. 

Reşid Akif Paşa, Reşid Fânî’den bir gazelini tahmis etmesini 
bizzat istemiştir. Bu talep üzerine kaleme alınan ve Fânî Çiçekler 
adlı eserde “Tahmis-i Gazel-i Reşid Akif Paşa” başlığı ile kaydedilen 
manzumenin derkenarına şair tarafından; “Paşa-yı müşârun ileyhin 
arzularına binâen tahmis edilmiştir.” notu düşülmüştür. Bu ifade, 
manzumenin telif sebebini ve Paşa’nın tahmis geleneğine verdiği 
ehemmiyeti açıkça ortaya koymaktadır. 

Fânî Çiçekler eserinin 81. sayfasında kayıtlı olan ve 
Fâʿilâtün Fâʿilâtün Fâʿilâtün Fâʿilün vezniyle kaleme alınan bu 
manzume, Reşid Akif Paşa’nın edebî şahsiyetini yansıtan güçlü bir 
gazelin tahmis yoluyla genişletilmiş halidir. Manzumenin sonunda 
yer alan “2 Temmuz 1322 (15 Temmuz 1906): Hacıköy” kaydı, 
eserin Reşid Fânî’nin Gümüşhacıköy Kaymakamlığı ve Reşid Akif 
Paşa’nın Sivas Valiliği döneminde yazıldığını tarihsel olarak da 
belgelemektedir. 

Manzumenin zemin şiirini oluşturan Reşid Akif Paşa’ya ait 
beyitler (bentlerin son iki mısrası) incelendiğinde; şairin rindâne ve 
hakîmâne bir üsluba sahip olduğu görülmektedir. Paşa, gazelinde 
dünya hayatının geçiciliğini (üç günlük hayat), makam ve 
mevkilerin aldatıcılığını ve asıl önemli olanın “hoş bir sadâ” 
bırakmak olduğunu vurgulamıştır. Özellikle dördüncü bentte yer 
alan “Fıtraten bir hak-perestârım ki tefrîk eylemem / Bir fakîri bir 
ğanîden hod-perestân ağlasın” dizeleri, Paşa’nın bir devlet adamı 
olarak adalet ve eşitlik ilkesine verdiği önemi şiir diliyle beyan 
etmesi bakımından dikkat çekicidir. 

--183--



Reşid Fânî Bey ise tahmis mısralarında (bentlerin ilk üç 
mısrası), Paşa’nın bu duygu dünyasına başarıyla eşlik etmiş; onun 
hüznünü, yalnızlığını ve felsefi derinliğini kendi mısralarıyla 
pekiştirmiştir. Manzumenin dikkat çeken bir diğer hususiyeti ise 6. 
bendidir. İlk 5 bentte Paşa’nın gazelini tahmis eden Reşid Fânî, gazel 
bittikten sonra manzumeye bir “dua bendi” (tezyîl) eklemiştir. 
Tamamı kendisine ait olan bu son bentte Fânî, “Ey vezîr-i ʿ âlem-ârâ” 
(Ey dünyayı süsleyen vezir) hitabıyla doğrudan Paşa’ya seslenmiş; 
kendi gözyaşlarını şiirine mürekkep (midâd) ettiğini belirterek 
Paşa’nın himayesinde bulduğu huzuru dile getirmiştir. Her iki şairin 
de “Reşid” mahlasını taşıması, manzumede “tecrid” sanatını andıran 
zarif bir isim birliği ve edebî bütünlük sağlamıştır. 

Reşid Akif Paşa’nın arzusu üzerine tahmis formunda kaleme 
alınan bu manzumenin tam metni aşağıda sunulmuştur. Tahmis 
geleneği uyarınca; bentlerin ilk üç mısrası Reşid Fânî Bey’e, zemin 
şiiri oluşturan son iki mısra (beyitler) ise Reşid Akif Paşa’ya aittir: 

 

Tahmîs-i Gazel-i Reşid ʿÂkif Paşa 
Fâʿilâtün Fâʿilâtün Fâʿilâtün Fâʿilün 

1 Bâdbân-ı himmeti açmış felek siz şevk edin 
Zevrak-ı ikbâli bir vefk-i emel siz sevk edin 

Varsa bir endişeniz bahr-ı safâda gark edin 

Ey hezârân ârzûyan-ı vatan siz zevk edin 
Derd-i hicr-i yâr ile her dem gariban ağlasın 

 
2 Bir zamân bâğ-ı irem içre yaşarken kâm-ran 

Nev-bahâr-ı ʿömrüm oldu şimdi hem-hâl-i hazan 
Çeşm-i hayretle bana ağlar iken eflâkiyân 

Ber-tarâf-sâz-ı gumûm olsun gülüp bigânegân 

--184--



Hâl-i ehl-i hâle hep hâl-âşinâyân ağlasın 
 

3 Yeʾs ile ʿömr-i ʿazîz olmuş idi düşümde yâr 
Nazra-i latifle ihyâ etdi bir ʿâlî-tebâr  

Ter-zebân oldum yine ebkem iken bî-ihtiyar 
Dil bir ateşzârdır eşkim mesil-i cûybâr 

Cemʿ-i ezdâd eyledim âteş-zebânân ağlasın 

 
4 Gördüm âsâr-ı fenâ ekvânı taʿmîk eylemem 

Etse de bast-ı bedâyiʿ meyli tevsîk eylemem 
Olsa da sûretde çirkin hakkı temhîk eylemem 

Fıtraten bir hak-perestârım ki tefrîk eylemem 
Bir fakîri bir ğanîden hod-perestân ağlasın 

 

5 Külfet-i âlâyişe değmez şu üç günlük hayât 
Nîk-hûlardan kalır bâkî kalırsa hâtırât 

Bak ne telmîh eyliyor bir şâʿir-i ʿulvî nükât 
Öyle imrâr et Reşîdâ ʿömrünü baʿde’l-vefât 

Kâfirân âh eylesin gebr u müselmân ağlasın 
 

6 Ey vezîr-i ʿâlem-ârâ-yı meʿâlî iʿtiyâd 

Ağlayıp gözyaşımı eşʿârıma etdim midâd 
Sâye-i lutfunda şâd oldu Reşîd-i ġam-nihâd 

ʿÖmr u ikbâlin saʿâdet içre etsin izdiyâd 
Yâd-ı enʿâmınla her dem kalb-i şükrân ağlasın 

2 Temmuz 1322: Hacıköy 

--185--



Sivas Valilik Konağında Bir Edebi Meclis 

Reşid Fânî’nin eserinde yer alan ikinci tahmis, Sivas Valilik 
konağının o dönemde adeta bir edebiyat mahfili hüviyetinde 
olduğunu ve bürokratik kadronun sanat zemininde nasıl bir araya 
geldiğini göstermesi bakımından dikkate şayandır. Reşid Fânî’nin 
manzumesine düştüğü “Paşa-yı müşârun ileyhin bu gazel-i 
mutasavvıfânesini kâtib-i husûsiyyesi Sâmih Fethi Bey tahmis 
eylemiş olduğundan...” şeklindeki kayıttan anlaşıldığı üzere; 
Paşa’nın hususi kâtibi Sâmih Fethi Bey3, Reşid Akif Paşa’nın 
mutasavvıfâne bir gazeline tahmis yazmış; bu edebî halkaya dahil 
olan Reşid Fânî de aynı gazel üzerine, Sâmih Bey’in şiirine nazire 
suretinde bir tahmis daha kaleme almıştır. Reşid Fânî, bu tahmisin 
Reşid Akif Paşa’ya Sâmih Fethi Bey’in tahmisi ile birlikte takdim 
edildiğini ifade etmiştir. 

Fâʿilâtün Fâʿilâtün Fâʿilâtün Fâʿilün vezniyle kaleme alınan 
bu manzume, ilk tahmisten farklı olarak daha tasavvufi ve hikemî bir 
muhteva taşımaktadır. Zemin şiiri oluşturan Reşid Akif Paşa’ya ait 
beyitlerde; hakikat arayışı, varlığın özünü kavrama (tahkik) ve Hakk 
ile Batıl’ın ayrışması gibi meseleler ele alınmıştır. Özellikle “Nûr-ı 
raʾyimle bütün esrârı tahkîk eyledim” ve “Zîr u bâlâ-yı Kitâbullâh’ı 
taʿmîk eyledim” mısraları, Paşa’nın sadece bir idareci değil, aynı 
zamanda varlık âlemini Kur’an ve irfan ışığında yorumlayan bir 
mütefekkir olduğunu göstermektedir. 

 
3 Asıl adı Mehmed Sâmih Fethi olan ve Cumhuriyet döneminde M. Turhan Tan 
(1885-1939) imzasıyla tanınan yazar, aslen Sivaslıdır. Ahmet Fethi Bey’in oğlu 
olan Sâmih Fethi, Reşid Akif Paşa’nın Sivas Valiliği sırasında hususi kâtipliğini 
yapmış; bu vesileyle Reşid Fânî Bey ile de tanışıklık kurmuştur. Paşa’nın 
yanındaki görevinin ardından Sivas vilayet gazetesinde başyazarlık, Türkçe ve 
tarih öğretmenliği gibi vazifelerde bulunmuştur. Millî Mücadele yıllarında Sivas 
Kongresi’ne katılarak milletvekili seçilmiş, Üsküdar mutasarrıflığı yapmış ve 
Cumhuriyet ile Tan gazetelerinde yazılar kaleme almıştır. Özellikle tarihi 
romanlarıyla tanınan Sâmih Fethi Bey, 1939 yılında vefat etmiş ve Edirnekapı 
Şehitliği’ne defnedilmiştir. (İnal, 2002b, s. 2416) 

--186--



Reşid Fânî Bey, Paşa’nın bu yüksek felsefi ifadelerine aynı 
şekilde mukabele etmiştir. Tahmisin ilk bendinde geçen “Len terânî 
emrini eşyâya tatbîk eyledim” dizesiyle, Hz. Musa’nın Tur 
Dağı’ndaki tecelli isteğine ve aldığı “Beni göremezsin” cevabına 
(A’râf Suresi, 143. ayet) telmihte bulunmuştur. 

Manzumenin altıncı ve son bendi ise Reşid Fânî’nin edebî 
nezaketini gösteren bir “tezyîl” (ekleme) kısmıdır. Burada şair, 
“Eyleyip tahmisini tanzîr cenâb-ı Sâmih’in” diyerek, yazdığı şiirin 
Sâmih Fethi Bey’e bir nazire olduğunu belirtmiş; Paşa’yı ise “şems-
i lâmih” (parlayan güneş) ve “Kenz-i lâ-yefnâ” (tükenmez hazine) 
sıfatlarıyla övmüştür. 

Paşa’nın huzuruna takdim edilen bu müşterek manzumede; 
ilk beş bentte italik yazılan mısra ve beyitler Reşid Akif Paşa’ya 
aittir. Altıncı bent ise tamamen Reşid Fânî’ye aittir: 

Tahmîs-i Ġazel-i Dîger 
Fâʿilâtün Fâʿilâtün Fâʿilâtün Fâʿilün 

1 Asfiyâyı tâ Safiyyullâh’a tensîk eyledim 

Len terânî4 emrini eşyâya tatbîk eyledim 
Bir hayâ-yı Hak ile ekvânı teşrîk eyledim 

Bikr-i fikrimle sütûr-ı aşkı tenmîk eyledim 
Nûr-ı raʾyimle bütün esrârı tahkîk eyledim 

 

 
4 İktibas yapılan ayetin tamamı mealen şu şekildedir: 
“Mûsâ, belirlediğimiz yere (Tûr’a) gelip Rabbi de ona konuşunca, “Rabbim! Bana 
(kendini) göster, sana bakayım” dedi. Allah da, “Beni (dünyada) katiyen 
göremezsin. Fakat (şu) dağa bak, eğer o yerinde durursa sen de beni görebilirsin.” 
dedi. Rabbi, dağa tecelli edince onu darmadağın ediverdi. Mûsâ da baygın düştü. 
Ayılınca, “Seni eksikliklerden uzak tutarım Allah’ım! Sana tövbe ettim. Ben 
inananların ilkiyim” dedi.” Aʿrâf 7/143. 

--187--



2 Ser-be-ser etdikçe şîvengâhı böyle iktinâh 
Âşinâlar içre kaldım bir ġarîb-i Hak-penâh 

Matlabımca yok henüz şeydâ dile ârâmgâh 
Meşrebimce bulmadım bir ʿârif-i billâh âh 

Kâʾinâtı mezheb-i ʿirfâna tesvîk eyledim 
 

3 Eylerim takdîs-i hayretle o ʿulvî fıtratın 

Eylerim tahdîs-i hürmetle lisân-ı kudretin 
Bilmedi bir kalb-i ʿârif şübhesiz mâhiyyetin 

Etmedi takdîr-i ber-hâlis ʿıyârıñ kıymetin 
Dehri ben sencîde-i mîzâna tedkîk eyledim 

  
4 Zâtını gördüm münezzeh kâʾinâtı seyredip 

Anladım sırr-ı vücûb-ı mümkinâtı seyredip 

Mest-i şükrânım şu kudsî sânihâtı seyredip 
Vechine bakdım hurûf-i ʿâliyâtı seyredip  

Zîr u bâlâ-yı Kitâbullâh’ı taʿmîk eyledim 
 

5 Hak gelir bâtıl zehûk eyler her işde dâʾimâ 
Şems-i ʿâlem-tâb ile zâʾil şeb-i zulmet-nümâ 

İşte halletdi bu râzı şâʿir-i müşkil-güşâ 

Bir bilip asl-ı vücûd-ı ʿâlemi ser-tâ-be-pâ 
Hakk’ı bâtıldan Reşîdâ böyle tefrîk eyledim 

 
6 Ey vezîr-i ʿâlem-ârâ çok mu olsam mâdihin 

Nûrunu tasvîre yeltensem o şems-i lâmihiñ 

--188--



Kenz-i lâ-yefnâyı5 hikmetdir Reşîdâ sânihin 
Eyleyip tahmîsini tanzîr cenâb-ı Sâmih’in 

Ben de ol şiʿr-i zarîfi kalbe tatvîk eyledim 
3 Temmûz 1322: Hacıköy 

Reşid Akif Paşa’nın bu tahmise zemin teşkil eden gazeli, 
daha önce Necmi Atik tarafından Ahmed Remzi Akyürek’in 
Mecmû’a-i Eş’âr ve Fevâid adlı eserinden hareketle yayımlanmıştır 
(Atik, 2023, ss. 225-226). Ancak söz konusu neşir ile Fânî Çiçekler 
nüshası karşılaştırıldığında, metnin anlam dünyasını doğrudan 
etkileyen önemli farklılıklar tespit edilmiştir. 

Bu farklılıkların Ahmed Remzi Akyürek nüshasındaki 
müstensih hatasından mı yoksa yayına hazırlayan araştırmacının 
okuma tercihinden mi kaynaklandığı kesin olarak tespit 
edilememekle birlikte; Fânî Çiçekler nüshasındaki ibarelerin 
bağlama, vezne ve divan şiiri estetiğine çok daha uygun düştüğü 
görülmektedir. Tespit edilen temel farklılıklar ve Fânî Çiçekler’in 
sunduğu doğru okumalar aşağıda maddeler halinde açıklanmıştır: 

1. Bikr-i fikrimle / Bekr-i fikrimle: Gazelin matla beytinde 
geçen ve Divan şiirinde “el değmemiş, taze, orijinal fikir/hayal” 
manasına gelen “Bikr-i fikir” terkibi, mevcut neşirde “Bekr” 
şeklinde okunmuştur. Bizim “bikr” şeklinde okuduğumuz bu ifade 
şairin “aşk satırlarını taze ve orijinal fikirlerle süslediğini” ifade 
etmesi bakımından bağlama tam oturmaktadır. 

2. Takdîr-i ber-hâlis ʿ ıyârın / Takdîr bir halas ‘ayârın: Gazelin 
ikinci beytinde geçen “Etmedi takdîr-i ber-hâlis ʿıyârın kıymetin” 
mısrasındaki “ber-hâlis ayâr” (halis/saf ayar üzere olan) tamlaması, 
diğer neşirde “bir halas” (bir kurtuluş) şeklinde okunmuştur. 
Paşa’nın “değerinin saf ayarının takdir edilmediğinden” yakındığı 

 
5 İktibasta bulunulan hadis-i şerifin tamamı mealen şu şekildedir: “Kanaat, 
tükenmez bir hazinedir.” Aclûnî, Keşfü’l-hafâ, 2/102. 

--189--



bu beyti, “halas” kelimesiyle anlamlandırmak mümkün 
görünmemektedir. 

3. Sencîde-i Mîzâna / Sencîde-i Mîzân: Aynı beyitteki 
“sencîde-i mîzâna” (teraziye vurulmuş/tartılmış) ibaresi, vezin ve 
cümle akışı gereği yönelme hâl eki (-a) almalıdır. Fânî Çiçekler’den 
yaptığımız okuma bu gramer detayını muhafaza ederken, diğer 
neşirde kelime eksik okunmuştur. 

4. ʿârif-i billāh / ‘ârif-i dil-vâh: Tasavvuf literatüründe 
“Allah’ı bilen, irfan sahibi” manasında yaygın olarak kullanılan 
“Ârif-i billâh” terkibi, mevcut neşirde “Ârif-i dil-vâh” şeklinde 
okunmuştur. Metnin tasavvufi dokusu ve “Meşrebimce 
bulmadım...” ifadesi dikkate alındığında, şairin aradığı kişinin bir 
“Ârif-i billâh” olduğu aşikârdır. 

5. Zîr u bâlâ-yı Kitâbullâh’ı / Zîr-i veylâ-yı Kitâbullâh’ı: 
Dördüncü beyitte yer alan ve Kur’an-ı Kerim’in derinlemesine 
incelendiğini anlatan “Zîr u bâlâ-yı Kitâbullâh’ı” (Allah’ın 
kitabının altını ve üstünü / her yanını) ifadesi, diğer neşirde “Zîr-i 
veylâ-yı” şeklinde okunmuştur. “Veylâ” kelimesinin buradaki anlam 
bütünlüğünü bozduğu, buna karşın “zîr u bālā” (alt-üst) 
ikilemesinin “ta’mîk etmek” (derinleşmek) fiiliyle uyum içinde 
olduğu açıktır. 

6. Asl-ı vücûd-ı ʿâlemi / Asl-ı vücûd-i ‘âlimi: Gazelin makta 
beytinde geçen “asl-ı vücûd-ı ʿâlemi” (âlemin varlığının 
aslı/kökeni) tamlaması, diğer neşirde “vücûd-i âlimi” (âlimin 
varlığı) şeklinde okunmuştur. Şairin vahdet-i vücud neşvesiyle 
“varlığın aslını bir bilmesi”, şahıslardan (âlim) ziyade kozmik bir 
bütüne (âlem) işaret ettiğini göstermektedir. 

Sonuç 

Osmanlı devlet geleneğinde “Paşa Şairler” silsilesinin son 
halkalarından biri olan Reşid Akif Paşa, hem mülki idaredeki 
dirayeti hem de klasik şiir zevkine olan vukûfiyeti ile devrinin 

--190--



müstesna şahsiyetlerindendir. Ancak Paşa’nın Şehzadebaşı’ndaki 
konağında meydana gelen elim yangın, onun mürettep divanını kül 
etmiş ve edebî mirasının büyük bir kısmının tarihin karanlığına 
gömülmesine neden olmuştur. Bu kayıp, Türk edebiyatı tarihi 
açısından telafisi güç bir boşluk teşkil etmektedir. 

Günümüzde yapılan akademik çalışmalarda, Paşa’nın 
yangından kurtulan veya mektuplar yoluyla dostlarına emanet ettiği 
şiirlerin tespiti üzerine araştırmalar yapılmıştır. Bu kapsamda 
araştırmacıların gayretleriyle; literatürde Paşa’ya ait olduğu bilinen 
toplam on beş adet manzume kayıt altına alınabilmiştir. 

Bu çalışmada ise Reşid Akif Paşa’nın Sivas Valiliği 
döneminde maiyetinde kaymakam olarak görev yapan Reşid Fânî 
Bey’in Fânî Çiçekler adlı eserde tespit edilen ve Paşa’nın gazellerine 
yapılan iki adet tahmis, Paşa’nın kayıp mirasının izini sürmek adına 
şu somut katkıları sağlamıştır: 

1. Reşid Akif Paşa’nın bizzat arzusu üzerine Reşid Fânî 
tarafından yazılan birinci tahmis sayesinde, literatürde daha önce 
bilinmeyen ve kayıp olduğu düşünülen yeni bir gazel (on altıncı şiir) 
gün yüzüne çıkarılmıştır. 

2. Paşa’nın hususi kâtibi Sâmih Fethi Bey’in tahmisine nazire 
olarak yazılan ikinci tahmis ise hem bilinen bir gazelin yeni bir 
varyantını ortaya koymuş hem de mevcut neşirdeki okuma 
hatalarının düzeltilmesine imkân tanımıştır. 

3. Ayrıca bu manzumeler, Sivas Valilik konağındaki canlı 
edebî muhiti ve vali ile maiyeti arasındaki bürokratik hiyerarşinin 
sanat zemininde nasıl zarif bir dostluğa dönüştüğünü belgelemiştir. 

Sonuç olarak; bu çalışma ile Reşid Akif Paşa’nın bugüne 
kadar tespit edilememiş manzumeleri, Reşid Fânî’nin Fânî Çiçekler 
eseri vasıtasıyla literatüre kazandırılmıştır. Ortaya konulan metinler, 
hem Paşa’nın edebî şahsiyetinin daha sağlıklı değerlendirilmesine 

--191--



imkân tanımakta hem de mevcut kaynaklardaki eksik bilgilerin 
tashih edilmesine zemin hazırlamaktadır. 

Bununla birlikte, Reşid Akif Paşa’nın şiirlerini dostlarına 
göndererek onlardan ısrarla nazire ve tahmis talep etme geleneği göz 
önüne alındığında; dönemin diğer şairlerinin divanlarında, şiir 
mecmualarında veya özel evraklarında yapılacak kapsamlı 
taramaların, Paşa’ya ait başka kayıp manzumeleri de gün yüzüne 
çıkarması kuvvetle muhtemeldir. 

Kaynakça 

Atik, N. (2023). Reşid Âkif Paşa’nın Yayınlanmayan Şiirleri. 
Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 65(65), 213-234. 
https://doi.org/10.15370/maruifd.1372429 

İnal, İ.-E. M. K. (2002a). Son Asır Türk Şâirleri (C. 4). Atatürk 
Kültür Merkezi Başkanlığı Yayınları. 

İnal, İ.-E. M. K. (2002b). Son Asır Türk Şairleri (C. 5). Atatürk 
Kültür Merkezi Yayınları. 

Samancıoğlu, Ş. E. (2023). Reşid Fânî Hayatı ve Fânî Çiçekler Adlı 
Eseri (İnceleme-Metin) [Doktora Tezi]. Necmettin Erbakan 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Samancıoğlu, Ş. E. (2024). Divançe-i Fanî. İlahiyat Kitap. 

Üçer, M. (1989). Sivas’ın Ünlü Valilerinden Reşit Âkif Paşa 
(1862/1920). Sivas Kültür Sanat Dergisi, 4. 

Yavuz, S. (2020). Sivas Valisi Reşit Âkif Paşa’nın İbnü’l-Emin 
Mahmut Kemal İnal’a Yazdığı Bazı Mektuplar ve Şiirler. 
Cumhuriyet Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Sosyal Bilimler 
Dergisi, 44(1), 319-330. 

 

--192--




