


BİDGE Yayınları

Eski Anadolu ve Yakın Doğuda Dil Sistemleri, Siyasal Ve  
Askeri Yapılanmalar

Editör: İSMAİL COŞKUN

ISBN: 978-625-8673-29-6

1. Baskı 
Sayfa Düzeni: Gözde YÜCEL
Yayınlama Tarihi: 2025-12-25
BİDGE Yayınları

Bu eserin bütün hakları saklıdır. Kaynak gösterilerek tanıtım için 
yapılacak kısa alıntılar dışında yayıncının ve editörün yazılı izni 
olmaksızın hiçbir yolla çoğaltılamaz.

Sertifika No: 71374
Yayın hakları © BİDGE Yayınları
www.bidgeyayinlari.com.tr - bidgeyayinlari@gmail.com
Krc Bilişim Ticaret ve Organizasyon Ltd. Şti. 
Güzeltepe Mahallesi Abidin Daver Sokak Sefer Apartmanı No: 7/9 Çankaya / 
Ankara



ÖNSÖZ 

Anadolu ve çevresindeki kadim coğrafyalar, insanlık 

tarihinin en önemli siyasi, sosyal ve inanç temelli dönüşümlerine ev 

sahipliği yapmıştır. Bu kitap, bölgenin ilk merkezi devlet 

yapılarından başlayarak, bu yapıların askeri stratejilerini, toplumsal 

dinamiklerini ve manevi dünyalarını bir araya getiren geniş bir bakış 

açısı sunmaktadır. Geçmişten günümüze ulaşan yazılı belgeler ve 

arkeolojik buluntular, eski toplumların nasıl örgütlendiğini ve 

kendilerini nasıl ifade ettiklerini anlamamıza ışık tutmaktadır. 

Çalışmanın odağında, Anadolu’nun ilk büyük merkezi 

devletinin kuruluşu ve bu gücün temelini oluşturan askeri 

yapılanmalar yer almaktadır. Dönemin ordularında kullanılan teknik 

donanımlar ve koruyucu askeri teçhizatlar hem filolojik belgeler 

hem de arkeolojik veriler ışığında incelenmiştir. Bunun yanı sıra, 

merkezi yönetimlerin karşısında yer alan ve farklı örgütlenme 

biçimlerine sahip olan toplulukların hareket alanları ve yaşam 

tarzları da tarihsel bir çerçeve içinde değerlendirilmiştir. 

Antik dünyayı anlamak için sadece siyasi olaylara değil, aynı 

zamanda dilin ve inancın derinliklerine de bakmak gerekir. Bu 

doğrultuda, bölgenin önemli medeniyetlerinden birinin dil yapısı ve 

bu dille biçimlenen tanrı figürlerinin toplumsal karşılığı çalışmanın 

önemli bir parçasını oluşturmaktadır. Ayrıca, Doğu Akdeniz 

dünyasının önemli kültür merkezlerinde yapılan keşifler ve bu 

keşiflerin tarihsel arka planı, bölgenin geçmişine dair yeni 

pencereler açmaktadır. 

Toplumların temel taşı olan aile yapısı ve evlilik gelenekleri 

de bu tarihsel yolculuğun bir diğer önemli halkasıdır. Eski 

toplumlarda aile birliğinin nasıl sağlandığı ve bu bağların sosyal 

yapıyı nasıl şekillendirdiği, geniş bir perspektifle ele alınmıştır. Bu 

yaklaşım, sadece devletlerin ve orduların değil, bireylerin ve 

ailelerin de tarih içindeki yerini görünür kılmaktadır. 



Birbirinden farklı ancak özünde bir bütünün parçası olan bu 

konular, okuyucuyu Anadolu ve Mezopotamya’nın geçmişine doğru 

bir yolculuğa çıkarmaktadır. Kitapta yer alan her bir inceleme, 

tarihin karmaşık yapısını daha anlaşılır kılmayı amaçlamaktadır. Bu 

eserin, geçmişin izlerini süren ve antik dünyayı merak eden tüm 

okurlar için faydalı bir kaynak olmasını temenni ederiz. 

Doç. Dr. İSMAİL COŞKUN 

VAN YÜZÜNCÜ YIL ÜNİVERSİTESİ 



İÇİNDEKİLER

URARTUCA BEDENLENMİŞ BİÇİMBİRİMLER VE
YARATICI BAŞ TANRI ḪALDİ ................................................. 1

ORHAN VAROL

UGARİT: KEŞİFLER VE TARİHİ ARKA PLAN .......................18
ASLI KAHRAMAN ÇINAR

HİTİT ASKERİ YAPILANMASINDA PUL ZIRH:
FİLOLOJİK BELGELER VE ARKEOLOJİK BULUNTULAR
IŞIĞINDA BİR İNCELEME .........................................................36

FATİH MERT TURŞAK, GÜLGÜNEY MASALCI ŞAHİN

KAŠKA GRUPLARININ ÖRGÜTLENME BİÇİMLERİ VE
YAYILIM ALANLARINA DAİR VAKA ÖRNEKLERİ ............77

EMRE GÜNEŞ, ÖZLEM SİR GAVAZ

ANADOLU’NUN İLK MERKEZİ DEVLETİ: HİTİTLER .........110
KAMİL DOĞANCI

ESKİ TÜRKLERDE AİLE BİRLİĞİ VE EVLİLİKLER
ÜZERİNE BİR DEĞERLENDİRME ............................................139

AYTEN AKCAN



URARTUCA BEDENLENMİŞ BİÇİMBİRİMLER 

VE 

YARATICI BAŞ TANRI ḪALDİ  

 

ORHAN VAROL1 

Giriş 

Bir dilin özelliklerinin (birim ve örüntülerinin) 

açıklanmasında temel ölçüt, aynı özelliklerin, dilin farklı kullanım 

alanlarındaki yapısal aynılık / benzerlikler ve anlamsal yakınlık / 

örtüşmelerdir. Yaşayan dillerde kabul edilebilir bilgiye ulaşmak için 

kullanılan bu yöntem, eski çağ dilleri konusunda yapılan 

araştırmalara da uygulanabilir. Fakat öncelikle incelenen özelliklerin 

en küçük anlamsal sunumlarının yer aldığı biçimbirimsel  

(morfolojik) unsurlar anlaşılır hale getirilmelidir. Bu konuda, 

sesbirimlerin belirginliği ve değişimine dair mikrolinguistik 

farkındalığın oluşmasından cümle ve metin içi bağlamsal 

tutarlılıkların gerektiği makrolinguistik gerçekleşimlere kadar bir 

çok dilbilimsel eylem açıklığa kavuşturulmalıdır. Urartu yazıtlarının 

incelenebilmesi bağlamında açıklamak gerekirse, Urartucanın 

sesbirimleri, sesbirimlerinin değişkenliği, biçimbirimleri, bunların 

sözcük olma stratejileri, sözcüklerin cümlesel kurulumda her bir 

biçimbirim ile ilişkilendirilen temel ve yan anlamları ve bunların 

dönemsel dil kullanımıyla ilişkili değişkenleri ele alınmalıdır. Yani 

inceleme, elde edilen verilerin işlemlenmesinde çok katmanlı ve 

oldukça karmaşık görülen aşamaları gerektirmektedir. Verilerin 

 
1 Doç. Dr., Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi, Dil Bilimi Bölümü, Orcid: 0000-0001-

8662-484x 

BÖLÜM 1

--1--



bulgularındaki tutarlılık ise kabul edilebilir bilgiye ulaşmak için 

temel ölçüttür. 

Urartu yazıtlarının değerlendirilmesi için en zor olanı 

Urartulu hafızasına olan ihtiyaçtır. Urartuluların dünyayı, zamanı ve 

olayları algılama süreçlerinin anlaşılması gerekmektedir. Bu algı, 

varlıkları, durumları ve eylemleri adlandırma konusunda temel 

güdüleyicidir. Yazıtların içeriğinde olan tarihsel ve kültürel 

anlamların ortaya çıkarılması ve dil özelliklerinin anlaşılması 

öncelikle Urartuca konuşucuların dilsel eylemlerle neler 

yapabildiklerinin farkındalığına bağlıdır. Örneğin, bir Urartulu’nun 

yağan kara ve yağmura bağlı olarak gökyüzünün maviliğini bir deniz 

misali sulak bir alan olarak değerlendirmesi söz konusudur. Bu 

nedenle uš + ma ‘gök + su’ biçiminde gökyüzünü algılamaktadır 

(Bläsing, 1997; Varol, 2025). Bir portmanto (çoklu anlam) 

biçimbirim olarak ma hecesinin çok anlamlılığı söz konusudur. 

Tanrının gökteki yaşam alanında bulunan maddeler de bu biçimbirim 

ile tanımlanıyor olmalıdır. Bu konuda karşılaştırmalı olarak hem 

Asur hem de Pers kaynaklarında açıklayıcı bilgiler bulunmaktadır 

(Roth, 1991; Varol, 2025). 

Bu çalışmanın amacı, sahip olduğumuz dil yetkinliğinin 

kaynağındaki bedensel / işitsel yani bedenlenmiş (embodied) anlam 

yüküne sahip biçimbirimlerin Urartu yazıtlarındaki görünümlerini 

belirlemektir (Lakoff & Johnson, 1999). Evrensel özellikler 

sergileyen bu görünümler, günümüz bölgesel dillerinde de bu dillere 

uyarlanmış biçimlerle bulunduklarından bilgi pekiştirmesi 

sağlanabilmektedir. Ayrıca Urartu Baş Tanrısı Ḫaldi adının da ‘her 

şeyi kendi(nden) yaratan’ anlamındaki kaynağına ulaşabilmek için 

bu bedenlenmiş görünümlerden faydalanılmaktadır. 

Veriler 

Çoğu bazalt taş bloklara işlenmiş olarak varlığını devam 

ettiren altı yüz civarındaki Urartu yazıtının yer aldığı korpus 

--2--



çalışmaları, dilsel çözümlemelerin yapılması için 

değerlendirilmektedir (Sayce, 1882; König, 1955-1957; 

Harutyunyan, 2001; Salvini, 2008; eCUT). Transkripsiyonları aynı 

ama araştırmacı yorumlamalarına göre sözcüklerin anlamsal 

çevirileri genellikle farklılaşan bu çalışmalarda bulunan morfemler, 

bedenlenmişlik özelliğine bağlı olarak ele alınmaktadır. Bu süreçte 

incelenen bçimbirimler ve sözcüksel oluşumların karşılığı olan dilsel 

materyaller, Urartu ile çağdaş ve etkileşimde olduklarından Asur ve 

Pers Krallıklarının dilleri ile de ilişkilendirilebilir. Daha önceki 

çalışmalardan farklı olarak bölgesel dillere ait örtüşen biçimbirimler 

ve bu örtüşmelerin tutarlılığına kaynaklık eden Urartucadaki 

bedenlenmiş biçimbirimler de çalışma verilerini oluşturmaktadır. 

Yöntem 

Çalışmadaki her bir biçimbirim, farklı metin ve cümleler 

içindeki anlamlarını pekiştirmek durumundadırlar. Biçimbirimlerin 

sınırlılığından dolayı bir biçimbirimin, yakın anlamlılık ilişkisi 

kurmak yanında, somut ve soyut anlamlar ile eylem anlamları 

oluşturabilmesi söz konusudur. Günümüz dillerinde olduğu gibi çivi 

yazılı kadim dillerin yazı sistemlerinde de bu oluşumlara dair 

örnekler bulunmaktadır.  

1. Diliçi Sorgulama: İncelelenen dile ait bilgilerin yine 

aynı dil içinde sorgulanması gerekmektedir. Ölü dildeki bir 

biçimbirimin anlamının belirlenmesi, bu dilin farklı sözcüklerindeki 

aynı biçimbirimlerin içerik sunumlarına göre yapılmalıdır. Örneğin, 

Tanrı Ḫaldi adındaki ḫa ‘kendi(nin)’ ve al ‘herşey’ hecelerinin farklı 

cümle yapılarındaki anlamsal temsillerinin açıklayıcılıkları söz 

konusudur. 

2. Bedenlenmiş Bilişselliğimiz: Sözcük anlamlarının 

belirlenmesinde dil içi belirleyiciler dışında, dil fizyolojimiz ile 

ilişkili görünümler de bilginin kabul edilebilirliğinde etkilidirler. 

Örneğin gırtlaksı ḫa ‘ele geçirme, kendi(nin) olması’ ağız açısındaki 
--3--



genişlemeye bağlı olarak al ‘tüm, bütün’ anlamlarını vermesi, dil içi 

örnekler yanında bedenlenmiş bilişselliğe dayalı mantıksal 

çıkarımlamaların da yapılması için önemlidir. 

3. Seslem ve Anlam: Biçimbirimlerin kısıtlılığı ve 

dilsel anlamın çeşitlliliği gözetilerek, temel / somut anlam, eylem 

anlamı, soyut anlam ve yakın anlamlı olmaya bağlı olarak 

biçimbirimlerdeki çok anlamlılık ele alınmaktadır.  Örneğin, İrani 

diller dışında tarihsel süreçte, geniş bir coğrafyada šin ‘mavi’ 

anlamına sahiptir (Silvestre vd. 2016). Aynı zamanda metalllerin 

çıkardığı yansıma ses olarak Urartuca gunušini ‘kılıçların 

çarpışması’ Farsça şen ‘(parlayan) kum’ ve İngilizce shining 

‘parlamak’ ile ilişkilidir. Türkçe şıngırdamak da bu biçimbirimin 

yansıma anlam alanı içindedir. Yapısal benzerlikler ilişkili anlam 

alanlarına sahip biçimbirimlerle sağlandığında tutarlı saptamalar 

yapılabilmektedir. Bu nedenlerle Urartuca ušma ‘gökyüzü ve cennet’ 

ile anılan şin biçimbiriminin ‘mavi’ anlamıyla ve izafe eki a ile ad 

öbeğini nitelediği anlaşılmaktadır. 

4. Çağdaş diller: Ölü dil ile çağdaş ve komşu olan diğer 

diller, yapısal benzerlik ve anlamsal örtüşmeler bağlamında 

değerlendirilmektedir. Urartuca ušma ile Asurca šamu arasındaki 

‘cennet’ ilişkisi ve Urartuca ušmašin ile Eski Persçe aseman 

arasındaki ‘(mavi cennet) gökyüzü’ ilişkisi görülebilmektedir.  

5. Benzerlik ve Rastlantısallık: Anlamı tespit 

edilmeye çalışılan  temel söz varlığına ait biçimbirimlerin izleri, 

geçmiş ve günümüz bölge dillerinde rastlantısal olma ihtimali de 

gözetilerek sorgulanmalıdır. Biçimbirimlerdeki birleşim sayılarına 

bağlı anlamsal örtüşmeler arttıkça, rastlantısal olma olasılığı 

azalmaktadır. ‘Mavi Cennet’ anlamıyla çözümlemesi yapılan Ušma 

Šin ifadesinde olduğu gibi (Varol, 2025: 424-426) üç farklı 

morfemin oluşturduğu yapısal ve anlamsal örtüşme rastlantısal 

olarak görülemez.  

--4--



6. Değişim ve Dönüşümler: Karşılaştırılan biçimbirim 

birleşimlerinde yapısal değişim ve dönüşümler gözetilerek anlamsal 

örtüşmeler belirlenmelidir. Asur’un ‘cennet’ için Urartucadaki ušma 

ile aynı sesleri paylaşan šamu; ušma šin ifadesinin Eski Persçe ve 

günümüz İrani dillerde aseman olarak kullanımları dillerin, değişen 

ve dönüşen kendi sesbirimsel uyumlulukları ile açıklanmalıdır. 

Bu yöntemsel maddelerden 1. ve 2. ölü dil Urartuca,  3. bu 

dilin eski komşu diller ile ilişkilisini anlatmaktadır. 4. ve 5. 

maddelerde ölü dil ile coğrafik ya da genetik bağları olan diller 

inceleme sürecine dahil edilmektedir. 6. madde ise tutarlı ve kabul 

edilir anlambilimsel çıkarımlar yapabilmeyi gerektirmektedir.     

Urartucada Bedenlenmiş Biçimbirimler  

Biçimbirim, dildeki seslerin anlamlı yapılar oluşturdukları en 

küçük birimlerdir. Urartu yazıtlarının anlaşılırlığı için her bir 

biçimbirim temel ve yan anlamları ile açıklanmalıdır. Bu bağlamda 

bedenlenmiş biçimbirimler önemli role sahiptirler. Aşağıdaki 

sözcüksel yapılar, yansıma sözcükleri ile birlikte bedenlenmiş 

biçimbirimler olarak ele alınmaktadırlar. 

1. a-gu - :‘su + kazma (kanal açma)’ veya ‘ya (ön 

gönderim y(a) + ‘kazmak (eylemi), kanal açmak (eylemi)’ 

anlamlarına sahip görünmektedir. Bu temel anlamın bedenlenmiş 

biçimbirim anlamının ise kazmak eyleminin ortaya çıkardığı, 

duyulan yansıma ses gu olduğu anlaşılmaktadır. Yazıtlarda, geçen 

agu- eylem olarak belirtilerek değişen cümle anlamlarına göre temel 

anlamı için ‘önderlik etmek’ tanımı kullanılmaktadır (Melikishviki, 

1971: 87). Bu kökten türeyen sözcüklerin de ‘taşımak, kazmak, 

göndermek ve güçlendirmek’ gibi anlamlara sahip olduğu 

belirtilmektedir. Kanal yazıtlarında ieše ini pili agubi ‘bu kanalı ben 

açtım (kazdım)’ biçiminde görülen yüklemcil yapıdaki gu 

biçimbiriminin bir yansıma sesi olduğu bu bağlamda hemen 

öncesinde bulunan / a / biçimbiriminin de kanal ifadesi ile birlikte 
--5--



bulunmasından dolayı ‘su’ anlamını verebileceği düşünülmektedir. 

Bu birim / y / yarı ünlü sesi ile oluşturulan ve ‘ilgili’ anlamıyla ön 

gönderim sağlayan (y)a yapılanması da olabilir. Yapılanmanın 

Türkçede ya-pı, ya-ra, ya-zı gibi kullanımları vardır. Bu sözcüklerde 

çekirdek morfemler pı ‘ayak’, ra ‘iz’ ve zı ‘çizmek’tir.  

2. ku-gu - : ‘kuyu(lama), dikmek, yerleştirmek’ 

eyleminin de bir duyulan bedenlenmiş yansıma ses olduğu 

anlaşılmaktadır. Aynı yapılanmayı, Türkçedeki kuyu sözcüğünde 

görmekteyiz (Yaman, 2023: 658-667). Urartu stellerinin (pulusu: 

yazılı taş) yerleştirilmesi için kullanılan bu eylem, toprağın 

kazınması esnasında yerden çıkan yansıma ses ile ilişkilidir. i-ni 

NA₄.pu-lu-ú-si-e ku-gu-i-ú-ni ‘bu stel kuyulandı / dikildi’ 

(http://oracc.org/ecut/Q006975/.) Gu biçimbiriminin özünde 

çarpmaya, çarpışmaya dair bir yansıma sözcük olduğunu 

pekiştirerek ortaya koyan Urartuca ifade gunušini ‘(kılıçla) 

savaşmak’tır. Šin burada ‘metal ve kılıç’ anlamındadır. Savaşmanın 

sözcük anlamı gu ‘çarpışma’ biçimbirimi ile metallerin /kılıçların 

savaşı / çarpışması’ anlamında kullanılmaktadır. Sözcükselleşmenin 

oluşması için bu türden seslere bağlı adlandırmalar evrenseldir.    

3. ši-di-iš - : ‘taştan inşa’ anlamındadır. Gu, topraktan 

çıkan ses iken šidišt- taşın çıkardığı bir yansıma ses olarak 

görülmektedir. Bu ifade taştan yapılı olan Ḫaldi tapınakları için 

kullanılmaktadır. dḫal-di-e-[i su-si-e? ši-i]-⸢di⸣-iš-⸢tú?⸣-še ‘Ben 

Ḫaldi için susi tapınağı yaptım’. http://oracc.org/ecut/Q006898/. 

Susi tapınağı, kalelerde ana kaya üzerine taş bloklarının kare plan ile 

yerleştirilmesi ile yapılmaktadır. Kazma ile alakası olmadığından 

šidiš-, gu biçimbiriminden farklı olan kullanım alanını ortaya 

koymaktadır. Yansıma sesini bağlı olan adını da buna göre 

kazanmaktadır. 

4. ši(ni) : ‘parlayan, metal’ İran dillerinde šen / şen 

‘kum’ anlamında olan bu biçimbirim Kürtçede ve geniş bir 

--6--

http://oracc.org/ecut/Q006898/


coğrafyada ‘mavi’ anlamıyla kullanılmaktadır. Urartucada da 

ušmašin ‘mavi cennet’ içinde kullanımı olan birim temel anlamını 

‘ışıldamak’tan almış olmalıdır. Çünkü gökyüzü parlaktır ve mavidir. 

Bu bağlamda İngilizce shining ‘parlayan’ sözcüğünün köken 

biçimbirimi de anlamsal örtüşme sergilemektedir. Kürtçede de yeşil 

anlamını şinati ile sağlayan Türkçedeki ‘yeşillik’ ve ‘sarışın’ 

sözcüklerinde de bu biçimbirimin günümüzdeki yansımaları 

görülebilmektedir. 

5. ka- : ‘ağız, kapı’ Sümerce ağız anlamı ile kullanılan 

ka, ağzın açılarak açısındaki büyümeye dayalı bedenlenmiş bir 

biçimbirim olarak görülmektedir. Urartuca Ḫaldi KA ‘Ḫaldi kapısı’ 

anlamıyla sözcükselleşen bu birim İran dillerinde bulunan pi ‘ayak’ 

sözcüğü ile ekleşerek günümüzde Türkçede kullandığımız ‘kapı’ 

sözcüğünün oluşmasını sağlamış olmalıdır.  Yani kapı sözcüğü 

kökeninde ‘ağız’ olan ka hecesinin pi ‘ayak’ sözcüğü ile birleşerek 

adlaşıp ‘ayakla girilen ağız: kapı’ anlamını doğurmuştur. Bu 

bağlamda ‘kap’ ve ‘ayakkabı’ sözcükleri de ihtiyaç duyulan ilişkinin 

kurulabilmesi için değerlendirilebilir.  

6. ti-ni : ‘ad, söz, konuşmak’ anlamlarındaki bu 

bedenlenmiş biçimbirimin Urartucası ti’dir ve sözcüğe, ni hecesi ad 

+ ı biçiminde belirtme anlamı katmaktadır. Minuai pili ti-ni ‘Ad-ı 

Minua’nın Kanalı’ biçiminde kanal yazıtlarında bulunan bu 

ifadedeki ti-ni karşılığı Urartu ile akraba toplum Hurriler’de ti-ve 

olarak görülmektedir. pass=ith(i)=iflu!=i tive andi kul=oi=a 

"Benim habercim (passithe, erg.) bu sözü (tive, yalın) söyledi 

(kuloza) (Wilhelm, 2008a,: 127; Wilhelm, 2008b: 115; Wegner & 

Bomhard, 2023; Varol, 2008: 49). Bu sözcük aslında Kürtçe didan 

ve İngilizce tooth ‘diş’ ile ilgilidir. Konuşma yetkinliğimizin 

gerçekleşmesi için ihtiyaç duyulan ‘diş’ oluşumunu yaklaşık olarak 

2.5 yaşında tamamlayan insan yavrusu aynı zamanda konuşabilen 

bir varlık haline gelmektedir.  Konuşmak ve ad gibi ilişkili anlamlara 

ti denilmesi ve günümüz bölgesel dillerinden Türkçenin eski 
--7--



biçimlerinde  ‘de-mek  <  ti-mek’ Kürtçede demek anlamındaki go-

ti-n, adlarının bulunmasına da bu kaynaklık etmektedir. Tekdilli ya 

da çok dilli ortamlarda, bedensel sunumlarla ilişkili olan, 

bedenlenmiş biçimbirimlerin iletişimsel anlam kazanımları çok daha 

fazla uzlaşımsallığa sahip olmaktadır. Dil edinimimiz ve 

kullanımımızda temel gereksinim, bedensel uyumlara sahip dilsel 

unsurlar ortaya çıkarmaktır.  

7. ḫa-ši - : ‘duymak’ anlamındadır. Urartu yazıtlarında 

‘fethetmek, almak ve ele geçirmek’ anlamlarındaki {ḫa-} ve 

‘duymak, işitmek’ anlamlarındaki {ḫaš-} eylemleri, Tanrı Ḫaldi 

adının anlaşılırlığında değerlendirilmesi gereken iki ilişkili 

biçimbirimdir. “Hişt” yansıma sesi evrenseldir ve semboliktir. 

Sürtünmeli hava akımıyla üretilir. Diller arasında benzer olan 

tıslama şeklinde bir dikkat sinyalini taklit etmektedir. Arapça: hiss, 

Farsça: hiş biçiminde tıslama. Türkçe hişt ‘sus!’ ünlemi dışında 

işitmek ve ti ‘Tİ > demek’ sözcüğünün kaynağı ile birlikte Kürtçe 

huş-bún ‘sus-mak’ anlamlarıyla karşımıza çıkmaktadır. Urartuca, 

ḫa-a-ši-al-⸢me⸣ DINGIR.MEŠ ‘Tanrılar hepiniz duyun beni’ 

(http://oracc.org/ecut/Q007004/) ifadesinde de bu işitsel, 

bedenleştirilmiş yansıma anlam bulunmaktadır. 

8. ḫa- : ‘ele geçirmek, kendine almak’ anlamlarıyla 

görülen bu uzlaşımsallığı yüksek gırtlaksı /yutaksı bedenlenmiş 

biçimbirime Urartu yazıtlarında sıklıkla rastlanmaktadır. (Wilhelm 

2008a: 133). Krali yazıtlarda kralın ‘ele geçirdim, elde ettim ve 

benim oldu’ gibi anlamları bu biçimbirim ile sağladığını 

görmekteyiz. ḫa-a-ú-bi KUR.za-ba-a-ḫa ‘Zabaaḫa Ülkesi’ni ele 

geçirdim’. Bu biçimbirim, bedenlenmiş morfemlerin önemli bir 

örneğidir ve yaygın kullanımını bölge dillerinde de sürdürmektedir. 

İran dillerindeki gırtlaksı xwa / ḫwa ‘kendi’ adılı ve Türkçeye 

Arapçadan geçtiği belirtilen hal ‘durum’ sözcüğünün içeriğinde ḫa 

morfemi bulunmaktadır. Rastlantısal olamayacak kadar ilişkili bir 

ifade Türkçe ve bölgesel dillerde kullanılan hâl’in nasıl; Kürtçe 
--8--

http://oracc.org/ecut/Q007004/


xwale te çavaye? sorusundaki ḫal sözcüğüdür. Bu soruya karşılık 

olarak sağlığa ve çevredekilerle olan iletişime dair cevaplar yanında 

içimizdeki ve dışımızdaki anlam dünyasıyla ilişkilendirilebilecek 

her şeyi katabilmemiz, kadim dillerden miras sözcüklerin anlam 

alanlarını koruduklarına işaret etmektedir. ḫa ve ha, Akadca, 

İbranice ve Arapçada yaşam ve var oluş anlamlarına sahiptir. 

Nefeslenme ve solunum gibi bedenselleştirme görünümleri vardır. 

Ḫa, Urartunun baş / yaratıcı tanrısı olan Ḫaldi’nin ad anlamı 

konusunda da açıklayıcıdır. 

9. al - ‘tüm, bütün, hepsi’ gibi sıfat ve belirteç 

anlamlarına sahip, yazıtlarda varlığını sıklıkla gördüğümüz 

bedenlenmiş bir biçimbirimdir. Alsui ‘tüm denizler’, alsuišini ‘tüm 

mavi denizler’, alusi ‘tüm insanlar’ gibi al biçimbiriminin ad 

öbekleri oluştururken sıfat olarak kullanımı söz konusudur (Varol, 

2025). MAN MAN.MEŠ-ú-e a-lu-si URU.ṭu-uš-pa ⸢URU⸣ 

http://oracc.org/ecut/Q007002/. ‘Kralların kralı ve Tuşba şehrindeki 

tüm insanlarının kralı’. Alusi ‘tüm insanlar’anlamında olmalıdır. 

Yüklemcil yapılarda bulunduğunda, ḫašialme ‘hepiniz duyun beni’, 

urpuali ‘hepsini kurban edin’ gibi belirteç anlamlarına sahip 

olabilmektedir. Bu anlamlandırmalar çalışmanın genelinde olduğu 

gibi önceki alanyazın kaynaklarından farklı açıklamalarla 

gerçekleşmektedir. Al biçimbiriminin bedenlenmiş olarak 

belirtilmesinin nedeni, bu seslemin çıkarıldığı esnadaki ağız açısında 

gerçekleşmiş olan genişlemedir. Bu da yine anlamsal oluşumun 

kabul edilebilirliği konusunda uzlaşım sağlanan dilin köken bilgisine 

dair bir görünümdür. Ḫaldi adındaki ikinci birleşim unsuru olarak al 

‘herşeyin ve herkesin’ anlamını sözcüğe katarak tanrının 

yaratıcılığının boyutlarını ortaya koymaktadır. Ahali ve alayı gibi 

sözcüklerin oluşumunda da ‘tüm’ anlamına sahip al bulunmaktadır. 

10. šu / su - :‘dökmek, su?’ gibi anlamlara Urartucada 

sahip olduğu anlaşılan bu biçimbirimin Çin’den Anadolu’ya geniş 

bir coğrafyada kullanımı söz konusudur (Salguero, 2017). 
--9--



Günümüzde su anlamıyla örtüşen bir anlamı olması yanında 

Urartucada ‘dökmek’ gibi temel çağrışımsal bir anlama da sahiptir. 

Bu biçimbirimin de bedenleşmiş olmasında temel nedeninin 

yazıtlarda da geçen un, şarap veya suyun dökülmesinden kaynaklı 

yansıma ses olduğu düşünülmektedir.  

mmì-nu-a i-ni ʾa-a-ri šú-ú-ni 10 LIM ka-pi ‘Minua bu tahıl 

ambarına 10 bin kapi un döktü’ http://oracc.org/ecut/Q007028/. 

11. kurun - : ‘gürleme, güçlü?’ anlamlarıyla beliren bu 

sözcük daha çok Ḫaldi kuruni ‘Ḫaldi gürledi’, šuri kuruni 

‘(Ḫaldinin) mızrağı? / yıldırımı gürledi’ gibi yapılanmalarda 

görülmektedir. Tercümesinden anlaşıldığı gibi Türkçe ‘gürleme’ ve 

Kürtçe aynı anlamdaki ‘qırin’ sözcüğü ile ilişkilidir. Ḫaldi’nin 

savaşçı bir tanrı olduğu düşünüldüğünde gökyüzünde gerçekleşen 

yıldırım (šur) ve şimşek (gürleme) olaylarıyla ilişkilendirilmesi ve 

düşmanları bunlarla korkutması söz konusudur. Bu bağlamda, kurun 

sözcüğünün hem eşdizimlilik ilişkileri hem de farklı bağlamsal 

nedenlerle bir şimşeğin gürleme sesi olarak bedenlenmiş biçimbirim 

olduğu anlaşılmaktadır. Kurun, temel anlamı, güçlü bir ses olan 

‘gürleme’ ile ilişkilendirilerek tümcesel bağlama göre ‘güçlü’ yan 

anlamını da sergileyebilir.  

12. šur - : ‘yıldırım sesi’ bölgesel dillerde de kullanılan 

bir yansıma ses olarak kurun ‘şimşek’ ile ilişkilidir ve ‘yıldırımın 

gürlemesi’ biçiminde eşdizimlilik sergilemektedir. Ḫaldi’nin mızrağı 

olarak tercümesi yapılan bu biçimbirimin çıkardığı yansıma sese 

bağlı olarak adlandırıldığı ve aslında ‘yıldırım’ anlamına sahip 

olduğu düşünülmektedir. Ḫaldini masini GIŠ šuri ‘Haldinin silahı 

olan yıldırım’ ifadesinde ‘onun’ biçiminde korpuslarda çevirisi 

yapılan masini sözcüğünün aslında kökende ‘silah’ anlamını 

barındırdığı, günümüzde makine adıyla dünya genelinde kullanılan 

sözcüğün de kaynağı olduğu belirtilmektedir (Varol, 2023: 73-76).  

--10--



Urartucada, bu biçimbirimlerden çok daha fazlasının 

bölgesel dillerde kullanılıyor olması rastlantısallık ile açıklanamaz. 

Açıklanabilir olan, geçmişten bu güne Urartu ile bölgesel ve kültürel 

aktarım bağlarını koruyarak aynı anlam dünyasını deneyimlemiş 

toplumların dilleri ve aynı zamanda Urartu dilidir.   

Tanrı Ḫaldi Adı 

Doğu Anadolu’nun tarih boyunca bir toplumsal ve dilsel 

etkileşim alanı olduğu düşünüldüğünde, Urartu’nun toplum 

yapısının farklı etnik gruplara dayandığı anlaşılmaktadır. 

Urartucanın da farklı toplumların farklı dil özelliklerini içinde 

barındırdığı görülebilmektedir. Bu durumu en iyi yansıtan iki dilli 

yazıtların olması yanında Urartuca yazılmış yazıtlardaki peşi sıra 

gelen, aynı anlamdaki ikili ifadelerdir. Örneğin masini Urartuca 

‘silah’ iken GIŠ belirteci bunun Asurca ve çivi yazısını kullanan 

diğer dillerdeki karşılığıdır. Bu ifadelerin anlamları, eşdizimlilik 

ilişkisine bağlı olarak ortaya çıkarken; farklı dile dair açıklayıcı 

detay oldukları, bazı yazıtlarda bu ifadelerden birinin seçimli olarak 

çıkartılmasından anlaşılabilmektedir (Varol, 2023: 73).  Urartu’nun 

çok kültürlü ve çok dilli toplum yapılarına sahip olmaları yanında 

tanrılar listesinin yer aldığı meherkapı yazıtından da anlaşıldığı gibi 

çok dinli ve çok tanrılı olmaları da söz konusudur. Kralın farklı 

toplumlara liderliği gibi bir baş tanrının da bu çoklu toplum dinleri 

ve tanrılarına liderliği gerekmekteydi. Urartu için yazıtlardaki 

sıklığına ve baskınlığına bakarak bu baş tanrının Ḫaldi olduğu 

anlaşılmaktadır. Belki de kralın yönetimdeki mutlak iradesi ile 

ilişkilendirilerek baş tanrının diğer tanrılar üzerindeki gücü ve etkisi 

ön plana çıkarılmaktaydı. Ḫaldi, Urartu’nun kutsal kenti Ardini’nin 

tanrısıdır ve eşi Tanrıça Arubani olduğu belirtilmektedir. Ḫaldi, tüm 

gücü ve yetkileri elinde bulunduran tanrı gibi görünmektedir. Bu 

yönüyle bazı araştırmacıların belirttiği gibi “Ḫaldi kültünü teokratik 

bir yapıya dönüştüren Urartu dini, neredeyse monoteist / tek tanrılı 

--11--



dinlerle karşılaştırılabilir bir durum gözler önüne sermektedir 

(Grekyan, 2006: 157; Baştürk, 2016: 17)”.   

Ḫaldi adının etimolojisinin  belli olmadığı, Piotrovskii’nin bu 

sözcüğü Batı Kafkas dillerindeki ‘gök’ adı ile ilişkilendirdiği ve 

Ḫaldi’nin bir gök tanrısı olduğu aktarılmaktadır. Bu konuda açık 

veriler olmadığından tartışmaların sürdüğü de belirtilmektedir 

(Piotrovskii 1966: 41-42; Baştürk, 2016: 34).  

Bu çalışmanın daha önceki yöntem bölümünde belirtildiği 

gibi Urartucadaki dilsel olgular yine bu dilin kendi içinde öncelikle 

sorgulanmaktadır. Bu konuda bir destek de bedenlenmiş 

biçimbirimler ve Urartu ile aynı yaşam alanını paylaşan bölgesel  

dillerdir. Ḫaldi adında, {ḫa} ve {al} biçimbirimlerinin bir arada 

kullanıldığı, iç ünlü ses olan / a /’nın düşmesi ve biçimbirimlerin 

bileşimine bağlı olarak {ḫal} biçimini almış olduğu anlaşılmaktadır. 

Çünkü bu türden sesbilimsel oluşumlar Urartucanın farklı 

sözcüklerinde de gözlemlenebilmektedir. Daha önemlisi ve 

aydınlatıcı olan bilgi ise şu olmalıdır: Urartuca konuşucularının söz 

varlıklarında, { ha-} eylemi için ‘almak, ele geçirmek (kendisinin 

olması)’ ve {al} biçimbirimi için ‘tüm, bütün, herşey’ anlamları 

bulunurken tanrıları olan Ḫaldi için ‘her şeyi kendisi yaratan tanrı’ 

biçiminde bir ad anlamını doğal ve hatta mecburi olarak 

oluşturmaları gerekmektedir. Aksi durumda dil sistemindeki 

mantıksal oluşumdan söz edilemez. Anlamsal örtüşme 

gerçekleşmezse, Urartulu için bu dil ya da tanrısı ciddi anlamda 

sorgulanır hale gelecektir. Her şeyi kendi(nden) yaratmak bir baş 

tanrının vasfı olduğundan ve dilsel mantık gereği bu bilgilerin 

değerlendirilmesi gerektirmektedir.  

Urartucada söylemek anlamında olduğu ifade edilen alie, 

Arapça kökenli olduğu belirtilen ‘ahali ’ gibi toplumun bütününe bir 

sesleniş gibidir. Doğrudan söylemek anlamını içermese de bu 

söylemin doğası gereği anlam alanı içinde ‘herkese duyurulan ya da 

--12--



kralın sözleri / buyruğu’ biçiminde bir okuma yazıtlardan 

anlaşılmaktadır. Bu anlam sözcüğün bulunduğu cümledeki bağlama 

göre de anlaşılabilmektedir.  

İslam Dini, ortaya çıkmadan önce Arap dünyasında tapınılan 

önemli tanrılardan biri de Alaḫa’ydı (Brown, 2012). Allah adı, 

dilbilimsel olarak Aramice Elah, Orta Aramice dili olan Süryanice 

‘Alaḫa ve İbranice Elohim ile ilişkilidir İslamiyet öncesi Arap 

şiirinde Alaḫa olarak adı geçen bu tanrının temel vasfının “yaratıcı” 

olduğu belirtilmektedir. Urartu baştanrısını belirten Ḫal(di) adının da 

Alaḫa ile yapısal benzerliği yanında ‘herşeyi kendi(si)nden yaratan’ 

anlamıyla da örtüşme sağladığı görülebilir. Kendinden + Olan 

Herşey’i ifade eden Ḫal için derilme olarak nitelenen ḫa + al 

oluşumundaki /a/ sesinin düşmesi ve Al(a)ḫa kurulumundaki Olan 

Herşey + Kendinden seslemlerin yer değişimi (metatez) ile açıklanır 

hale gelmektedir. Allah adının ünlü zincirinde bulunan seslerin 

kaynaşarak tek ünlüye dönüşmesi olarak belirtilen ‘derilme’ ile Al-

İlāh’tan oluştuğu düşünülmektedir (Sinai, 2019: 7).  Bu bilgi de 

Ḫaldi adının ‘gök tanrı’ olduğu konusu gibi tartışmalıdır. Allah 

adının Al-İlāh’tan çok Al + İzafe (a) + Ḫa bedenlenmiş 

biçimbirimlerden kaynaklı olduğu anlaşılmaktadır. Yani Allah ve 

Ḫaldi adlarında bütünü kendinden ve kendinden bütünü gibi birbiri 

ile yer değişen ama ‘yaratıcı olma’ vasfı altında birleşen bir ortak 

anlam söz konusudur. İran dillerindeki ḫudi ‘tanrı’ ifadesi de 

kaynağında bu yapılanmayı barındırıyor olmalıdır. Urartu tanrısı 

Ḫaldi de Urartu’nun bir krallık olarak kurulumunda etkin olan Asur 

kökenli yöneticilerin Sümer dili kaynaklı olan di (Dingir ‘Tanrı’) 

belirteci ile baş tanrıları Ḫaldi’yi inanç dünyalarına sokmuş 

olmalıdırlar. Bu bağlamda dilin kadim geçmişine dayanan 

bedenlenmiş biçimbirimlerin de Urartu ve Asur dillerinde ortak 

kullanımına ilişkin bilgiler de ortaya çıkmaktadır.    

 

--13--



Sonuç  

Diller, konuşabilme yetkinliğine sahip ilk kullanıcıları olan 

atalarımızdan günümüze, iletişimin doğasına dair kodları içlerinde 

barındırmaktadırlar. Konuşurken dişlere duyulan ihtiyaç ve dişlerin 

ortaya çıkmasıyla konuşma yetisinin belirmesi eşgüdümlü 

süreçlerdir. Bu nedenlerle dillerimizde dil ucu diş ardı ünsüzlerle di 

/ti ‘demek < timek’ ve Urartuca tini örneği gibi ‘ad’ anlamındaki 

ilişkili sözcükleri oluşturabilmekteyiz. Topraktan, taştan, şimşekten, 

pişen aştan çıkan sesler hep dilsel yetimizin ortaya çıkmasına 

yarayan uzlaşımsal yansıma seslerdir. Günümüz dillerinde izleri 

büyük oranda kaybolmuş bu özellikler, Urartuca gibi kadim toplum 

dillerinde çok daha belirgin bulunmaktaydı. Çünkü ortak yaşamın 

ortak kodlarını oluşturabilmek için dilsel bilginin de kabul 

edilebilirliği gerekmekteydi. Yutak ve gırtlak bölgesinde aktif olan 

ḫa gibi seslemlerin nefes ve içselleştirme ile olan ilişkisi, uş derken 

dışa doğru üflenen ve ses akımınına bağlı oluşan seslemin ‘uçmak, 

yükselmek, mesafe ve gök’ anlamlarını vermesi, dilsel uzlaşının 

bedenlenmiş görünümleridir.  

Urartu’dan günümüz dillerine, dilsel oluşumlar 

değerlendirildiğinde, iletişim ve inanç döngümüzün de bir arada 

işlemlendiğini görmekteyiz. Toplumlar, tanrı adlarının 

anlamlarındaki gücü, Alaḫa ve Ḫaldi karşılaştırmasında olduğu gibi 

kendi dillerine göre sonsuzlaştırmaktaydı. Ḫal örneğinde olduğu 

gibi, dilin kökenindeki bedensel ve yansımalı seslerin ve seslemlerin 

belirtildiği bedenlenmiş biçimbirimler, Urartu metinlerindeki 

anlamsal belirlemeleri sağlamaktadırlar. Urartucadaki hecesel 

yazımlar, bunların temel ve yan anlamları ile birleşim özelliklerinin 

tespiti, dilselleşme süreçlerinin anlaşılma imkanını artıracaktır. 

Bedenselleşmiş bilişselliğimiz ve incelenen dilin zamanının 

uzlaşımsallığına dair sistematik bilgiler, Urartu ve farklı kadim diller 

yanında konuştuğumuz dillerin de anlaşılmasında yol gösterici ve 

açıklayıcı olmaktadırlar. 

--14--



Kaynakça 

Baştürk, B. M. (2016), Urartu Tanrı İsimleri Üzerine Bir 

İnceleme, Colloquium Anatolicum 2016 / 15, 32-53. 

Bläsing, U. (1997). Asme, asmen, astare: Nordwestiranisches 

wortgut im Türkeitürkischen, Iran & the Caucasus, 1, 171–178. 

https://www.jstor.org/stable/pdf/4030750.pdf?refreqid=fastly-

default%3Acce42ac2f0f80ae9149f3782475f65a0&ab_segments=&

initiator=&acceptTC=1..  

Brown, R. (2012). Who was Allah Before Islam: Evidence 

that the Term “Allah” Originated with Jewish and Christian Arabs, 

From Toward Respectful Understanding and Witness among 

Muslims: Essays in Honor of J. Dudley Woodberry. 147-178. 

eCUT = Electronic Corpus of Urartian Texts Project 

(available online at: http://oracc.museum.upenn.edu/ecut/). 

Grekyan, Y. (2006) The Will of Menua and the Gods of 

Urartu, AJNES 1: 150-195. 

Harutyunyan, V. N. (2001). Korpus Urartskich 

klinoobraznych nadpisei (Corpus of Urartian cuneiform 

inscriptions). Yerevan University Press. 

König, F. W. (1955). Handbuch der chaldischen Inschriften, 

Archiv für Orientforschung, Beiheft 8. Selbstverlag Ernst Weidners, 

(1). 

König, F. W. (1957).  Handbuch der chaldischen Inschriften, 

Archiv für Orientforschung, Beiheft 8. Selbstverlag Ernst Weidners, 

(2). 

Lakoff, G., & Johnson, M. (1999). Philosophy in the flesh: 

The embodied mind and its challenge to Western thought. New York, 

NY: Basic Books. 

--15--



Melikishvili, A. G. (1971). Die Urartaische Sprache, Biblical 

Institute Press. 

Roth, T. M. (1991). The Assyrian Dictionary of the Oriental 

Institute of the University of Chicago / Oriental Institute of the 

University of Chica Volume 11, N, Part I. 

Piotrovskii, B. B. (1966). Urartu Dini, Moskova: Nauka. 

Sinai, N. (2019). Rain-giver, bone-breaker, score-settler: 

Allāh in pre-Quranic poetry. Bulletin of the School of Oriental and 

African Studies, 82(3), 1–27. 

Salguero, P. (2017). Cultural associations of water in early 

Chinese and Indian religion and medicine, Special Issue: Water and 

Asia, Education About Asia 22(2), pp. 23–28. 

Salvini, M. (2008). Corpus dei testi Urartei Volume I, II, III, 

Le Iscrizioni Su Pietra E Roccia-Tavole. 

Sayce, A. H. (1882). Art. XXIII.—The Cuneiform 

Inscriptions of Van, deciphered and translated. Journal of the Royal 

Asiatic Society, 14(3), 377–496. doi:10.1017/S0035869X00018335  

Silvestre, P. J., Villalva, A. & Cardeira, E. (2016). Colour and 

colour naming: crosslinguistic approaches. 

Varol, O. (2008). Eski Yakındoğu’nun Hurri ve Urartu 

Dilleri, (Ed. M. Sarıca), Dil Karşısında Dil, YYU Yayınları, No. 44. 

Varol, O. (2023). Urartu’nun miras sözcükleri için yapısal ve 

anlamsal belirleyiciler, Van İnsani ve Sosyal Bilimler Dergisi, 

ViSBiD, 6, pp. 62-79. 

Varol, O. (2025). Unearthing Urartian Ušma Šin ‘Blue 

Heaven’ and Associated Meanings. Van Yüzüncü Yıl University the 

Journal of Social Sciences Institute, Special Issue, 419-430. 

Wegner, I. & Bomhard, A. (2023). An Introduction to the 

Hurrian Language, Otto Harrassowitz Verlag. 
--16--



Wilhelm, G. (2008a). Urartian, In R. D. Woodard (Ed.), The 

Cambridge Encyclopedia of the World’s Ancient Languages, pp. 

119-137, Cambridge University Press 

Wilhelm, G. (2008b). Hurrian, In R. D. Woodard (Ed.), The 

Cambridge Encyclopedia of the World’s Ancient Languages, pp. 95-

117, Cambridge University Press. 

Yaman, H. (2023). Türkçede “Kuyu” Sözcüğü Üzerine 

Kültürdilbilimsel Bir İnceleme. Korkut Ata Türkiyat Araştırmaları 

Dergisi(12), 658-667. 

https://doi.org/10.51531/korkutataturkiyat.1331981.  

 

--17--



UGARİT: KEŞİFLER VE TARİHİ ARKA PLAN 

ASLI KAHRAMAN ÇINAR1 

Giriş 

“Ugarit” terimi, Geç Tunç Çağı’nda merkezi bir yönetim 

altında şekillenmiş ve “Ugarit Ülkesi”nin başkenti olarak işlev 

görmüş olan Ras Shamra’daki antik kente atıfta bulunmaktadır. 

Ugarit’e ilişkin en erken tarihsel veriler Mari metinlerinde yer alır. 

Bu belgelerde “Ugarit” adına en az on iki kez rastlanmış olup, adın 

hem tam biçimiyle ú-ga-ri-it hem de küçültülmüş biçimiyle ú-ga-ri-

tim şeklinde yazıldığı görülmektedir (Buck 2018:70). 

M.Ö. 2. binyılın ortalarında Ugarit, Hitit hâkimiyetine 

girmeden önce Mısır’ın vassalı olan şehir devletlerinden biri 

konumundaydı (Kınal 1963:1). Bu dönemde komşularıyla istikrarlı 

ticari ilişkiler geliştiren kentte, ticaret özellikle Babil, Hitit, Nuzi, 

Alalaḫ ve Alašia gibi merkezlerle yapılmaktaydı. Kara ve deniz 

taşımacılığı yoluyla gerçekleştirilen bu alışveriş hem bağımsız 

tüccarlar hem de doğrudan saraya bağlı görevliler tarafından 

yürütülmekteydi (Karauğuz 2018:32). 

 
1 Dr. Öğretim Üyesi, Yozgat Bozok Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Tarih 

Bölümü, Orcid: 0000-0003-0969-7222.  

BÖLÜM 2

--18--



Ugarit, Kuzey Suriye’nin önemli bir liman kenti olarak 

stratejik bir konuma sahipti. Kent, bu özelliğiyle bölgesel ticaretin 

kavşak noktası ve merkezi bir başkent konumuna gelmişti (Beckman 

1992:43). Coğrafi açıdan ise doğusunda uzanan Cebel Ansariye 

sıradağları nedeniyle Suriye’nin iç bölgelerine kapalı, batısında ise 

doğrudan Akdeniz’e açılan bir konumda bulunuyordu (Cornelius ve 

Niehr 2004:18). Bu stratejik yerleşim, kentin siyasal, ekonomik ve 

kültürel açıdan bölgesel güçler arasında önemli bir rol oynamasına 

imkân tanımıştır (Drower 1975:130; Yon 2006:7). 

Ayrıca Ugarit, yalnızca coğrafi avantajlarıyla değil, 

diplomatik ve kültürel etkileşimleriyle de öne çıkmıştır. Hem Mısır 

hem de Hitit politikası içinde yer almış, Akdeniz ile Mezopotamya 

arasındaki ticaret yollarının merkezinde bulunmuştur. Bu yönüyle 

Ugarit, Doğu Akdeniz’in ikinci binyıldaki siyasal ve kültürel 

yapısında önemli bir kesişim noktası olarak değerlendirilmelidir. 

Bu çalışmada, Ugarit’in tarihsel gelişimi ve kültürel yapısı, 

arkeolojik bulgular, çivi yazılı belgeler ve ikincil literatürün birlikte 

değerlendirilmesiyle ele alınacaktır. Öncelikle Ras Shamra 

kazılarından elde edilen buluntular ile Mari, Amarna ve Hitit 

arşivlerinden gelen belgeler tarihsel bağlamı kurmak için 

kullanılacaktır. Ayrıca modern araştırmacıların çalışmaları 

(Beckman 1992; Cornelius ve Niehr 2004; Karauğuz 2018; Kınal 

1963; Kuhrt 2024; Yon 2006) ışığında Ugarit’in siyasi, sosyal ve 

dini yapısı çok disiplinli bir bakış açısıyla değerlendirilecektir. Bu 

metodolojik yaklaşım, hem birincil kaynakların filolojik analizi hem 

de arkeolojik verilerin tarihsel bağlam ile ilişkilendirilmesi yoluyla, 

Ugarit’in Yakındoğu tarihindeki konumunu bütüncül olarak ortaya 

koymayı amaçlamaktadır. 

Ugarit’in Keşfi 

Ugarit, M.Ö. 2. binyılın ortalarında Hitit hâkimiyetine 

girmeden önce Mısır’ın vassalı olan ülkelerden biriydi (Kınal 

--19--



1963:1). Komşuları ile istikrarlı ticari ilişkiler kuran kentte, ticaret 

özellikle Babil, Hitit, Nuzi, Alalaḫ ve Alašia gibi bazı merkezlerle 

yapılmaktaydı. Bu alışveriş hem bağımsız hem de saraya bağlı 

tüccarlar tarafından kara ve deniz taşımacılığı yoluyla 

yürütülmekteydi (Karauğuz 2018:32). Ugarit, Kuzey Suriye’nin 

önemli bir liman kenti olarak merkezi konumda bulunuyordu 

(Beckman 1992:43). Coğrafi açıdan, doğusunda Cebel Ansariye 

sıradağları nedeniyle Suriye’nin iç bölgelerine kapalı, batısında ise 

doğrudan Akdeniz’e açılan bir konumdaydı(Cornelius ve Niehr 

2004:18). 

Ras Shamra arşiv belgeleri, M.Ö. 14.–12. yüzyıllar 

arasındaki dönemde bölgenin tarihi, toplumsal yapısı ve kültürü 

hakkında detaylı bilgiler sunmaktadır. Ugarit’te büyük saraya ait 

arşiv kayıtları sosyal, siyasi, dini ve kültürel yapıyı aydınlatan 

belgeler ortaya koymuştur. Ugarit Höyüğü’nden çıkarılan arkeolojik 

bulgular ve çivi yazılı kil tabletler bugün Şam, Halep, Lazkiye ve 

Tartus’taki müzeler ile Paris’teki Louvre Müzesi’nde muhafaza 

edilmektedir. Ras Shamra kazılarında elde edilen tabletler RS adıyla 

numaralandırılmıştır(Ateş 2018:86). Bu bulgular, Ugarit’in 

döneminde başkent olmanın yanı sıra bölgesel ölçekte etkili ve canlı 

bir şehir olduğunu göstermektedir(Kahraman Çınar 2024:108; Kuhrt 

2024:393). 

Kazılarda gün ışığına çıkarılan arşiv kayıtları, basitleştirilmiş 

çivi yazısı işaretleriyle yazılmış ve otuz harften oluşan bir Ugarit 

alfabesinin varlığını ortaya koymuştur. Bu yazı sistemi, Kuzeybatı 

Sami dilindeki en eski külliyatı oluşturmakta olup şiirler, mitolojik 

metinler, dini ritüeller, mektuplar, ekonomik ve idari belgelerden 

meydana gelmektedir. Ugarit kazılarında iki bine yakın çivi yazılı 

tablet ve tablet parçası bulunmuştur. Bu tabletler Geç Tunç Çağı’nın 

sonuna tarihlenmektedir. Söz konusu metinler çıkarılana kadar 

Ugarit dili modern Ras Shamra’da bilinmemekteydi (Pardee 

--20--



2014:283). Bu yazı sistemi, Ugarit dilinde basitleştirilmiş çivi 

yazısının kullanımına işaret etmektedir(Ramos 2021:1432). 

M.Ö. 1195’te Ugarit’in yıkılmasının ardından kent 

unutulmuş olsa da, Hattuşa’da ele geçen Hitit çivi yazılı belgeleri ve 

Amarna mektupları bu kentin varlığına dair önemli bilgiler 

sağlamıştır. Ugarit’in keşfi ise, pek çok arkeolojik alanda olduğu 

gibi, yerel halkın tesadüfen bulduğu eserler sayesinde 

gerçekleşmiştir. 1928 yılında Minet el-Beida körfezinde yaşayan 

Mahmud Mella az-Zîr adlı bir çiftçi, tarlasını sürerken sabanının bir 

esere çarpması üzerine ilk kez Ugarit’ten kalma buluntularla 

karşılaşmıştır. Çiftçi olayı şu şekilde anlatmıştır: 

“1928 Mart ayının başlarında bir sabah, öküz arabasıyla 

tarlayı sürerken, sabanım ile sadece küçük bir yarık açtım ve saban 

demirin vuruşuyla çınlayan bir ses çıkaran sert bir şeye çarptığımı 

fark ettim. O akşam, birkaç arkadaşımla birlikte tarlaya geri geldim. 

Yüzeyin sadece birkaç santim altında, bir dizi büyük düz taşla 

karşılaştık. Bunları bir kenara bırakarak, çok miktarda çanak 

çömlekle birlikte yontulmuş taştan yapılmış bir mezar keşfettik. Bir 

hafta boyunca mezarı ortaya çıkarmak için çalıştık…”(Bordreuil ve 

Pardee 2009:3). 

Bunun üzerine, Beyrut’ta görev yapan Fransa Cumhuriyeti 

Eski Eserler Servisi müdürü Charles Virolleaud konu hakkında 

bilgilendirilmiş ve meslektaşı Léon Albaese’yi bölgeye araştırma 

yapması için yönlendirmiştir. Daha sonra Louvre Müzesi’ne bağlı 

Eski Doğu Tapınakları Bölümü’ne bu alanda kazı çalışmaları 

yürütülmesi tavsiye edilmiştir. Böylece, Suriye’nin batısında, 

Lazkiye limanının yaklaşık on bir kilometre kuzeyinde yer alan 

Ugarit’te ilk arkeolojik kazılar başlamıştır(Cornelius ve Niehr 

2004:6-7; Yon 2006:7). 

Paleolitik Çağ 

--21--



Suriye, insanoğlunun Kuzey Suriye kıyılarında ortaya 

çıkışından bu yana yerleşim görmüştür. Nahr Arab denilen bölgede 

Alt Paleolitik döneme ait çeşitli taşlar bulunmuştur. Neolitik Çağ’a 

gelindiğinde, Ras Shamra tabakalarında ilk insan yerleşiminin 

varlığı hatırı sayılır derecede gözlemlenebilmektedir(Schaffer ve 

Claude 1939:3). 

Ocakların yakınında terkedilmiş çakmaktaşı ve kemik 

aletlerden oluşan ilkel bir tepe, Erken Neolitik döneme 

dayandırılmaktadır. En alt katmanda çanak çömlek mevcut değilse 

de, daha üst tabakalarda ahşap ve deri gibi çabuk bozulan 

malzemeden yapılmış kaplara veya toprak vazo parçalarına 

rastlanmıştır(Schaffer ve Claude 1939:4). 

Resim 1: Ras Shamra’nın 5. katından vazo parçaları 

 

 Kaynak: (Schaffer ve Claude 1939:5). 

Resim 2: Nahr Arab’dan bıçaklar ve çakmaktaşı pulları 

 

          Kaynak: (Schaffer ve Claude 1939:5). 

--22--



Ras Shamra’nın Neolitiğine ait çok sayıda taş ve vazonun 

yanı sıra teknik olarak daha gelişmiş, kil, kum ve saman 

karışımından yapılmış seramik parçaları da bulunmuştur. Ancak bu 

dönemde bölgede yaşayan insanların boyamadan habersiz oldukları 

anlaşılmaktadır. Bazı ürünlerde yalnızca noktalar bulunurken, 

bazılarında kil pişirilmeden önce yüzeyine tırnak izleri 

basılmıştır(Schaffer ve Claude 1939:5). 

Resim 5: Ras Shamra’nın 3. katından boyalı vazo parçaları 

 

    Kaynak: (Schaffer ve Claude 1939:15). 

Ugarit limanları, Kenanlılar ve Proto-Fenikeliler için bir 

limandan elde edilebilecek tüm avantajlara sahipti. Bu aşamadan 

itibaren Ugarit, yalnızca Mezopotamya’nın ileri karakolu ve Asya 

malları için bir iskele olma rolünü üstlenmekle kalmadı, aynı 

zamanda Akdeniz ticaretinin Asya’ya nüfuz edeceği geniş bir kapı 

haline geldi(Schaffer ve Claude 1939:15). 

M.Ö. 2. binyıla gelindiğinde Ugarit, önemli bir liman şehri 

olma konumunu koruyordu. Tanrılar için pek çok kutsal alan inşa 

edilmişti. İkinci binyılın başından itibaren ise şehre “Ugarit” adı 

verilmiştir. Başkent ve ülke aynı isimle anılmış, bu ad hem 

Boğazköy’deki Hitit tabletlerinde hem de Mısır arşivlerinde, 

özellikle Tel el-Amarna mektuplarında sıkça geçmiştir(Schaffer ve 

Claude 1939:15). 

--23--



Ugarit Dönemi Eserleri 

Minet el-Beida (Ugarit’te kazı yapılan sitenin yakınındaki bir 

koyun adıdır ve Ras Shamra’ya yaklaşık bir kilometre mesafededir) 

ve Ras Shamra antik yerleşimlerinde başlayan kazı çalışmalarının 

ardından, Mayıs 1929’da Claude F.-A. Schaeffer uzun yıllar boyunca 

bölgede çalışmalarda bulunmuştur. Ras Shamra’nın modern Arapça 

adı “Rezene Tepesi” (Fenchelhügel) olarak bilinmektedir. Buranın 

antik Ugarit şehri ile özdeşleştirilmesi ise 1931’de “Ugarit Kralı 

Niqmaddu”ya ait bir yazılı tabletin bulunmasıyla gerçekleşmiştir. 

Krala ait saray yapıları ve tapınakların ardından bronz objeler, 

üçayaklı sehpa, balta bıçakları ve çivi yazılı tabletler de gün ışığına 

çıkarılmıştır. 1939’da İkinci Dünya Savaşı’nın başlaması üzerine 

kazılara ara verilmiş, araştırmacıların bölgeye dönmesi ise ancak 

1948’de mümkün olmuştur (Cornelius ve Niehr 2004:7). 

Resim 6: Ugarit sarayı objelerinden bir sürahi.  

 

Kaynak:(Cornelius ve Niehr 2004:7). 

Claude Schaeffer uzun yıllar kazılara başkanlık yaptıktan 

sonra, 1972–1974 yıllarında kazı sorumluluğunu Henri de 

Contenson üstlenmiştir. Sonraki yıllarda da farklı araştırmacılar kazı 

başkanlığı yapmıştır(Cornelius ve Niehr 2004:43; Pardee 2002:222). 

Devam eden kazılarda, Büyük Saray’da 14. yüzyıldan 12. yüzyıla 

kadar Ugarit’teki yaşamın neredeyse bütün yönlerini içeren avlular, 

dikmeli geçitler, sütunlu giriş kapıları, bahçeler ve çok sayıda tablet 

ortaya çıkarılmıştır(Kuhrt 2024:393). 

 

--24--



Resim 7: Ugarit’te bulunan ticari içerikli bir tablet 

 

                    Kaynak:(Cornelius ve Niehr 2004:24) 

Minet el-Beida’da yaklaşık beş hafta süren kazılarda, 

Schaeffer tarafından Miken ana tanrıçası olarak yorumlanan fildişi 

bir kadın figürü ile başlangıçta tanrı Rašap olarak tanımlanan bronz 

bir Baal heykeli de dahil olmak üzere çeşitli mezar ve eserler ortaya 

çıkarılmıştır(Buck 2018:80). 

Resim 8: Ugarit’te buluna bir kadın/tanrıça heykelciği 

 

                     Kaynak: (Schaffer ve Claude 1939:15) 
--25--



Resim 9: Ugarit’te buluna bir tanrı heykelciği. 

 

         Kaynak: (Cornelius ve Niehr 2004:56). 

Ardından gelen aylarda Schaeffer dikkatini komşu Ras 

Shamra’ya çevirmiştir. Höyüğün yüzeyinde doğrudan bir kalıntı 

gözlenmemesine rağmen, kuzeybatı kesiminde silindir ve altın 

nesneler bulunduğuna dair yerel çiftçilerden gelen bilgiler 

araştırmaları yönlendirmiştir. Bu nedenle Schaeffer, 14 Mayıs 

1929’da başlattığı kazılarda, yalnızca beş gün içinde daha önce 

bilinmeyen bir çivi yazısıyla yazılmış ilk tabletleri keşfetmiştir. Bu 

buluştan yalnızca iki gün sonra kazı ekibi, beşi de aynı yazıyla 

yazılmış bir bronz silah deposuna ulaşmıştır(Buck 2018:85). 

Tell Ras Shamra’nın antik Ugarit kenti ile özdeşleştirilmesi 

oldukça kısa sürede olmuştur. 1931’de üzerinde “Niqmaddu, 

Ugarit’in Kralı” ifadesi geçen bir tablet bulunduğunda Schaeffer, 

Akropolis olarak adlandırılan ve Baal Tapınağı’nın da yer aldığı en 

yüksek noktada kazılara yönelmiştir. Burada 14 Mayıs 1929’da bir 

çivi yazılı kil tablet açığa çıkarılmıştır(Cornelius ve Niehr 2004:9). 

 

 

--26--



 

Resim 10: Ugarit’te bulunan bir çivi yazılı tablet.  

 

                Kaynak: (Cornelius ve Niehr 2004:19). 

Schaeffer daha sonra yaklaşık 20 metre doğuya, Ugarit 

başrahibinin evine doğru kazılara devam etmiş ve burada da başka 

yazıtlar bulmuştur. Bu yazıtların önemli bir kısmı bilinmeyen bir 

dilde yazılmıştır; kısa sürede çözümlenen bu metinlerin yanı sıra 74 

bronz obje, taş merdivenler ve üç ayaklı bir sehpa açığa çıkarılmış, 

ayrıca beş bronz balta bıçağı üzerinde de yeni yazılar tespit edilmiştir 

(Cornelius, 2004, s. 9). Kazılar, 1939’da İkinci Dünya Savaşı’na 

kadar sürmüş, savaş nedeniyle verilen aranın ardından 1948’de 

yeniden başlamıştır (Cornelius, 2004, s. 9). 

Resim 11: Üç ayaklı sehpa 

 

                           Kaynak: (Cornelius ve Niehr 2004:25). 

 

--27--



 

Savaş öncesinde ele geçirilen buluntuların yaklaşık yarısı 

bugün Louvre Müzesi’nin Département des Antiquités bölümünde 

sergilenmektedir. 1946’dan sonra çıkarılan eserler ise Suriye’nin 

çeşitli müzelerine dağıtılmıştır. Eserlerin tamamı için resimli 

kataloglar hazırlanmış, ayrıca uluslararası sergiler aracılığıyla geniş 

kitlelerin erişimine sunulmuştur. Bu sergiler arasında Syrien – Land 

des Baal (Almanya, 1982–1983, Fig. 25), Ebla to Damascus (ABD, 

1985–1987), Syrie – Mémoire et Civilisation (Paris, 1993–1994), 

Syrien – Wiege der Kultur (Basel, 1999–2000) ve Le Royaume 

d’Ougarit: aux origines de l’alphabet (Lyon, 2004–2005) sayılabilir 

(Cornelius ve Niehr 2004:17). Fakat yakın dönemde Suriye’de 

yaşanan savaş nedeniyle bu müzelerdeki eserlerin ne kadarının 

korunabildiğine dair kesin bilgilere henüz sahip değiliz. 

Ugarit’in Tarihsel Gelişimi 

Ugarit’in tarihsel gelişimi, M.Ö. 2. binyılın başlarından 

itibaren Yakındoğu’nun büyük güçleriyle olan ilişkileri üzerinden 

takip edilebilmektedir. Şehrin erken dönemleri hakkında bilgiler 

sınırlı olmakla birlikte, Mari arşivlerinde “Ugarit” adına yapılan 

atıflar, kentin Amorit kökenli bir hanedan tarafından yönetildiğini ve 

bölgesel ölçekte siyasi bir kimlik kazandığını göstermektedir(Buck 

2018:22). Bu hanedanın M.Ö. 1900–1800 yılları arasında kurulduğu 

ve kentte surlar, saraylar ve tapınakların inşa edildiği 

bilinmektedir(Schloen 2001:201). 

Orta Tunç Çağı’nda (M.Ö. 1800–1600) Ugarit, Halep 

merkezli Yamhad Krallığı’nın etkisi altına girmiş, ancak 

muhtemelen kısmi bağımsızlığını korumuştur. Mari kralı Zimri-

Lim’in (M.Ö. 1776–1761) arşivlerinde Ugarit’e dair kayıtlar, kentin 

bu dönemde diplomatik temaslarda bulunduğunu ortaya 

koymaktadır(Kuhrt 2024:394). Yaklaşık M.Ö. 1595’te Hitit kralı I. 

Muršili’nin Halep ve Babil’i ele geçirmesiyle birlikte Kuzey 

--28--



Suriye’deki dengeler değişmiş, Ugarit Mitanni hâkimiyetinin etkisi 

altına girmiştir. 16. yüzyılda bölgedeki Hurri etkisinin arttığı, 

özellikle Mitanni kültürünün Ugarit toplumunda iz bıraktığı 

anlaşılmaktadır(Drower 1975:130). 

M.Ö. 15. yüzyıldan itibaren Mısır’ın Yakındoğu politikaları 

Ugarit üzerinde belirleyici bir rol oynamıştır. I. Tutmose (1504–

1492), II. Tutmose (1492–1479) ve III. Tutmose (1479–1425) 

dönemlerinde gerçekleştirilen askeri seferlerle Mısır, Suriye ve 

Filistin üzerinde nüfuz kurmuş, Ugarit de bu süreçte firavunların 

vassalı haline gelmiştir(Kuhrt 2024:395). Ancak 14. yüzyılda Mısır 

gücünün zayıflaması ve Hititlerin I. Šuppiluliuma (1344–1322) 

yönetiminde Suriye’yi fethetmesiyle birlikte Ugarit Hitit 

hâkimiyetine girmiştir. Bu dönemde II. Niqmaddu, Hititlerle iş 

birliği yaparak Mukish ve Nuhhašše’ye karşı destek vermiş, 

topraklarının genişletilmesiyle ödüllendirilmiştir(Beckman 

1992:43). 

Hitit hâkimiyetinin kurulmasıyla birlikte Ugarit’in sınırları 

yeniden tanımlanmış ve Niqmaddu’nun yönetiminde krallık önemli 

ölçüde büyümüştür. Bu dönemde Hitit kralı ile yapılan antlaşmalar 

Ugarit’in vasal statüsünü teyit etmekte, aynı zamanda kente geniş bir 

özerklik alanı bırakıldığını göstermektedir(Drower 1975:136). 

Özellikle III. Hattušili (1267–1237) döneminde Ugarit, Hitit–Mısır 

barış sürecinden faydalanarak Doğu Akdeniz’in en önemli liman 

kentlerinden biri haline gelmiştir. 

M.Ö. 13. yüzyılda II. Ammittamru , Ibiranu ve III. Niqmaddu 

gibi krallar döneminde Ugarit, hem ticari hem de diplomatik açıdan 

en parlak dönemini yaşamıştır. Şehir, Akdeniz ile Mezopotamya 

arasında bir kavşak noktası haline gelmiş, yazılı arşivler sayesinde 

uluslararası ilişkilerde aktif bir rol üstlenmiştir(Schloen 2001:206). 

Ancak M.Ö. 12. yüzyıl başlarında Doğu Akdeniz’i etkisi altına alan 

Deniz Kavimleri istilaları ve Hitit İmparatorluğu’nun çöküşü, 

Ugarit’in de sonunu hazırlamıştır. Son kral Ammurapi döneminde 
--29--



(yaklaşık M.Ö. 1195–1180), şehrin yakılıp yıkıldığı ve bir daha imar 

edilmediği anlaşılmaktadır(Kuhrt 2024:394). 

Böylece Ugarit, yaklaşık sekiz yüzyıl boyunca bölgesel 

güçler arasında denge politikaları izleyerek varlığını sürdürmüş, 

ancak M.Ö. 12. yüzyıldaki büyük çöküşün ardından tarih 

sahnesinden silinmiştir. 

Ugarit Arşivleri ve Yazı Sistemleri 

Ugarit kazılarında gün yüzüne çıkarılan en önemli buluntular 

arasında çivi yazılı tablet arşivleri yer almaktadır. Yaklaşık 2000 

kadar tablet ve tablet parçası, hem Ugarit’in siyasi ve ekonomik 

yapısını hem de dini ve kültürel yaşamını aydınlatan eşsiz bir kaynak 

sunmaktadır. Bu belgeler arasında diplomatik yazışmalar, 

antlaşmalar, ekonomik ve idari kayıtlar, hukuki belgeler, ritüeller, 

mitolojik metinler ve edebi eserler bulunmaktadır(Pardee 2014:283; 

Ramos 2021:1432). 

Tabletler, buluntu yerlerine göre on altı büyük koleksiyon 

altında sınıflandırılmaktadır. Bunların altısı kraliyet sarayında ele 

geçirilmiştir. Yaklaşık bir hektarlık alana yayılan ve doksan odalı 

devasa bir yapı olan saray, farklı türde belgelerin saklandığı arşivlere 

ayrılmıştır. Batı, Doğu ve Güneybatı arşivlerinde çoğunlukla 

ekonomik belgeler bulunurken, Doğu arşivinde mektuplar; Güney 

arşivinde uluslararası antlaşmalar ve hukuki belgeler; Orta arşivde 

ise yerel hukuk metinleri yoğunlaşmıştır. Ayrıca saray avlusunda 

bulunan bir fırın kalıntısında yaklaşık yetmiş beş tabletin 

keşfedilmesi, bu belgelerin şehrin yıkımı sırasında kazara pişmiş 

olabileceğini düşündürmektedir (Schloen 2001:206; Yon 2006:50). 

Bununla birlikte, yalnızca saray değil, bazı özel evlerde de önemli 

miktarda arşiv malzemesi bulunmuştur. 

Tabletlerin kronolojisi, M.Ö. 14. yüzyıl ortalarından 12. 

yüzyıl başlarına kadar uzanır. İlk belgeler, Hitit hâkimiyetinin 

Ugarit’te başladığı M.Ö. 1340 civarına tarihlenmekte, son belgeler 
--30--



ise şehrin yıkıldığı M.Ö. 1180 civarında sona ermektedir. Böylece 

Ugarit arşivleri yaklaşık 160 yıllık bir dönemi kapsamaktadır. Ancak 

özellikle ekonomik belgeler, mektuplar ve alfabetik yazıyla yazılmış 

metinlerin çoğunun Ugarit’in son yarım yüzyılına, yani M.Ö. 1230–

1180 arasına ait olduğu düşünülmektedir (Schloen 2001:206). 

Ugarit’in yazı sistemi, filoloji ve yazı tarihi açısından da ayrı 

bir önem taşır. Kentte kullanılan alfabe, otuz işaretten oluşmakta ve 

çivi yazısına benzer bir formda kil tabletler üzerine kazınmıştır. Bu 

sistem, bilinen en eski alfabetik yazı örneklerinden biri kabul 

edilmektedir. Ugarit dilinde yazılmış metinlerin yanı sıra Akadca, 

Hititçe, Hurrice ve Kıbrıs-Minos yazısıyla yazılmış belgeler de 

bulunmuştur. Bu çok dillilik, Ugarit’in diplomatik ve ticari 

ilişkilerdeki merkezi rolünü açıkça ortaya koymaktadır(Buck 

2018:23; Kuhrt 2024:394). 

Metin türleri arasında özellikle mitolojik ve dini içerikli 

belgeler dikkat çekmektedir. Baal döngüsü, El(Kahraman Çınar 

2025:390) ve Anat’a(Kahraman Çınar 2025:669) ilişkin mitolojik 

anlatılar, kurban listeleri ve ritüel metinler, Ugarit’in dini yapısını 

anlamamız açısından temel kaynaklardır. Bunun yanı sıra diplomatik 

belgeler Hitit, Mısır ve diğer komşu krallıklarla olan ilişkileri; 

ekonomik ve idari belgeler ise kırsal bölgelerden toplanan vergiler, 

angarya emek listeleri ve askerî kayıtları göstermektedir(Ateş 

2018:86; Kahraman Çınar 2024:105) (Ateş, 2018, s. 86; Çınar, 2024, 

s. 105). 

Sonuç olarak Ugarit arşivleri, yalnızca bir şehir devletinin iç 

işleyişine dair değil, aynı zamanda Geç Tunç Çağı Yakındoğu’sunun 

uluslararası sistemine dair de eşsiz veriler sunmaktadır. Arşivlerin 

çeşitliliği ve Ugarit alfabesinin önemi, kentin tarihsel rolünü sadece 

siyasi ve ekonomik açıdan değil, aynı zamanda kültürel ve 

entelektüel düzeyde de ön plana çıkarmaktadır. 

 

--31--



Sonuç 

Ugarit, Yakındoğu’nun Geç Tunç Çağı’nda hem siyasal hem 

de kültürel bakımdan merkezi bir rol üstlenmiş şehir devletlerinden 

biri olarak öne çıkmaktadır. Ras Şamra’da yürütülen kazılar, kentin 

yalnızca bölgesel değil, aynı zamanda uluslararası ilişkilerde de 

belirleyici bir aktör olduğunu açıkça ortaya koymuştur. Coğrafi 

konumu itibarıyla Akdeniz ile Mezopotamya arasında bir kavşak 

noktasında yer alan Ugarit, bu avantajını ticaret, diplomasi ve 

kültürel etkileşimler aracılığıyla etkin biçimde kullanmıştır. 

Kazılarda ortaya çıkarılan arşivler ve yazı sistemleri, kentin 

siyasi tarihinin yanı sıra dini, sosyal ve ekonomik yapısını da 

ayrıntılarıyla aydınlatmaktadır. Özellikle alfabetik çivi yazısının 

geliştirilmiş olması, Ugarit’i dünya yazı tarihinin en önemli 

merkezlerinden biri haline getirmiştir. Mitolojik metinler, kurban 

listeleri ve diplomatik yazışmalar hem yerel inanç sistemini hem de 

uluslararası ilişkilerdeki rolünü belgelemesi açısından eşsizdir. 

Ugarit’in tarihsel gelişimi, Amorit kökenli hanedanlardan 

başlayarak Mısır ve Hitit hâkimiyetine kadar uzanan çok katmanlı 

bir süreç göstermektedir. Kent, vassal statüsüne rağmen ticari ve 

kültürel özerkliğini büyük ölçüde korumuş, 13. yüzyılda en parlak 

dönemini yaşamıştır. Ancak M.Ö. 12. yüzyıldaki Deniz Kavimleri 

istilaları ve Hitit İmparatorluğu’nun çöküşüyle birlikte Ugarit de 

tarih sahnesinden silinmiştir. 

Bugün Ugarit’in keşfi ve belgeleri, yalnızca Suriye 

arkeolojisi için değil, Yakındoğu tarih yazımı açısından da 

vazgeçilmezdir. Kentin sunduğu veriler, Yakındoğu’nun siyasal 

sistemlerini, dini geleneklerini ve uluslararası ağlarını anlamamızda 

temel bir referans noktası olmaya devam etmektedir. 

Kaynaklar 

Ateş, Aysel. 2018. “Eski Yakındoğu Arşivleri”. Yüksek Lisans Tezi, 

Pamukkale Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Denizli. 
--32--



Beckman, Gary. 1992. “Hittite Administration in Syria in the Light 

of the Texts from Hattuša, Ugarit, and Emar”. Undena. 

Bordreuil, Pierre, ve Dennis Pardee. 2009. A Manual of Ugaritic. C. 

3. Indiana: Penn State University Press. 

Buck, Mary Ellen. 2018. “The Amorıte Dynasty Of Ugarit”. Doktora 

Tezi, Department Of Near Eastern Languages And Cıvılızatıons, 

Chıcago. 

Cornelius, Izak, ve Herbert Niehr. 2004. “Götter und Kulte in Ugarit: 

Kultur und Religion einer nordsyrischen Königsstadt in der 

Spätbronzezeit”. 

Drower, Margaret S. 1975. “UGARIT”. Ss. 130-60 içinde The 

Cambridge Ancient History. C. 2, The Cambridge Ancient History, 

editör C. J. Gadd, E. Sollberger, I. E. S. Edwards, ve N. G. L. 

Hammond. Cambridge: Cambridge University Press. 

Kahraman Çınar, Aslı. 2024. “Çivi Yazılı Metinler Işığında Ugarit 

Medeniyetinde Kurban ve Kurban Ritüelleri”. Bozok Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 26(26):101-24. 

Kahraman Çınar, Aslı. 2025. “The God El and His Attributes in 

Ugarit”. Oannes 7(2):389-400. doi:10.33469/oannes.1707728. 

Kahraman Çınar, Aslı. 2025. “Ugarit’te Tanrıça Aşera ve 

İkonografileri”. Karadeniz Araştırmaları 22(86):668-83. 

doi:10.56694/karadearas.1677084. 

Karauğuz, Güngör. 2018. Hitit Devletinin Siyasi Antlaşma Metinleri. 

2. bs. Konya: Çizgi Kitabevi. 

Kınal, Firuzan. 1963. “Ugarit Kırallarının Tarihi”. Ankara 

Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Tarih Bölümü Tarih 

Araştırmaları Dergisi 8(14):1. 

Kuhrt, Amelie. 2024. Eski Çağ’da Yakındoğu (M.Ö. 3000-330). 

Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları. 

Pardee, Denis. 2014. “Ugartic Sprache und Schrift”. Ss. 280-86 

içinde Reallexikon der Assyriologie undVorderasiatischen 

Archaologie. De Gruyter. 

--33--



Pardee, Dennis. 2002. Ritual and Cult at Ugarit. Atlanta: Society of 

Biblical Literature. 

Ramos, Melissa Munoz. 2021. “Ugarit”. Encyclopedic Dictionary of 

Archaeology. 

Schaffer, A., ve F. Claude. 1939. Mission de RasShamra –Ugaritica 

I. Paris: Librairie Orientaliste. 

Schloen, J. David. 2001. “The House of the Father As Fact and 

Symbol-Patrimonialsim in Ugarit and the Ancient near East”. 

Harvard Semitic Museum Publication. 

Yon, Marguerite. 2006. The City of Ugarit at Tell  Ras  Shamra. 1st 

edition. Winona Lake, Ind: Eisenbrauns. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

--34--



 

--35--



Hitit Askeri Yapılanmasında Pul Zırh: Filolojik 

Belgeler ve Arkeolojik Buluntular Işığında Bir 

İnceleme 

1. FATİH MERT TURŞAK1 

2. GÜLGÜNEY MASALCI ŞAHİN2 

Giriş 

Eski Yakındoğu’da savaş, toprak kazanımı, hammaddeye 

erişim, ganimet ve vergileri elde etme, ticaret yollarına hâkim olma 

gibi ekonomik nedenler ile tanrısal düzeni koruma gibi amaçlarla 

gerçekleştirilirdi. Savaş teçhizatı savaş ve ülkelerin birbirleriyle 

teması ile canlanmış; tuncun yoğun kullanımı ile geliştirilmiştir. Ok 

ve yaylar, mızraklar, baltalar, hançer ve kılıçlar, pullu zırhlardan 

oluşan silahlar bulunurken orduda piyade ve savaş arabalarından 

oluşan birlikler kullanılmıştır (Dalley, 1995: 414). Pullu zırhlar, MÖ 

2. binyılın sonlarında askerî teknolojide önemli bir yenilik olmuştur. 

                                                
1 Ankara Üniversitesi, Eskiçağ Dilleri ve Kültürleri Bölümü, Hititoloji Anabilim 

Dalı. Orcid: 0009-0005-2321-0849. Bu çalışma Tübitak 2209-A “Hitit Askeri 

Yapılanmasında Kullanılmış Zırh Tiplerinin Filolojik ve Arkeolojik Buluntuların 

İncelenmesi Işığında Karşılaştırmalı Rekonstrüksiyonu” başlıklı proje 

kapsamında yazılmıştır. 
2 Doç. Dr., Ankara Üniversitesi, Eskiçağ Dilleri ve Kültürleri Bölümü, Orcid: 

0000-0003-2692-874X 

BÖLÜM 3

--36--



Savaş arabası sürücüleri ve okçular, hareket kabiliyetini 

kısıtlamayan, nispeten hafif pullu zırhlarla donatılmıştır. Bu zırhların 

büyük kısmının metal yerine deri malzemeden üretilmiş olması 

muhtemeldir. 

Yakın Doğu ve çevresinde atlı arabaların muharebe sahasına 

girişi, muharebenin nasıl gerçekleşeceği ile ilgili normları tamamen 

değiştirmiştir. Artık vagonlar ve piyade temelli muharebe planlarının 

yerini atlı arabalı kanatlardan oluşan muharebe taktikleri almıştır. Bu 

tarz inovasyonlar yayıldıkları ya da ortaya çıktıkları bölgeler 

içerisinde farklı tip içsel gelişmelere maruz kalabilmektedir. 

Kompozit tip yayların yayılımı ve atlı araba mürettebatlarının 

kendilerini koruma amacı ile giydiği pul tip zırhlar gösterilebilecek 

örnekler arasındadır. Savaş organizasyonu uzman savaş arabası 

birliklerinin ortaya çıkışı ve nalbantlar, zanaatkârlar, koşum takımı 

üreticileri ile zırh ustalarından oluşan geniş bir destek ağının 

gelişmesiyle önemli bir dönüşüm geçirmiştir (Bienkowski & 

Millard, 2000: 294). 

Çalışmamızın ana konusunu oluşturan Hurrice “šariyanni” 

kelimesi, zırh (pul zırh) anlamına gelmektedir. Gerek arkeolojik 

verilere gerekse filolojik verilere yansıyan bu materyal, geniş bir 

coğrafi kullanım göstermiştir. Ayrıca bahsi geçen ifadenin filolojik 

ve dilbilimsel olarak nasıl bir yayılım gösterdiği ve Hitit 

metinlerinde nasıl bir yer edindiği de çalışmanın odak noktasıdır. 

Anadolu coğrafyasında arkeolojik kazılarda ortaya çıkarılmış 

olan zırh pulları, Hitit kökenli belgelerde görülen “pul zırh” ifadeleri 

ile eşlenmiş olmakla beraber kelimenin dilbilimsel olarak hangi tür 

ses değişimlerine uğradığı yakından incelenecektir. Eski Yakın Doğu 

çevresinde atlı araba muharebelerinin nasıl gerçekleştiği, 

Anadolu’da Hitit imparatorluğunun pul zırhları nasıl ve ne kadar 

verimli kullandığı, bölgede ne kadar yoğun bir zırh kullanımı olduğu 

gibi meseleleri filolojik verilerden takip etmek mümkündür. Ticari 

ve sosyo-ekonomik ilişkiler bahsi geçen zırh teknolojisinin geniş 
--37--



sınırlara yayılmasını sağlamıştır, ayrıca metinlerde görülen farklı 

askeri teçhizatların nasıl “pul tip” zırhları tamamlar nitelikte 

olduğunu, takip etmek mümkündür.  

Atlı Arabaların Ortaya Çıkışı 

Atlı arabaların nasıl ortaya çıktığı, nasıl bir düşünce yapısı ile 

inşa edildiğine açıklık getirmek amacıyla incelenen geç Uruk 

döneminden kalma belgeler, Ren ve Volga nehirlerine kadar olan 

coğrafyada yapılan arkeolojik kazılarda ortaya çıkmış olan Hint-

Avrupa menşeili vagonlar ve arabalar konuya ışık tutmaktadır. 

Geç Uruk döneminden kalma birtakım tabletlerde vagon 

işaretleri görülmekle beraber MÖ 3500-3370’e tarihlendirilen bu 

metinlerde “vagon” işareti yalnızca 3 defa geçmiştir. Dönemin 

popüler taşımacılık malzemesi olan “kızak” ifadesi ise 38 kere 

kullanılmıştır (Anthony, 2024: 100). Bu döneme ait orijinal bir 

arkeolojik buluntu olmamakla birlikte, tasvirli eserler arasında 

vagon tipi araçları görmek mümkündür. Bunlara örnek olarak “Ur 

Standardı” ve silindir mühürler üzerinde betimlenen vagonlar 

verilebilir. 

Ur Standartı 

 

Kaynak:British Musem Online Collection, Museum No. 121201. 

Kish Silindir Mühür 

--38--



 

Kaynak: Ashmolean Museum Online Collection Accession No: AN1930.111. 

Rusya bölgesinde mezarlarda yapılan arkeolojik kazılar 

sonucu 250 adet vagon ve at arabası ile ilişkilendirilmiş kalıntılar 

keşfedilmiştir. Hint-Avrupa kültürünün bir parçası olan bu kalıntılar 

MÖ 3000-2500 olarak tarihlendirilmişlerdir ve elimizde bulunan en 

eski arkeolojik kalıntılardandır (Anthony, 2024: 106). 

Atlı arabalar veya vagonlar sadece bir kültüre, bir bölgeye 

özgü olarak yayılmamışlardır. Kültürlerin kendi içlerinde birer 

“yerel gelişim” örnekleri olmuşlardır. Littatuer ve Crouwel yapmış 

oldukları çalışmalarda bu gelişmenin dışarıdan ithal edilmiş bir 

kültür öğesi olmadığını tam tersi, aslında “yerel gelişim” ile ortaya 

çıkmış birer inovasyon olduğunu savunmuştur (Littauer & Crouwel 

1979: 68; Moorey, 1986: 199). 

Çapraz çubuk tekerlekli at arabaların MÖ 3000-2350 gibi bu 

coğrafyada olabileceğini Tepe Hisar bölgesinden çıkarılmış silindir 

mühürlerde açık bir biçimde görebiliyoruz. Bu tip atlı arabalar, 

Kültepe Kaneş’te ortaya çıkan silindir mühürlerdeki atlı arabalara 

benzerlik açısından yakındır. Aralarında görülen temel farklar 

Kaneş’te görülen atlı arabaların tekerleklerinin “dört telli” tip 

olmalarıdır. Bu durum, araçları daha hantal ve manevra kabiliyeti 

daha zayıf bir hale getirebilmektedir (Littauer & Crouwel 1977: 99-

100; Moorey, 1986: 199-200). 

Ostanni kurgan 1, Kuban delta MÖ 3100-2900 

--39--



 

Kaynak: David W. Anthony, 2024: 106. 

Tepe Hisar Mühürü 

  

Kaynak: Moorey, 1986: 199. 

At yetiştiriciliği üzerine bölgesel ve kökensel tartışmalar 

devam ediyor olsa da Hint-Aryan kökenli terminolojinin, Yakın 

Doğu coğrafyasında at yetiştiriciliği ile ilgili olan termini technici 

etkisi yadsınamaz bir gerçektir. Mayrhofer ve Raulwing’in alan 

üzerinde yapmış oldukları çalışmalar, neticesinde birçok Hint-Ari 

kökenli termini technici ve kişi isimleri literatüre katılmıştır 

(Mayrhofer, 1966: 19; Raulwing, 2004: 518). Bu kültürel etkinin en 

büyük örneklerinden birisi “Kikkuli metni” olarak bilinen CTH 284 

numaralı Hitit at yetiştirme belgeleridir. Metin Mitanni ülkesinden 

gelmekte olan, Kikkuli isimli at terbiyecisinin yönergelerini 

içermektedir. Kendisinin şahsi kökenini tam olarak bilemiyor olsak 

bile Kikkuli isimli terbiyecinin mesleği “LÙaššuššanni” olarak 

belirtilmiştir. Meslek isminin Hint-Aryan kökenli terminolojiden 

--40--



gelmiş olabileceği düşünülmektedir (Puhvel, 1984: 222). Hurri 

kökenli olabileceği de bir diğer görüş olmakla birlikte Hint-Aryan 

“*aśva-“ “at” bileşiğine dikkat çekilmiştir (Tischler 1983: 91). 

Kikkuli’nin mesleğinde görülen Vedik kökenli “*aśva-” ifadesinin 

at anlamına gelmekte olduğu ve “aššuššanni” sözcüğünün, Eski 

Hint-Ârîce “*aśva-“ “at” kelimesi ile Vedik “śami” “atları yormak, 

bitkin düşürmek” fiil kökünün Hurrice türetme eki olan “nni-“ ile 

birleşiminden ortaya çıktığı düşünülmektedir. Etimolojik olarak 

erken Hint-Arice “aśva-śaḥ” ifadesinin Proto-Hint-Avrupa “h₁eḱuo-

k’mh₂” yani “atları yoran onları bitkin düşüren kişi” anlamına 

gelebileceği üzerinde tartışmalar olmuştur (Turner, 1966: 40; 

Raulwing, 2008: 8). Öte yandan Vedik kökenli “aika=éka”, 

“tera=trī” gibi sayısal ifadelerin yanı sıra, atların renklerini 

belirtmek için kullanılan, Hint-Ari-Hurrice olarak belirtmemiz daha 

doğru olacak bir biçimde metinlerde, “p/babru-nnu”, Vedik 

“babhru” kırmızımsı kahverengi, “p/binkara-nnu”, Vedik “piṅgalá” 

sarı ifadeleri orataya çıkmıştır (Soden, 1957: 336-367; Raulwing, 

2009: 8). Kikkuli’nin mesleği ile paralel olarak görebileceğimiz, 

Asur at eğitim belgelerinde görülen Orta-Asurca “susānu” seyis 

ifadesinin, Hint-Ari-Hurrice “aššuššanni” ile aynı kökten geldiği ve 

Mitanni coğrafyasından bu meslek ve ifadenin alıntılandığı da 

söylenebilir (Ebeling, 1951: 58,60; Mayrhofer, 1966: 139; 

Kammenhuber, 1968: 209). Ünal Hint-Ari terminoloji olarak sayılan 

“aššuššanni” ve “marya” gibi ifadelerin etimolojik olarak Hint-Ari 

topluluklarla ilişkilendirilmesini sorunlu ve kuşkulu bulmuştur. Ünal 

karşıt fikirler sunarak, Hint-Ari etkisini kısmen kabul etmemiştir 

(Ünal, 2020: 42-62). Azınlık olarak niteleyebileceğimiz bir kültürün, 

atlar ve eğitimi üzerindeki etkisi, teknoloji ve gelişim için sınırların 

olmadığının büyük bir örneğidir. 

   M.Ö. 1800’lere gelindiğinde hafif atlı arabalar daha 

ayrıntılı gelişmiş bir biçimde farklı kültürlere sahip bölgelerin 

arşivlerinde olarak önümüze çıkmıştır. Bu arşivler Anadolu’da Hitit, 

--41--



Orta Doğu’da Asur, Mari, Babil, Ugarit ve Nuzi gibi birçok yerde 

görülmüştür. 

Yakın Doğuda Atlı Araba Muharebeleri 

Atlı arabalı muharebe birlikleri genel olarak iki kişilik 

mürettebatlar halinde düşünülür; bunun yanı sıra zırh ve kompozit 

yay ile ilişkilendirilir. Muharebeye uygun biçimde hafif atlı 

arabaların tarih sahnesine MÖ 16. yüzyılda geldiği düşünülmektedir 

(David, 2002: 16).  Elimizde bulunan arşivlere ve diğer kanıtlara 

baktığımızda bu tarihi daha geriye çekebiliriz. Tahminen MÖ 17-18. 

yüzyıllar arasında atların nasıl evcilleştirileceği, arabaların nasıl inşa 

edileceği bilinmektedir. Hitit ve birçok diğer medeniyet için atlı 

araba belgeler içerisinde Sümerce “GIŠGIGIR” (Ünal, 2016: 129), 

Akadça “narkabtum” (Reiner vd, 1980: 353), Hurrice olabileceği 

düşünülen Nuzi ve Alalah’ta görülen “šešatu” (Laroche, 1980: 228) 

olarak yazılmaktadır. 

Muharebe alanlarında atlı arabaların görevi çoğunlukla 

takımlarca hareket halinde olup düşman birliklerine uzak 

mesafelerden kompozit yay yardımı ile saldırmaktır, hiçbir zaman 

bu birlikler konuşlu olan düşman piyadelerin üstüne hücum 

etmemiştir (Moorey, 1986: 203).  Bu birliklerin dönemin şartlarına 

göre eğitimi masraflı ve uzun sürelidir, atlara ya da arabaya zarar 

gelmesi demek düşman tarafın bunları ele geçirip daha kârlı bir 

duruma düşebileceği anlamına gelmektedir. Bu yüzden atlı 

arabaların hareketli atış platformları olarak sahada görevlerini 

sürdürdüğü söylenebilir. Xenophon‘un aktardığına göre atların kör 

edilerek düşman hatlarına karşı sürülmesi gibi taktikler geç 

dönemlerde Yunanistan’da ortaya çıkmıştır (Moorey, 1986: 203). 

Atların ve mürettebatın savaş esnasında zarar görmemesi için birçok 

tedbirin alındığı insanlardan sonra atların en fazla zırhlandırılmış 

olan canlı olduğu, rölyefler ve belgelerde açık bir biçimde 

görülmektedir (David, 2002: 18). Bazı rölyeflerde atlı arabalarda 

--42--



mızrakların bulunuyor olması ise büyük ihtimalle mızrağın at arabası 

hareketsiz hale geldiğinde/hasar aldığında yedek silah olarak 

tutulduğunu gösterebilir. Ne kadar uzun olursa olsun atlı arabanın 

içerisinden mızrağın kullanımı bilimsel ve fiziksel açıdan imkânsız 

gözükmektedir. Spalinger’ın teorisinden yola çıkmamız gerekirse 

yeni Mısır kraliyeti döneminden kalma bir atlı araba saatte 20 ya da 

30 km hızla gidebiliyordu, eğer bir mızrak yardımı ile bu hız 

sırasında herhangi bir insana saplanılmaya çalışılırsa geri gelecek 

olan kuvvet 148kg-f civarı olacaktır, bu mızrağın kırılmasına ya da 

at arabası mürettebatını tehlikeye sokabilecek durumlara sebebiyet 

verebilirdi (Spalinger, 2007: 132-133; Wernick, 2013: 48-49). 

Hitit kaynaklarında geçen atlı araba ile ilişkili görevlerde yer 

alan kimseler şu şekildedir: “LÙišmeriyaš išḫa-“ (sürücü) Akadça 

formu “Kartappu” olarak yazılmaktadır, ama Akadçadan alınan 

kelimeler Hitit diline her zaman aynı anlamda geçmeyeceği göz 

önünde bulundurulmalıdır. “LÙŠÙŠ” (araba-savaşçısı) Hititçe 

formunun ne olduğunu bilmemekteyiz, “Papanikri ritüeli” olarak 

adlandırılan CTH 476 numaralı metinde LÙŠÙŠ’un görevlerinin at 

ile ilgilenmek at arabasının arkasında yay kullanmak olduğu 

görülmektedir (Beal, 1992: 153-157-163-168-169). Paralel bir 

biçimde Nuzi belgelerinde ise bu savaşçılar “awêlúti gašati ša râkib 

narkabti” “atlı arabaların okçuları” olarak geçmektedir. KBo 1.11 

numaralı “Uršu kuşatması” olarak adlandırılan metinde, hafif atlı 

arabaların sayılarının 80 civarı kadar olduğu, kuşatma esnasında ise 

atlı arabaların kullanım amacının piyadenin yanı sıra şehrin etrafında 

bir devriye rotasında dolaşarak, gelebilecek düşman kuvvetlerini 

gözlemlemek ve şehre herhangi bir girişi, çıkışı kontrol edip 

engellemektir. Metinde görüldüğü üzere kral (I. Hattušili olduğu 

düşünülmektedir) kuşatma esnasında düşman birliklerin şehirden 

kolayca çıkabildiğini ya da girebildiğini öğrenince oldukça 

sinirlenmiştir (Beckman, 1995: 25-26-27).  

--43--



Akad ve Hitit kaynaklarında atlı arabalı birlikler için 

“ANSE.KUR.RAMEŠ” Sümerogram işaretinin yerine bazı metinlerde 

Hurri kökenli, Hint-Aryan dilinden geldiği düşünülen ve artık 

literatürde kabul gören “LÙmaryannu” kullanılabilmektedir, bu 

kelimenin kökünün “márya” yani Vedik “genç, kahraman, adam” 

ifadesinden türetildiği düşünülmektedir (Turner, 1964: 569; 

Raulwing, 2013: 256-257). Wilhelm ise ifadenin Alalah ve Ugarit 

gibi bölgelerde, atlı arabalı savaşçı olarak kullanılmasının yanı sıra 

sosyal bir sınıfa evrildiğini söylemektedir (Wilhelm, 1987: 136). Bir 

bakıma atlı arabalarda görev yapan kimselerin yüksek nüfuzlu 

eğitimli askerler olduklarını anlayabiliyoruz. Hitit metinlerine ek 

olarak Nuzi metinlerinde de bu kişilerin yüksek nüfuzlu olduğu 

anlaşılabiliyordu. RS. 17.289 numaralı metinde majestelerinin atlı 

araba sürücüsü olarak geçen bir Hattili onbaşı (GAL D10) “Ugarit 

birliklerini ve atlı arabalarını teftiş etmek, saymak ve raporlamak 

için bölgeye intikal ettirilmiştir” büyük ihtimalle bu kişi kariyerinin 

bir noktasında GAL rütbesine yükselmeyi başarmıştır (Beal, 1992: 

159). 

III. Thutmosis Kuzey Suriye bölgesine yapmış olduğu 

seferler sırasında Megiddo’da büyük bir koalisyonu bozguna 

uğratmıştır. Bu muharebenin sonucunda düşman taraftan ele 

geçirilmiş olan ganimetlerin listesi Karnak yıllıklarında kayıt altına 

alınmıştır. Belgeye göre 924 adet atlı arabanın yanı sıra 2 adet bronz 

olmak üzere, 200 adet deriden imal edilmiş pul zırh bozguna 

uğratılan düşman tarafından ele geçirilmiş ve kaydedilmiştir 

(Lichtheim, 1976: 33-34; David, 2002: 64).  Megiddo örneği ile 

Kadeş muharebesinin bölgede gerçekleşen tek büyük muharebe 

olmadığı anlamaktayız.Bu muharebeleri göremesek bile, atlı araba 

birlikleri gerçekten önemli bir biçimde tarih boyunca görsel olarak 

rölyefler ve fildişi kutuların üzerinde bulunan illüstrasyonlar 

aracılığıyla kayıt altına alınmıştır. Örnekleri Mısır, Asur ve 

Anadolu’da görülebilmektedir.  

--44--



 Enkomi Kıbrısta bulunmuş fil dişi oyun kutusunun üzerinden bir 

illüstrasyon 

 

Kaynak: A. C. D. Mertzenfeld, Inventaire Commente des Ivoires Pheniciens et 

Apparentes. Paris, 1954, Pl. LXIX. 

Unutulmaması gereken bir başka husus ise atlı arabaların 

sadece savaş aracı olarak kullanılmamasıdır, rölyeflere bakıldığında 

birçok av sahnesinde de kullanıldıkları görülmektedir (Feldman & 

Sauvage, 2010: 67). 

Neo-Hitit avlanma tasviri 

 

Kaynak: Louvre Museum, Département des Antiquités orientales, No. AM 225. 

Pul Zırh ve Bölgesel Yayılımı 

Timothy Kendall’a göre pul zırh MÖ 16. yüzyılda Hurriler 

tarafından icat edilmiştir (Kendall, 1976: 263). Mezopotamya 

bölgesinden, Yunanistan’a kadar uzayan bir coğrafya içerisinde 

birçok arkeolojik kazı sırasında pul zırh kalıntıları, zırh pulları 

bulunmuştur, hepsinin en büyük ortak noktası ise üretim tarzlarının 

--45--



aynı oluşudur. Pul zırh Hurrice “šariyanni” olarak bilinmektedir ya 

da Akadça olan formu “šariam” (CAD, “S” 1984: 313) mektuplarda 

önümüze çıkmaktadır. Pul zırhın Hurri inovasyonu olabileceğini 

düşünmemizdeki sebep ise hemen hemen Yakın Doğu’da zırh 

ifadesinin her geçmiş olduğu dilde Hurrice formuna yakın ya da 

benzer olarak alıntılanmış olmasıdır. İbranice’de hala zırh anlamına 

gelen kelime “shiryon- רְיוֹן  שִׁ ” Hurrice kökenlidir (Koehler & 

Baumgartner, 1996: 1357). Zırh ifadesinin Hurriceden alıntılanarak 

geçtiği diller ise şu şekildedir; İbranice (shiryon), Mısırca (ṯ/sryn), 

Akadça (sàriam), Hititçe (šariyanni), Ugaritçe (ṯryn), Aramice 

(sheryana) ve Süryanicedir (si’riana) (Beyer, 1984: 719; Hoch, 

1994: 367; Richter 2012: 358-543; Lete & Sanmartin, 2015: 161) 

 Tekil zırh pulları Akadça “kurṣindu” kelimesinden 

türetilmiştir, bu ifade Nuzi metinlerinde “k/gurzimtu” şeklinde 

fonetik değişime uğramış bir biçimde karşımıza çıkmaktadır (HSS 

XV 3:2, 10, 17,27). Kelimenin anlamlarının “yılan, yılan derisi, 

dizilmiş zırh” olması, zırh pullarının yılanın üzerindeki pullar ile 

ilişkilendirildiğini bu düşünceden etimolojik ve dil bilimsel bir 

açıdan türetildiğini yansıtır (Kendall, 1974: 266; Reiner vd, 1984: 

567; David, 2002: 5). Yılan derisi ifadesinin üzerinden böyle bir 

türetme yapılması bize insanın doğayı nasıl taklit etmeye çalıştığını 

göstermektedir. Buna benzer bir başka paralel de Hint-Ari dili olan 

Prakrit’de “*kancu-“ “yılan derisi” isminden “kaficuka-“ ifadesinin 

“beden zırhı, yılan derisi” olarak türetilmesidir (Turner, 1966: 130). 

İnsanların zırh için yılan pullarını örnek alışının sadece bir coğrafya 

da olmadığı, farklı yörelerde de bu tarz yöntemlerin izlenebildiğinin 

etimolojik bir örneği olarak önümüze çıkmaktadır. 

 Zırh kullanımının ortaya çıkmasına sebep olan düşüncenin, 

artan atlı araba muharebelerinde sürücü, yaylı savaşçının ve atların 

kendilerini koruyamamaları olduğu düşünülmektedir. Diğer yandan 

ana sorunlardan birisi kompozit yayların savaş meydanlarında daha 

çok kullanıma başlanmasıdır (David, 2002: 12). Savaşlarda çoğu 

--46--



zaman iki kişilik mürettebatlar (bazı durumlarda üç) ve atlar açık 

hedef haline gelebiliyordu. Herhangi bir kimsenin yaralanması 

demek, aracın saf dışı kalması anlamına geliyordu. Bu tip zırh 

platformları kullanıcının üstüne ağırlık katıyor olsa bile reflekslerini 

engellemiyordu, kalkan ile kendini koruyamayacak olan 

mürettebatın diğer üyelerini koruyabiliyordu. Yadin, zırhın en büyük 

avantajının, eller serbest kalır iken vücuda koruma sağlaması ve 

esnek bir platform oluşturduğunu ifade etmiştir (Yadin, 1963: 15). 

Deriden imal edilmiş olan pul zırhların insan üzerinde büyük bir 

rahatsızlığa sebep olmayacağı tahmin edilebilmektedir. Mürettebatın 

eğitilmesi sürecindeki zaman ve masraflar göz önünde 

bulundurulduğunda, vefatının pek çok açıdan kayba neden olacağı 

açıktır.  Bu bakımdan mürettebatın en azından deri bir zırhla 

kuşanılması daha uygulanabilirdir ve askerin yaşama olasılığını 

arttırabilmektedir. Unutulmaması gereken bir diğer esas ise, derinin 

ucuz bir hammadde olmasına rağmen üretiminin uzun vakit 

alabiliyor olmasıdır. Amarna mektuplarında, Mitanni kralı 

tarafından Mısır’a gönderilen çeyizin içerisinde deri zırhların 

bulunuyor olması, değerli ürünler olduğunu düşündürmektedir 

(David, 2002: 199-200; Rainey, 2015: 174). Demir çağında bile aynı 

tip üretim şekilleriyle imal edilmiş zırh pullarının var oluşu, 

inovasyonun istikrarlı bir şekilde coğrafyada bulunan kültürler 

tarafından kullanılmaya devam ettiğini açık bir şekilde 

göstermektedir. Neo-Asur döneminden kalma demir zırh pulları ve 

Levant bölgesinde demir çağı olmak üzere, MÖ 73’e tarihlenen 

Massada’da bulunan zırh pulları da bunlara örnek olarak 

gösterilebilir (Wicke, 2018: 314). 

Zırh pullarının arkeolojik açıdan kümelendikleri bölgeler 

tapınak yapıları ve mezar kompleksleridir. Boğazköy’de bulunan 

birçok zırh pulu, büyük tapınak olarak isimlendirilen komplekste 

kümelenmiş haldedir (David, 2002: 141). Aynı biçimde Ortaköy-

Şapinuwa’da yapılan kazılarda bulunan zırh pulları dini bir yapı 

--47--



olduğu düşünülen D binasında bulunmuştur (Süel, 2002: 697). 

Kayalıpınar kazılarında ise bir adet hasar görmüş pul zırh, mühür 

deposunda bulunmuştur (Karpe & Karpe, 2019: 202). Boğazköy’de 

bulunan zırh pulları ana olarak üç döneme kadar tespit edilmiştir: 

MÖ 1500-1300, 1280-1200, aralarında bulunan bir adet zırh pulu ise 

bulunduğu katman dolayısıyla MÖ 18. yüzyıl olarak 

tarihlendirilmiştir (Bittel, 1958: 35; David, 2002: 141). Asur Ticaret 

Kolonileri Dönemi’nde bölgede bir Hurri varlığı olduğunu 

bilmemiz, belki de bu inovasyonun çok öncelerden bu coğrafyada 

bilindiğini gösterebilir ama elimizdeki bilgiler, 18. yüzyıldan kaldığı 

düşünülen bu zırh pulunu kanıt olarak göstermek için yetersizdir 

(Wilhelm, 2008: 182). Öte yandan başka bir hipotez olarak bu 

teknolojinin I. Šuppiluliuma’nın Suriye seferleri sırasında, Kuzey 

Suriye’de bulunan düşman kuvvetlerinden ele geçirilip Anadolu 

bölgesine getirdiğini söyleyebiliriz (Devecchi, 2022: 277-278). 

Suriye bölgesinde pul zırh kullanımını açık bir şekilde Mısır’da 

bulunan rölyef ve görsel kanıtlardan bilmekteyiz. 

Tapınaklarda bulunan arkeolojik buluntuların üzerinden 

izleyebileceğimiz iki adet hipotez vardır. Bunlardan birincisi zırh 

parçalarını tanrılara hediye olarak savaş sonrası sunuluyor olmasıdır. 

Diğer seçenek ise tapınağın kendi deposundan orada bulunan 

muhafızları giydiriyor ve ekipman dağıtımı yapıyor olmalarıdır. Bu 

iki hipotezin de doğru olabileceği savunulabilir, Nuzi JEN 533 

numaralı metinde savaşta ele geçirilen, aralarında dört adet pul zırhın 

bulunduğu ganimetlerin, tanrılara verilmek üzere şehre geri 

gönderildiği yazmaktadır (Kendall, 1976: 347). JEN 533 numaralı 

belgede olduğu gibi tanrılara pul zırhların hediye sunulmasının Hitit 

örnekleri de bulunmaktadır. KUB 27.6 ve KUB 27.1 numaralı 

belgelerde “Šamuha’nın Ištar’ı” için düzenlenen kült festivallerinde 

iki adet pul zırhın, diğer askeri teçhizatlar ile tanrılara sunulduğu 

görülür (Beal, 1992: 151,152; Bastici, 2024: 236). İkinci hipoteze 

göre, tapınakta görev yapan muhafızların vardiyaları bittiği vakit, 

--48--



zırhlarını tapınak deposuna bıraktıkları daha olası bir hipotezdir ve 

bunu destekleyen ifadeler Ugarit belgelerinde görülebilmektedir 

(David, 2002: 142). Saray komplekslerinde bulunan örnekler 

arasında, Tell el-Fakhar’da tamamlanmış halde pul zırhlar “yeşil 

saray” isimli komplekste bulunmuştur. Maalesef bu konu üzerinde 

çalışmalar ve literatür neredeyse yok denecek kadar azdır. Tell el-

Fakhar’da sarayda bulunan zırhlar hala kullanıcılarının 

üzerlerindedir, oda 9 ve 13 de bulunan “muhafız” olarak 

adlandıracağımız bu kişiler, saray kompleksini korurlarken 

muharebe esnasında vefat etmiştirler. Bulunan ekipmanlar ve zırh 

pulları Nuzi örneklerine benzemektedir. Nuzi gibi Tell el-Fakhar’da 

büyük ihtimalle Asur güçlerine karşı kendilerini korumaya çalışırken 

yok olmuştur (Mahmoud, 1970: 111-118-122; David, 2002: 149).  

Nuzi bölgesinde yapılan kazılar esnasında farklı tiplerde 

bronz zırh pulları bulunmuştur. Farklı boyutlarda olan bu zırh 

pullarının hepsinin bedenin farklı yerlerine göre üretildiği 

görülmektedir. Buluntu yerleri şu şekildedir: Tehiptilla’nın evi, 

Surkitilla’nın evi, Prens Silwitešup’un evi ve Ziki’nin evi.  

Görüleceği üzere “nüfuzlu” olarak adlandırılabilecek kimselerin 

evleridir. Elimizde bulunan en detaylı ve en zengin pul zırh 

koleksiyonu Starr tarafından Yorgan Tepe’deki (Nuzi) binalarda 

yapılan kazılar sırasında kataloglanmıştır (Starr, 1939: 333-334-335-

337-347; Kendall, 1974: 267; David, 2002: 76-77-78-79). Bulunan 

zırh pulları MÖ 1475-1450 yıllarına tarihlendirilmiştir.  

 Zırh kullanımı, dönemin şartlarında sosyoekonomik bir 

sınıfsal varlığı da işaret etmektedir. Zırhlara ait bronz pullar Nuzi’de 

yapılan kazılarda sadece belirli nüfuzlu kimselerin evlerinde 

bulunmuştur (Kendall, 197: 279). Benzer biçimde Alalakh kazıları 

sırasında bulunan zırh pulları da özel ev olarak tanımlanan zengin 

nüfuzlu kimselerin, oturduğuna işaret eden yapılarda bulunmuş ve 

MÖ 1447-1370 yıllarına tarihlendirilmiştir (Wooley, 1955: 278; 

David, 2002: 140).   Bazı atlı araba sürücülerinin kendi arabaları 

--49--



olduğu ve zırhlarını kendilerinin tamir ettiği de metinlerde dikkat 

çeken noktalardır (Kendall, 1976: 72). Bunlar göz önünde 

bulundurulduğunda pul zırhın yüksek bir tabakaya işaret ettiğini, 

sadece devlet ve tapınaklar tarafından askerlere ekipman seti olarak 

düşünülecek bir biçimde, dağıtıldığını metinlerle de destekleyerek 

söylemek mümkündür (HSS XV 195:1; HSS XV 3:28) (Kendall, 

1974: 266).  

Nuzi’de bulunan zırh pulları Yakın Doğu’da bulunan tüm pul 

tiplerinin kategorize edilmesi açısından büyük bir rol oynamaktadır.  

Nuzi kazılarında bulunan zırh pulları 

 

Kaynak: Kendall 1974’ten düzenlenmiştir. 

Zırh kullanımı hakkında en ayrıntılı görsel kanıtları sunan 

bölge ise Mısırdır. Arkeolojik açıdan pul zırhlar ve görsel kanıtlar 

Mezar komplekslerinde kümelenmiş bir haldedir. Lisht, Malqata, 

Qantir, Tutankhamun’un mezarı bizlere bu bölgede arkeolojik olarak 

zırh pulları vermiş olan noktalardır (Hayes, 1934: 8; Shaw, 1991: 42; 

Arnold, 1988: 99; David, 2002: 145-148-151). Mısır hanedanlığının 

Eski ve Orta Krallık Dönemi’nde birliklerin hiçbir biçimde zırh 

kullanmadığı rölyeflerde görülmektedir, 18. Sülale Dönemi’nde ise 

--50--



Suriye tarafında yaşanan çatışmalar sırasında bu inovasyonun, savaş 

yoluyla ele geçirildiği ya da Suriye’de bulunan vasal devletler 

tarafından Mısır bölgesine haraç olarak getirildiği düşünülmektedir 

(Bonnet, 1926: 210; David, 2002: 7). En erken biçimde 

görebileceğimiz zırh görseli IV. Thutmosis’in at arabasına çizilmiş 

olan muharebe tasvirleridir. Bu tasvirlerde üzerinde “sàriam” yani 

zırh olan bir Suriyeli atlı araba sürücüsü konumuz için en dikkat 

çekici ögelerden birisidir.  

Çalışmamızın başında sözü edilen Megiddo Muharebesi 

sırasında ele geçirilmiş olan deri zırhlar, ordunun büyük bir 

çoğunluğunun, deriden imal edilmiş pul zırhlarla donatılmış 

olduğunu düşündürmektedir. Üretim maliyetlerinin fazla olması 

sebebi ile deri zırhların daha yaygın olması muhtemel bir durumdur. 

Filolojik belgeler incelendiğinde, bronz pullar ile üretilmiş zırhların 

yanı sıra deriden üretilen pul zırhları da açıkça görebilmekteyiz. 

Arkeolojik olarak elimizde deriden imal edilen pul zırhlar hakkında 

bir adet buluntu vardır. Tutankhamun’un mezarında yapılan 

çalışmalar sırasında Howard Carter, dekoratif özelliklerden noksan 

bir tahta kutunun içerisinde deri pullardan oluşan bir zırhı 

keşfetmiştir (Carter, 1933: 143). Zırh korunamayacak halde zarar 

görmüş olmasına rağmen üretim teknikleri açısından literatür için 

büyük bir destek olmuştur. Bronzdan imal edilen pullar ile burada 

bulunan deri zırh pullarının oldukça benzediği ve üretim 

tekniklerinin aynı biçimde uygulandığı görülebilmektedir. 

IV. Thutmosis at arabası gövdesinde çizilmiş halde bulunan Suriye 

kökenli savaşçılardan bir tanesi 

--51--



 

Kaynak: Ventzke,1983: 97. 

Filolojik Belgelere Göre Pul Zırh 

Nuzi tabletlerinde 15 adet farklı tipte pul zırh Kendall 

tarafından tespit edilmiştir, (Kendall, 1981: 201). Burada yalnızca 

birkaç örnek vereceğiz:  

1. “Sáriam ša aweli” (kişi/adam için zırh) ya da “ša 

ramani” (beden için), “ša irti” (göğüs için) burada zırhın 

insanın gövdesini korumak için üretildiğini rahatlıkla 

anlayabilmekteyiz, öte yandan metinlerde bu zırhın 

yanında birtakım aksesuarlar da gelmektedir. “Tikku” 

(boyunluk), “belden aşağı sallanan” “Kalku” (kapak?) 

(HSS XV 14).  

2. “Sariam ša maški…ša aḫišunu ša siparri” (kolları bronz 

pullardan, deri pullardan imal edilmiş zırh) (JEN 527:3, 

5, 7) (Kendall, 1981: 203). 

3. “Sariam ša maški ašar ṣērišu siparri” (arka tarafı bronz 

pullardan, deri pullardan imal edilmiş zırh) (HSS XV 

4:15, 40) (Kendall, 1981: 203). 

4. “Sariam ša irtišu ša siparri” (ön tarafı bronz pullardan, 

deriden imal edilmiş zırh?) (HSS 13 195:15f) (Kendall, 

1981: 203). 

--52--



5. “Sariam ša ramānišu ša siparri” (beden için, bronz 

pullardan imal edilmiş zırh) (JEN 533:6; HSS 13 195:14) 

(Kendall, 1981: 203). 

6. “Sariam maški ša awelu” (deri pullardan kişi için imal 

edilmiş zırh) (HSS XV 14) (Kendall, 1974: 32). 

7. “Sariam ša sisi” (at için zırh), “sariam maski ša sisu” (at 

için deri pullardan imal edilmiş zırh) (HSS XV 14, 15) 

(Kendall, 1974: 32). 

Görüldüğü üzere farklı tiplerde, farklı hammaddeler ile imal 

edilmiş bu tip zırhlar, Nuzi belgelerinde sıkça önümüze çıkmıştır. 

Nuzi arşivleri elimizde zırhlar ile alakalı en önemli arşivlerden 

birisidir. Farklı hammaddelerin aynı anda kullanılıyor oluşu 

yüzünden burada görülen zırhlar için “kompozit” terimini kullanmak 

ise mümkündür.  

Mısır’da bulunan Kadeş yazıtında ise açık bir biçimde 

*siryana “zırh” ifadesi karşımıza çıkmaktadır. KRI I 173, 3 ff; “’Iry 

Hm=f w.s. wnwt 2, iw=f ḥꜣr ḫꜣ pꜣ dmi n nꜣ ḫrw n Ḥt3 r ḫ3t p3y=f 

mšꜣ, t3y=f nt-ḥr. [Bn p3y=f] ṯi2=ra=ya=na (ṯryn) ḥr=f. ʾIr=n ḥm=f 

iyt r t3 p3y=f ṯi2=ra=ya=na (ṯryn) ʿn r dit=f ḥr=f” 

“Majesteleri, ordusunun ve savaş arabaları birliklerinin 

başında, Hatti’nin düşmanlarına ait kente karşı iki saat boyunca 

ayakta durarak çatışmıştır. Zırhı üzerinde değildi. Bunun üzerine 

Majesteleri, zırhını yeniden almak ve kuşanmak üzere geri 

dönmüştür.” (Hoch, 1994: 367). 

Kadeş muharebesi sırasında, Firavun’un savaşa bizzat 

üzerinde koruyucu bir zırh olmadan gittiği ama sonrasında zırhı için 

geri döndüğü açık bir şekilde belirtilmiştir. Bu yazıtın propaganda 

amaçlı yazıldığını ise unutmamak gerekir, dramatizasyon için zırhını 

sonradan almaya gittiği yazılmış olabilir. Bu duruma istisnaiden 

Mısırca da /ṯ/ ile yazılan “ṯi2=ra=ya=na” (ṯryn) formu Ugaritçeden 

--53--



çok İbranice “shiryon” formuna ve Akadça samekh’e daha yakındır. 

(Hoch, 1994: 367). Bossert Mısır dili ile ilgili yaptığı çalışmalarda, 

Mısır /d/ ve /ṯ/ seslerinin yabancı /s/ veyahut /š/ seslerinin yerini 

aldığını belirtmiştir (Bossert, 1946: 131). 

Anadolu Hitit Kökenli Belgelerde Pul Zırh 

KUB 27.1 

8. Šamuha’nın İştarı için yapılan festivalde tanrılara 

sunulan askeri objeler 

Kelime: šariyanni. Belge: Bo 2033. Katalog Numarası: 

CTH 712. Dönem: YH. Buluntu Yeri: Ḫattuša. Kopya Numara: 

KUB 27.1. Satır: öy. II 9. Yayınlar: Bastici, 2024: 224-263 (Tüm 

metin); Wegner, 1995: 31-54 (Tüm metin); Tartışma: Brandenstein, 

1940: 104-105 (Etimoloji üzerine); Richter, 2012: 357-358 

(Etimoloji ve geçtiği metinler hakkında sözlüksel bilgi); Laroche, 

1980: 215-216 (Sözlüksel bilgi).  

Transkripsiyon: öy. II 9 “ša-ri-ia-an-ni ul-li e!-eš-ḫi ḫa-a-

še-e-ri ku-[up-ti?]”  

Morfemik Analiz Transkripsiyon (Sadece Hurrice 

metinler için): öy. II 9 šariyanni ulli ēšḫi ḫāžēri ku- u[p-ti]”  

Çeviri: öy. II 9 “Pul zırh, ulli kalkan? hançer ve davul?” 

Metin yeni Hitit dönemine tarihlendirilmiş olup kelimenin 

orijinal Hurrice formunda yazılmıştır. Kelimenin bu formu “-nni” 

Hurrice türetme ekini en temiz hali ile görebileceğimiz formlardan 

birisidir, Brandenstein yapmış olduğu çalışmada özellikle KUB 

XXVII 1 numaralı metni örnek göstermiştir. Kelimenin ilk hecesinde 

bulunan /š/ aslında /s/ fonemi olarak okunmakta ve Šamuha’nın 

İştarı için düzenlenen ritüellerde verilen askeri objeleri 

listelemektedir, burada verilen askeri bağlamdaki objeler bizzat 

Tanrıça Ištar’a sunulmuştur (DGAŠAN) (Brandenstein, 1940: 104-

105; Speiser, 1950: 47-48). 
--54--



 Yapılan ilk çalışmalardan birisi olmasına rağmen 

Brandenstein, İbranice kökteşi olan “רְיוֹן  Shiryon”, Ugaritçe-שִׁ

“𐎘𐎗𐎊𐎐-ṯryn” gibi kelimeler arasında dilbilimsel bir bağ kurmayı 

başarmıştır.  Değişken /s/ sesine dikkat çekmiştir. Kelimenin 

Hurriceden alıntılandığını söylemesine rağmen kökünü 

“sària(m)=nni” olarak vermiştir ki bu tamamı ile alakasız bir 

varsayımdır. Laroche derlemiş olduğu sözlükte; “cuirasse, El 

Amarna, Nuzi: zariam, sariam, siriyam: cuirasse de protection pour 

hommes, chevaux, chars; cf. Lacheman, RA 36, 172 sqq.; von Soden, 

AW 1029. sariam et Sariyanni se retrouvent en oug. Sryn et en hébreu 

S/siryôn”  ifadenin geçmiş olduğu diğer yöre ve arşivleri sıralamıştır, 

görüleceği üzere kendisi de Brandenstein ile aynı fikirleri 

paylaşarak, yukarıda bahsetmiş olduğumuz diller arasında 

dilbilimsel bir bağ kurmayı başarmıştır (Laroche, 1980: 215-216). 

Burada görülen form, Kuzey-Batı Sami dillerince en fazla benimsen 

formdur; neredeyse hepsi “-nni” Hurrice türetme ekini fonetik olarak 

korumuştur. 

 Kayalıpınar’da yapılan kazılarda 2015 yılında bu tablet 

serisinin daha önce bulunmamış bir üyesi ise açığa çıkarılmıştır 

(Karpe & Karpe 2019).  

KUB 27.6 

9. Šamuha’nın İştarı İçin Yapılan Festivalde Tanrılara 

Sunulan Askeri Objeler 

Yayınlar: Bastici 2024, 264 (Satır 1-11); Wegner 1995, 69-

71 (Tüm metin).  

Tartışma: Brandenstein, 1940: 104-105 (Etimoloji üzerine); 

Richter, 2012: 228-357-358 (Etimoloji ve bibliyografya); Laroche, 

1980: 215-216 (Sözlüksel bilgi); Beal, 1992: 151-152 (Literatür ve 

tarihi üzerine. 

--55--



Transliterasyon: Öy. I 18 “GI- ⸢ri⸣ iš-pa-ti ⸢šar⸣-[(ia-n)]i 

gur-bi-ši a-ar-ru-mi mu-ul-d[u(-)……..]” 

Çeviri: Öy. I 18 “Ok, sadak, pul zırh, miğfer verdik?”  

Morfemik Analiz Transkripsiyon (Sadece Hurrice metinler 

için): Ö.y. I 18 “weri išpa(n)ti šaryani kurpiši ar=u=mi”  

Šamuhanın İştarı için yapılan festivaller listesinde olan bu 

tablette sözcük, orijinal Hurrice formunda yazılmıştır. Yukarıda 

bahsettiğimiz gibi “-nni” türetme ekini korumuştur. Wegner yapmış 

olduğu yayında tablette geçen bazı kelimelerin ne ve hangi 

anlamlarda kullanıldığını yazmıştır. Zırhın yanı sıra metinde görülen 

“kurpiši” terimi için “boyun koruyucusu” anlamını vermiştir 

(Wegner, 1981: 98). Yeni dilbilimsel çalışmalara göre bu kelimenin 

Hurri ya da Urartuca (gurbi=ni) kökenli olduğunu ve miğfer 

anlamına geldiğini bilmekteyiz (Richter, 2012: 228).  Gurpišu büyük 

ihtimalle bronzdan ya da deriden imal edilmiş “koruyucu kask” 

anlamına gelmektedir (Kendall, 1981: 203). 

KUB 42.36 

10. Askeri Metal Nesnelerin Listesi Olan Bir Fragman 

Yayınlar: Košak, 1982: 178 (Tüm metin); Burgin, 2022: 427 

(Tüm metin).  

Tartışma: Tischler, 1990: 896-897 (Etimolojik bilgi); Bailey, 

1954: 14 (Kelimenin Hint-Aryan kökeni iddaları üzerine). 

Transliterasyon: “1-EN ša-ri-ia-[an-ni(?)]” 

Çeviri: “1 adet pul zırh?” 

Yeni Hitit dönemine tarihlendirilmiş bu metin metalden imal 

edilmiş askeri objelerin bir envanter listesidir. Bu metinde geçmekte 

olan pul zırhın yanı sıra, başka bir envanter listesinde pul zırh 

yapımında kullanılmış ham maddeler sıralanmıştır (Burgin, 2022: 

423).  Košak, metnin yayını ve çevirisi sırasında kelimenin kırık 

--56--



yerini tamamlamaktansa “šariyant-, šariyani-“ nakış, süs 

bağlamında alarak “taç” çevirisini yapmıştır (Kosak, 1982: 178). 

Bakıldığında metnin içinde bulunan diğer askeri objelerden (ḫatalla-

topuz) ve “šariyant-“ sıfatından sonra tanımlaması için bir objenin 

gelmemesi gibi kanıtları göz önüne alarak, Burgin’in yapmış olduğu 

“ša-ri-ia-[an-ni(?)]” tamamlaması doğru görünmektedir (Burgin, 

2022: 427). Metin Hitit arşivlerinde pul zırhın askeri envanter 

bağlamında görülen tek belgesi olduğundan büyük bir önem 

taşımaktadır. Bu sayede Hitit ordusunda veya depolama birimlerinde 

bu tip zırhın bir sirkülasyonda olabileceği kanısına varabiliriz. 

 Tischler’in etimolojik sözlüğünde kelimenin geçtiği başka 

metinler derlenmiş ve konuya dair eski yayınlar eklenmiştir. 

Kelimenin Hint-Aryan kökenli olabileceği iddialarında 

bulunulmuştur (Tischler, 1990: 896). Bu iddialar asılsız olmakla 

beraber kelimenin Akadça formu olan “sàriam”ın baş hecesi olan 

“sà-”nın eski okunuşu olan “za-” ile okunmasından kaynaklanmıştır. 

Buna destek olarak Farsça “*zar-“ zırh giymek kökü örnek 

gösterilmiştir. Ayrıca Avesta diline de örnek verilmiştir. Ancak Hurri 

dilinin Avesta dili ile ne fonetik ne de kültürel açıdan birkaç Hint-

Aryan kökenli kelime haricinde bağlantısı bulunmamaktadır (Bailey, 

1954: 14). Hurrice daha eski kökenlere sahip bir dildir. Diğer yandan 

çalışmanın yazıldığı tarih olan 1954’ten bu yana yeni belgeler ve 

çalışmalar ortaya konulduğu göz önünde bulundurulmalıdır. 

KUB 3.52 

11. Mısır Kralı II. Ramses Tarafından III. Hattušili’ye 

Gönderilen Mektup 

Kelime: KUŠ siriyanni. Belge: Bo 3642. Katalog Numarası: 

CTH 163. Dönem: YH. Buluntu Yeri: Hattuşa. Kopya Numara: 

KUB 3.52. Satır: öy. I 3. Yayınlar: Edel: 1986: 20 (Tüm metin ve 

çeviri). Tartışma: Tischler, 1990: 896-897 (Etimolojik bilgi); 

Klengel, 2007: 166 (Atların zırh kullanımı üzerine); Edel, 1986: 36-

--57--



37-38 (Metnin konusu ve içeriği ile ilgili); Speiser, 1950: 47-48 

(Literatür üzerine). 

Transkripsiyon: öy. I 3 “[ša KUR.MEŠ i-na KUŠ si-ri-ia-an-

ni] ša LÚ. MEŠ KUŠ si-ri-ia-an-ni ANŠE.KUR.RA.M[EŠ].” 

Çeviri: öy. I 2-3 “Yabancı ülkelerin iyi altını, adamlar’(ın) 

ve atlar’(ın) için deriden (imal edilmiş) pul zırh(lar).” 

Mısır’la gerçekleştirilen yazışmalarda diğer Yakın Doğu 

Devletleri ile gerçekleşen yazışmalarda olduğu gibi gönderilen 

hediyelerin bir listesi yer almaktadır. Burada değerli taşlar, kaliteli 

kumaşların yanı sıra ordu için gereken at ya da çeşitli askeri 

teçhizatında da karşılıklı olarak gönderildiği bilinmektedir (Edel, 

1986: 20) 

Mısırdan gönderilen bu mektupta kelimenin ilk hecesi “ši-” 

yerine “si-” olarak yazılmıştır. Akadça gibi Sami dillerde /š/ fonemi 

/s/ sesine evrilebildiği gibi, Mısırca ve Ugaritçe gibi dillerde de /s/ 

sesi /ṯ/ veya /d/ seslerine evrilmiştir. Buna benzer olarak Bossert 

Mısır dili ile ilgili yaptığı çalışmalarda Mısırca /d/ ve /ṯ/ seslerinin 

yabancı /s/ ya da /š/ seslerinin yerini aldığını belirtmiştir (Bossert 

1946: 131).  Hurrice kelimenin aslında /š/ foneminin /s/ fonemine 

tekabül ettiğini söylemiştik; kelimenin buradaki yazılışı fonetik 

olarak doğrudur. Metinde zırh kelimesi Hurrice “-nni” türetme ekini 

korumuştur ve tam anlamıyla Akadça bir form sergilememekte olup 

orijinal Hurrice formuna arşiv içerisindeki KUB 27.1-6 harici en 

yakın halidir. 

III. Hattušili döneminde Mısır devleti ile ilerleyen ilişkiler 

sırasında, sıkça hediyeleşme devam etmiştir. Bu bağlamda kayda 

geçen KUB 3.52 numaralı mektup bunlardan sadece bir tanesi 

olmakla beraber içerisinde insanın yanı sıra at için imal edilmiş bir 

zırh tipi de bulunmaktadır. 

--58--



 Nuzi metinlerinde burada görülen atlar için imal edilmiş zırh 

tipinin karşılığı “sàriam ša sīsū” “at için zırh” olarak geçmektedir 

(Kendall, 1974: 225). Metinde bu tip zırhın deriden yapılmış 

olduğunu “KUŠ” determinatifi kullanıldığından anlıyoruz. Nuzi 

metinlerinde ise determinatif Sumerogram kullanılmadan bu tip 

zırhların hangi malzemelerden yapıldığı “sàriam+yapıldığı 

malzeme” formülü ile yazılmaktadır. Atlar için imal edilmiş zırhlar 

ile alakalı bir başka örnek, “Publications of the Babylonian Section” 

yayınında görülmektedir. Tablet 99:4-5 numaralı satırlarda, Nuzi 

metinlerinde görüldüğü gibi, “siriam ša sīsê” formülü kullanılmıştır 

(Clay, 1912: 133; Kendall, 1981: 202). 

Metinde görülen insan için imal edilmiş deri zırhın Nuzi 

karşılığı ise Akadça formu kullanılarak yazılmış “sàriam maški ša 

awelu” “vücut için deriden pul zırh” ifadesidir (Kendall 1974: 32).  

Metinde görülen deri zırh EA22 numaralı belgede de “sàriam ša 

KUŠ” “deriden (pul) zırh” olarak geçmektedir (Rainey, 2015: 174). 

Ugarit bölgesinde bulunan tablet arşivlerinde Hitit kralının Ugarit 

kralı Niqmadu’ya göndermiş olduğu tebliğ metninde, Ugarit’in 

askeri birlik göndermekten muaf olduğu ama herhangi bir sefer 

sırasında, Ugarit krallığının “at arabaları, at ve insan zırhlarının yanı 

sıra deri zırhların Hitit kralı gelmeden önce hazır olması gerektiği” 

vurgulanmıştır. Burada yine Akadça+Sümerogram “KUŠ si-ri-ia-

am” çoğul partikel “-ati” ile kullanılmıştır, Amarna metinlerinde 

görülen forma benzerlik göstermektedir (Lackhenbacher & Labat, 

2016: 55). 

KBo 28.33 

12. Mısır Kralı II. Ramses Tarafından III. Hattušili’ye 

Gönderilen Mektup 

Kelime: KUŠsiriyanu. Belge: 297/i. Katalog Numarası: CTH 

163. Dönem: YH. Buluntu Yeri: Büyükkale l-n/10-11. Kopya 

Numara: KBo 28.33. Satır: öy. I 18-19. Yayınlar: Edel, 1986: 198 

--59--



(Tüm metin ve çeviri); Tartışma: Klengel, 1992: 109-119 (Mısır ve 

Hatti ilişkileri üzerine); Edel, 1986: 198 (Metin ve içeriği hakkında). 

Transkripsiyon: öy. I 18-19 “[1 KUŠ si-ri-ia-nu š]a LÚ-la 

1 ku-ub [-šu ša SAG.DU ša UD.KABAR]” 

“[qà-du  ḫa-aš- ḫa-la-tù]MEŠ ša a-na-kiMEŠ [1 KUŠ si-ri-

ia-nu mé-e-li-šu UD.ZABAR..]” 

Çeviri: öy. I 18-19 “1 adam (için) deri pul zırh, 1 adet 

bronzdan (İmal edilmiş) miğfer püskülleri kalaydan, 1 tane bronz ile 

kaplanmış? deriden pul? Zırh” 

Metnin kırık kısımları Elmar Edel tarafından tamamlanmıştır 

KUB 28.33 numaralı metinde bizi deriden imal edilmiş pul zırh 

karşılamaktadır (Edel, 1986: 198). Metinlerde bulunan zırh ifadeleri 

Hurrice formlarına daha yakın olmakla beraber “-nni” türetme ekini 

korumuştur. “KUŠsiriyanu” metinde hecelenmesi ve yazım formu 

açısından, Neo-Babil döneminde görülen “si-ir-i‘-a-nu” ifadesine 

benzer bir hecede yazılmıştır (Lutz, 1927: 100). Bir diğer pul zırh ise 

19. satırda görülmektedir. “KUŠ” determinatifi olmasına rağmen 

büyük ihtimalle burada, zırh pullarını tutan deri bir katmandan 

bahsetmek istediklerini düşünmek makuldür. Metinde görülen “mé-

e-li-šu” ifadesi CAD’e göre “height, high part (of a building or part 

thereof, of a person, an object)” bir objeye bağlı anlamının bu 

metinde kullanıldığı, yani büyük ihtimalle bronz pullardan oluşan bir 

zırhtan bahsedilmektedir. Yine görüldüğü üzere /š/ fonemi /s/ 

foneminin yerine kullanılmıştır.  

 Bu satırda geçen bronz ile kaplı zırhın Nuzi metinlerinde 

görülen formu ise “sàriam siparri ana zumri” beden için bronzdan 

(imal edilmiş) zırh olarak verilmiştir (Kendall, 1974; 185; Kendall, 

1981: 203). Kendall çalışmasında maalesef “siparri” yani bronz 

(ZABAR) kelimesini bakır olarak sunduğundan yukarıda verilen 

“beden için bronzdan (imal edilmiş) zırh” çevirisi tarafımıza aittir. 

--60--



KBo 1.3 

13. Hitit Kralı I. Šuppiluliuma ile Mitannili Šattiwaza 

Arasında Yapılan Antlaşma 

Kelime: sàriam. Belge: Bo 2907. Katalog Numarası: CTH 

52. Dönem: YH. Buluntu Yeri: Hattuşa Temple I. Kopya Numara: 

KBo 1.3. Satır: öy. II 33. Yayınlar: Beckman, 1999: 44-46 (Çeviri); 

Kitchen & Lawrence, 2012: 387-402 (Tüm metin). Tartışma: 

Devecchi, 2008: 637-645 (Tebliğ ve Boyun eğdirme antlaşmaları 

üzerine); Richter, 2012: 357-358 (Etimoloji üzerine); Von Soden 

1972, 1029 (Etimoloji üzerine); Beal, 1992: 151-152 (Literatür ve 

tarihi üzerine); Tischler, 1990: 896-897 (Etimolojik bilgi); Noonan, 

2019: 213-214 (Etimoloji ve köken üzerine); Watson, 2018: 420-

423-435 (Etimoloji ve sami dillerine alıntılanan kelimeler üzerine); 

Speiser, 1950: 47-48 (Literatür üzerine). 

Transkripsiyon: öy. I 32 “I-nu-tu₄ TÚGḪI.A ša ⸢UGU⸣-ia ù 

re-eḫ-tu₄ mim-ma ia-nu ù LUGAL ⸢GAL⸣ ir-te-ma-an-ni-ma 
GIŠGIGIRMEŠ KÙ.SIG₁₇ GAR.RA ANŠE.KUR.RAMEŠ GIŠGIGIRMEŠ sà-

ri-am” 

Çeviri: öy. 32 “Sadece üstümde olan kıyafetler (haricinde) 

başka bir şeyim yoktu. Büyük kral bana acıdı altın (ile) kaplanmış at 

arabaları ve (üzerlerinde) (pul) zırh olan atlar” 

Hattuša’da bir numaralı tapınakta ele geçirilmiş olan bu 

metnin dili ve kelimenin formu Akadçadır. Burada kullanılan ifade, 

Akadça belgelerde en fazla öne çıkan form olacaktır. I.Šuppiluliuma 

ve Mitannili Šattiwaza arasında yapılan bu anlaşmada, diğer 

baktığımız metinlere göre daha edebi bir dil olduğunu görüyoruz. 

Önümüzdeki bu belge bir nesne listesi ya da tanrılara sunulan bir 

adak listesi olmamakla beraber, kralın tebliğini ve vasalına yapmış 

olduğu nezaketle alakalıdır. Devecchi’e göre bu metin tipik bir 

bağlama antlaşması olmasına rağmen edebi açıdan CTH 66’da 

bulunan tebliğ belgelerine benzemektedir (Devecchi, 2008: 638-

--61--



639-640). Bu tarz diplomatik hediyelerin karşılıklı veya karşılıksız 

şekilde taraflarca birbirine gönderilmesine sıkça rastlanır. Noonan 

kelimenin anlamını “pul zırh” olarak vermiş olup kelimenin 

soydaşlarını sıralamıştır. Yaptığı çalışmada “-ni ve -nni” Hurrice 

ekinin Akadça ve diğer Sami dillerinde, ses benzeşmesi geçirdiğini 

ve “-m” sesine dönüştüğünü önermiştir (Noonan, 2019: 213-214). 

Gördüğümüz Akadça form Nuzi ve Asur metinlerinde görülen 

“sariam, siriam” formları ile aynıdır. Brandenstein çalışmasında 

maalesef kelimenin kökünü “sàriam=ni” olarak almıştır bunun 

sebebi kelimenin Hurrice formunda bulunan “-nni” türetme ekinin, 

benzeşme geçirerek “-m” sesine dönüşmesidir (Brandenstein, 1940: 

104-105). Bunun yanı sıra Speiser /š/ foneminin /s/ sesi için 

kullanılabildiğini ve buradaki “-am” ekinin aslında Hurrice türetme 

ekinden ayrı olan, formative eki olabileceğini yazmıştır (Speiser, 

1950: 48).  Kelimenin Hurri kökenli olduğunu bilmemizden ötürü, 

kökünü Sami dillerde aramak yanlıştır. Von soden yazmış olduğu 

etimolojik sözlükte kelimenin anlamını “pul zırh” olarak vermiş, 

geçmiş olduğu diğer belgeleri sıralamıştır. Kelimenin Hurriceden 

alıntı bir ifade olduğu tanısı Tischler gibi Soden tarafından da kabul 

görmektedir (Soden, 1972: 1029; Tischler, 1990: 896-897). 

KBo 1.14 

14. III. Hattušili‘nin I. Adad-Nirari’ye Yazdığı Mektup 

Kelime: sàriam=ati. Belge: VAT 7430. Katalog Numarası: 

CTH 173. Dönem: YH. Buluntu Yeri: Hattuşa, Temple I. Kopya 

Numara: KBo 1.14. Satır: öy. I 25. Yayınlar: Beckman 1999, 139-

140 (Çeviri); Wilhelm 2006, 238-240 (Çeviri); Tartışma: 

Hagenbuchner 1989, 267-269 (Literatür üzerine); Beal 1992, 151-

152 (Literatür ve tarihi üzerine); Von Soden 1972, 1029 (Etimoloji 

üzerine). 

Transkripsiyon: öy. I 25 “[a-na sà]-ri-ia-ma-ti ša tu-še-bi-

la ma-a a-na an-na-a-ti EMEMEŠ” 

--62--



Çeviri: öy. I 25 “Bana gönderdiğin pul zırhlara gelince 

bunlar (karşılığında) bana hançer gönder (dedin?) ama onlar daha 

hazır değil (26-27)” 

Goetze tarafından tamamlanmış olan bu metin, yeni Hitit 

dönemine tarihlendirilmiştir (Goetze, 1940: 27-29) Kelime Akadça 

formu ile yazılmış olmakla beraber Akadça çoğul partikel “-ati” ile 

kullanılmıştır. Bu forma benzer bir ifadeye Ras-Shamra arşivlerinde 

(si-ri-am-ati) rastlanılmıştır (Lackenbacher & Labat, 2016: 55).  

Hagenbuchner, Goetze’nin yapmış olduğu tamamlamanın doğru 

olduğunu varsayarak metinde geçen “EMEMEŠ” ifadesinin aslında 

zırh pulları olabileceğinden bahsetmektedir. Bunun yanı sıra burada 

geçen zırh tipini Kamid al-Loz kazılarında bulunan zırh pulları ile 

aynı olabileceği varsayımını yapmıştır. Hagenbuchner zırhların belki 

de Hatti bölgesine tamir edilmesi için gönderildiği ile ilgili bir 

varsayımda bulunmuştur bu varsayım büyük ihtimalle yanlıştır ama 

elimizde bunu söyleyebilecek yeterli kanıt bulunmamaktadır 

(Hagenbuchner, 1989: 268).   

Elimizde bulunan filolojik belgeler bu kadar olmakla beraber 

Neo-Hitit döneminden kalma rölyefler ne kadar geç dönemi 

gösteriyor olsa bile, kullanılan ekipmanların geç tunç çağında 

bulunan, örneklere benzemesi bu teknolojinin, Anadolu’da bulunan 

merkezi imparatorluk çöktükten sonra bile kullanıldığına işaret 

etmektedir. 

 Šapinuva’da yapılan kazılar esnasında bulunan bronz 

miğfere benzeyen bir miğferin geç Hitit yerleşkesi olan Sakçagöz’de 

bir rölyefte benzeri görülmüştür. Miğferin yanı sıra atlı araba 

mürettebatı ve bir piyadenin de pul zırh giydiği açıkça rölyefte 

görülmektedir. Kullanılan teknolojinin ne kadar inatçı bir biçimde 

kullanıma devam ettiğini göstermektedir (Süel, 2002: 697). D 

binasında bulunan bu zırh pullarının ve miğferin orada, tanrılara bir 

hediye olarak durduğu veya sunulduğu ise teoriler arasındadır (Corti, 

2017: 16). 
--63--



 

Boğazköy Tapınak 7’de bulunmuş bir zırh pulu Nuzi Tip V ile aynı 

ölçülere ve üretim şekline sahiptir 

 

Kaynak: Herbordt & Wickede, 2021: 266-279. 

 

Sakçegözü geç Hitit yerleşkesinde aslan öldürme tasviri yer alan 

rölyef 

 

Kaynak: Madhloom 1970, plate. 13;2 

Sonuç 

Eski Yakındoğu coğrafyasında savaş olgusu; sadece toprak 

kazanımı veya siyasi güç mücadelesi değil, aynı zamanda teknolojik 

inovasyonların yayılımı olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu çalışmada 

incelenen veriler, MÖ 2. binyılın askeri sistemini büyük ölçüde 

--64--



etkileyen iki temel unsurun, atlı arabalar ve pul zırhların birbirini 

tamamlayan inovasyonlar olduğunu göstermektedir. 

Antik Yakın Doğu’da geliştirilen bu savunma teknolojisi, 

ilerleyen çağlarda dahi varlığını sürdürmüş ve üretim biçimleri 

üzerindeki etkisini korumuştur. Nuzi dışındaki merkezlerde yapılan 

kazılarda ele geçen zırh pulları da bu sürekliliği doğrular niteliktedir.  

Anadolu coğrafyası, özellikle Hitit İmparatorluk dönemine 

tarihlendirilen buluntularla pul zırh arkeolojisi açısından en zengin 

bölgelerden biri olma özelliğini sürdürmektedir. Anadolu’da 

bulunan zırh pulları, Nuzi örnekleriyle benzer üretim tekniklerine ve 

standart ölçülere sahiptir. Nitekim Boğazköy’de bulunan örneklerin, 

Nuzi’deki 'Tip V' olarak sınıflandırılan zırh pullarıyla aynı ölçülerde 

olduğu tespit edilmiştir. Bu durum, bölgeler arası belirgin bir 

teknoloji transferinin varlığını kanıtlamaktadır. Söz konusu 

teknolojinin Anadolu’ya Hurri nüfus hareketliliğiyle taşındığı 

varsayılabilir. Alternatif olarak, Hurri etkisi dışında, Kuzey Suriye 

gibi komşu coğrafyalardan da ithal edilmiş olması muhtemeldir. 

Bilhassa Hititlerin Suriye seferleri sırasında bu teknolojiyle ilk 

temasın kurulduğu ve o tarihten itibaren Anadolu’da yaygınlaştığı 

söylenebilir. 

Etimolojik ve filolojik araştırmalar, arkeolojik verilerle 

paralellik göstererek 'pul zırh' kavramının takibini 

kolaylaştırmaktadır. Terimin Hurrice kökenini koruyarak farklı 

dillere geçişi, metinler üzerinden net bir şekilde izlenebilmektedir. 

Filolojik belgeler, bu zırhların yalnızca askeri birer teçhizat değil, 

aynı zamanda yüksek prestijli ürünler olduğunu ortaya koymaktadır. 

Amarna ve Boğazköy arşivlerindeki mektuplar, krallar arasındaki 

diplomatik hediyeleşmelerde bu zırhların ne denli cazip birer meta 

olduğunu belgelemektedir. 

Kayalıpınar ve Şapinuva’da yürütülecek yeni arkeolojik 

çalışmaların, daha çeşitli ve detaylı zırh buluntuları sunacağı 

--65--



kuşkusuzdur. Bu çalışmalar, Antik Yakın Doğu’nun bu önemli askeri 

teknolojisinin Hitit yönetimi altında Anadolu’da ne ölçüde 

yerelleştiğini ve yayıldığını daha net bir biçimde gözler önüne 

serecektir. Neticede Anadolu’nun, zırh buluntuları açısından 

Nuzi’den sonra en zengin ikinci bölge olması, bölgenin askeri tarih 

araştırmalarındaki kritik önemini pekiştirmektedir. 

Sonuç olarak, pul zırh teknolojisi sadece bir korunma aracı 

değil; Yakındoğu medeniyetlerinin birbirleriyle kurduğu ticari, 

diplomatik ve askeri etkileşimin bir dışavurumudur. Hititlerden 

Mısırlılara, Mitannilerden Asurlulara kadar uzanan bu teknolojik 

miras, Geç Tunç Çağı'nın sona ermesinden sonra bile Demir Çağı 

ordularında varlığını sürdürerek askeri tarihin en istikrarlı 

inovasyonlarından biri olduğunu ispatlamıştır. Doğanın korunma 

mekanizmalarını metal ve deriyle harmanlayan Eski Yakındoğu 

insanı, "šariyanni" ile bir askeri kültür inşa etmiştir.  

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

--66--



 

--67--



Kaynakça 

Anthony, D. W. (2024). At, Tekerlek ve Dil: Avrasya Bozkırlarının 

Tunç Çağı Atlıları Modern Dünyayı Nasıl Şekillendirdi? (C. 

C. Tarımcıoğlu, Çev.) Ankara: Fol Kitapevi. 

Arnold, D. (1988). the Pyramid of Senwosret I. The South 

Cemeteries of Lisht, Volume 1. New York: The Metropolitan 

Museum of Art. 

Bailey, H. W. (1954). Ariana. E. Gren, B. Lewin, H. Ringgreen, & S. 

Wikander (Dü) içinde, DONVM NATALICIVM H. 5. 

NYBERG OBLATVM (s. 1-16). Uppsala: Almqvist & 

Wiksell. 

Beal, R. (1992). The Organisation of the Hittite Military . 

Heidelberg: Carl Winter Universitatsverlag. 

Beckman, G. (1995). The Siege of Uršu Text (CTH 7). Journal of 

Cuneiform Studies 47, s. 23-24. 

Beckman, G. (1999). Hittite Diplomatic Texts. Atlanta: Society of 

Biblical Literature. 

Beyer, K. (1984). Die aramäischen Texte vom Toten Meer. 

Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht. 

Bienkowski, P., & Millard, A. (2000). Dictionary of the Ancient East. 

Pennsylvania: University of Pennsylvania Press. 

Bittel, K. (1958). Vorlaufiger Bericht ilber die Ausgrabungen in 

BogazkOy im Jahre 1957. Mitteilungen der Deutschen Orint-

Gesellschaft zu Berlin 91, s. 5-11. 

Bonnet, H. (1926). die Waffen der Voker des alten Orients. Leipzig: 

Hinrichs. 

Bossert, H. T. (1946). Asia. İstanbul: Üniversite Basımevi. 

--68--



Burgin, J. M. (2022). Studies in Hittite Economic Administration A 

New Edition of the Hittite Palace-Temple Administrative 

Corpus and Research on Allied Texts Found at Ḫattuša 

Volume II: Text Editions and Philological Commentary. 

Wiesbaden: Harrassowitz Verlag . 

Carter, H. (1933). The Tomb of Tut Ankh Amen. Volume 3. London: 

Cassel and Company Ltd. 

Chiera, E. (1931). Joint Expedition with the Iraq Museum at Nuzi, v. 

III (Exchange and Security Documents). Philedelphia: 

University of Pennsylvania Press . 

Clay, A. (1912). Documents from the Temple Archives of Nippur 

Dated in the Reign of Cassite Rulers. University Museum: 

Philadelphia. 

Corti, C. (2017). From Mt . Hazzi to Šapinuwa. Cultural Traditions 

in Motion in the First Half of the 14th Century BC. 

Mesopotamia : Rivista di Archeologia, Epigrafia e Storia 

Orientale Antica LII, s. 3-20. 

Dalley, S. (1995). Ancient Mesopotamian Military Organization. J. 

M. Sasson içinde, Civilizations of the Ancient Near East (s. 

413-422). New York: Scribner. 

David, H. T. (2002). Late Bronze Age scale armour in the Near East 

: an experimental investigation of materials, construction, 

and e ectiveness, with a consideration of socio-economic 

implications. https://etheses.dur.ac.uk: 

https://etheses.dur.ac.uk/1006/ adresinden alındı 

Devecchi, E. (2012). Treaties and Edicts in the Hittite World. (G. 

Wilhelm, Dü.) Organization, Representation, and Symbols of 

Power in the Ancient Near East, s. 637-645. 

--69--



Devecchi, E. (2022). The Governance of the Subordinated 

Countries. S. d. Martino (Dü.) içinde, Handbook Hittite 

Empire Power Structures (s. 271-312). Berlin: de Gruyter. 

Ebeling, R. (1951). Bruchstücke einer mittelassyrischen 

Vorschriftensammlung für die Akklimatisierung und 

Trainierung von Wagenpferden. Berlin: Akademia/Verlag. 

Edel, E. (1986). Die ägyptisch-hethitische Korresponden aus 

Boghazköi in babylonischer und hethitischer Sprache 

herausgegeben von Elmar Edel. Leverkusen: Westdeutsche 

Verlag. 

Hagenbuchner, A. (1989). Die Korrespondenz der Hethiter 1. Die 

Briefe unter ihren kulturellen, sprachlichen und 

thematischen Gesichtspunkten 2. Die Briefe mit 

Transkription, Übersetzung und Kommentar (Texte der 

Hethiter 15-16). Heidelberg: Winter. 

Hayes, W. C. (1934). The Egyptian Expedition 1933 - 1934. Section 

II. The Bulletin of the Metropolitan Museum of Art 29, s. 3-

41. 

Herbordt, S., & Wickede, A. v. (2021). Kleinfunde aus der Oberstadt 

von Hattusa. Wiesbaden: Harrassowitz Verlag. 

Hooch, J. E. (1994). Semitic Words in Egyptian Texts of the New 

Kingdom and Third Intermediate Period. New Jersey: 

Princeton University Press . 

Kammenhuber, A. (1961). Hippologia Hethitica. Wiesbaden: 

Harrassowitz Verlag. 

Kendall, T. (1974). Warfare and Military Matters in the Nuzi Tablets. 

New York: Xerox University Microfilms. 

--70--



Kendall, T. (1981). gurpisu ša awēli: The Helmets of the Warriors at 

Nuzi. M. A. Morrison, & D. I. Owen (Dü) içinde, Studies on 

the civilization and culture of Nuzi and the Hurrians : in 

honor of Ernest R. Lacheman on his seventy-fifth birthday (s. 

201-231). Indiana: Eisenbrauns. 

Kitchen, K. A., & Lawrence, P. J. (2012). Treaty, Law and Covenant 

in the Ancient Near East. Wieasbaden: Harrasowitz Verlag. 

Klengel, H. (1992). SYRIA 3000 to 300 B.C. A Handbook of Political 

History. Berlin: Akademia Verlag. 

Klengel, H. (2007). Studien zur hethitischen Wirtschaft, 3: 

Tierwirtschaft und Jagd . Altoriental Forsch 34, s. 154-173. 

Koehler, L., & Baumgartner, W. (1996). The Hebrew and Aramaic 

Lexicon of the Old Testament III . (M. E. Richardson, Çev.) 

Leiden: Brill. 

Košak, S. (1982). Hittite Inventory Texts (CTH 241-250). 

Heidelberg: Winter. 

Lacheman, E. R. (1955). Harvard Semitic Series v. XV (Excavations 

at Nuzi v. VI) (The Administrative). Cambridge: Harvard 

University Press. 

Lacheman, E. R., & Pfeiffer, R. H. (1942). Harvard Semitic Series, 

v. XIII (Excavations at Nuzi v. III) (Miscellaneous Texts from 

Nuzi, Part I). Cambridge: Harvard University Press. 

Lackenbacher, S., & Malbran-Labat, F. (2016). Lettres en Akkadien 

de la Maison D'Urtenu Foullies de 1994. Leuven-Paris-

Bristol: Peeters. 

Laroche, E. (1980). Glossaire de la Langue Hourrite. Paris: 

Klincksieck. 

--71--



Lete, G. d., & Sanmartin, J. (2015). A Dictionary of the Ugaritic 

Language in the Alphabetic Tradition. Leiden: Brill. 

Lichtheim, M. (1976). Ancient Egyptian Literature: A Book of 

Readings. Volume II: The New Kingdom. California: 

University of California Press. 

Littauer, M. A., & Crouwel, J. H. (1977). The origin and diffusion of 

the cross-bar wheel? Antiquity 51, s. 95-105. 

Littauer, M. A., & Crouwel, J. H. (1979). Wheeled Vehicles and 

Ridden Animals in the Ancient Near East. Leiden: Brill. 

Lutz, H. F. (1927). Neo-Babylonian Administrative Documents from 

Erech, Part I. University of California Publications in Semitic 

Philology, s. 99-120. 

Madhloom, T. A. (1970). THE CHRONOLOGY OF NEO-

ASSYRIAN ART. London: Athlone Press. 

Mahmoud, Y. (1970). Tell al-Fakhar: Report on the First Season's 

Excavations. Sumer 26, s. 109-153. 

Mayrhofer, M. (1966). Die Indo-Arier im Alten Vorderasien: Mit 

einer analytischen Bibliographie. Wiesbaden: Harrassowitz 

Verlag. 

Moorey, P. R. (1986). The Emergence of the Light, Horse-Drawn 

Chariot in the Near-East c. 2000-1500 B.C. World 

Archaeology, Vol. 18, No. 2, Weaponry and Warfare , s. 196-

215. 

Müller-Karpe, A., & Müller-Karpe, V. (2019). Untersuchungen in 

Kayalıpınar 2019. Mitteilungen der Deutschen Orient-

Gesellschaft 152, s. 191-228. 

--72--



Noonan, B. J. (2019). Non- Semitic Loanwords in the Hebrew Bible 

A Lexicon of Language Contact. Pennsylvania: The 

Pennsylvania State University Press,. 

Puhvel, J. (1984). Hittite Etymological Dictionary, Vol. 1 Words 

Beginning With A Vol. 2 Words Beginning With E and I. 

Berlin: Mouton Publishers. 

Puhvel, J. (1997). Hittite Etymological Dictionary: Volume 4: Words 

beginning with Κ. Berlin: Mouton de Gruyter. 

Rainey, A. F. (2015). Handbook of Oriental Studies. Section 1 The 

Near and Middle East, The El-Amarna Correspondence. 

Leiden: Brill. 

Raulwing, P. (2004). Indogermanen, Indoarier und maryannu in der 

Streitwagenforschung. Eine rezeptions- und 

wissenschaftsgeschichtliche Spurenlese. Rad und Wagen 

Beiheft der Archäologischen Mitteilungen aus 

Nordwestdeutschland Nr. 40, s. 515-531. 

Raulwing, P. (2013). Manfred Mayrhofers Studies on Indo-Aryan 

and the Indo-Aryans in the Ancient Near East: A 

Retrospective and Outlook on Future Research. (T. 

Schneider, & P. Raulwing, Dü) Egyptology from the First 

World War to the Third Reich Ideology, Scholarship, and 

Individual Biographies, s. 248-285. 

Reiner, E., Biggs, R. D., Groneberg, B., Hunger, H., Renger, J., 

Riemschneider, K. K., . . . Daniels, P. T. (1980). The Assyrian 

Dictionary of the Oriental Institute of the University of 

Chicago (CAD) "N". Chicago, Illinois: The Oriental Institute. 

Reiner, E., Biggs, R. D., Groneberg, B., Hunger, H., Renger, J., 

Riemschneider, K. K., . . . Daniels, P. T. (1989). The Assyrian 

--73--



Dictionary of the Oriental Institute of the University of 

Chicago (CAD) "S". Chicago, Illinois: The Oriental Institute. 

Richter, T. (2012). Bibliographisches Glossar des Hurritischen. 

Wiesbaden: Harrassowitz Verlag. 

Sauvage, C., & Feldman, M. (2010). Objects of Prestige? Chariots 

in the Late Bronze Age Eastern Mediterranean and Near East. 

Ägypten und Levante/ Egypt and the Levant 20, s. 67-181. 

Shaw, I. (1991). Egyptian Warfare and Weapons Shire Egyptology. 

Buckhingamshire: Shire Publications Ltd. 

Soden, W. v. (1957). Zeitschrift für Assyriologie und 

Vorderasiatische Archäologie 52. E. R. Lacheman (Dü.) 

içinde, Review of Excavations at Nuzi, vol. 6, The 

Administrative Archives (s. 334-37). Leiden: Brill. 

Soden, W. V. (1972). Akkadisches Handwörterbuch. Wiesbaden: 

Otto Harrassowitz. 

Spalinger, A. (2007). Some notes on the Chariot Arm of Egypt in the 

Early Eighteenth Dynasty. Moving Borders: Foreign 

Relations, Religion and Cultural Interactions in the Ancient 

Mediterranean, s. 132-133. 

Speiser, E. A. (1950). On Some Articles of Armor and Their Names. 

Journal of the American Oriental Society 70, s. 47-49. 

Starr, R. F. (1939). Nuzi. Volume 1, Text. Cambridge, Massachusetts. 

: Harvard University press. 

Süel, A. (1990). Belgelere göre Hitit Tapınakları Nasıl 

Korunuyordu? X. Türk Tarih Kongresi, Kongreye Sunulan 

Bildiriler (s. 515-522). Ankara : Türk Tarih Kurumu 

Basımevi. 

--74--



Süel, M. (2005). Ortaköy-Şapinuva "D" Yapısı Hitit Dini 

Mimarisinde Değişik bir Yorum . V. Uluslararası Hititoloji 

Kongresi Bildirileri (s. 687-699). Çorum: Çorum İl Özel 

İdaresi. 

The Kikkuli Text. Hittite Training Instructions for Chariot Horses in 

the Second Half of the 2nd Millennium B.C. and Their 

Interdisciplinary Context. (2009). 12 20, 2025 tarihinde 

IRGAF: 

https://www.lrgaf.org/Peter_Raulwing_The_Kikkuli_Text_

MasterFile_Dec_2009.pdf adresinden alındı 

Tischler, J. (1989). Hethitisches etymologisches Glossar Teil I a-k. 

Inssbruck: Inst. für Sprachwiss, d Univ. 

Tischler, J. (1990). Hethitisches etymologisches Glossar Teil I l-m. 

Innsbruck: Inst. für Sprachwiss, d Univ. 

Turner, R. L. (1966). A comparative dictionary of Indo-Aryan 

languages. London: Oxford University Press. 

Ünal, A. (2016). Hititçe Türkçe, Türkçe Hititçe Büyük Sözlük. 

Ankara: Bilgin Kültür Sanat Yayınları. 

Ventzke, W. (1983). Zur Rekonstruktion eines bronzenen 

Schuppenpanzers. P. v. Zabern (Dü.) içinde, FRÜHE 

PHÖNIKER IM LIBANON 20 Jahre deutsche Ausgrabungen 

in Kämid el-Löz (s. 94-100). Mainz am Rhein: Verlag Philip 

von Zabern. 

Watson, W. G. (2018). Anatolian Influences in Semitic Languages. 

Ł. Niesiołowski-Spanò, & M. Wcowski (Dü) içinde, Change, 

Continuity, and Connectivity North-Eastern Mediterranean 

at the turn of the Bronze Age and in the early Iron Age (s. 

423-435). Wiesbaden: Harrassowitz Verlag. 

--75--



Wegner, I. (1981). Gestalt und Kult der Ištar-Šawuska in Kleinasien. 

Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag . 

Wegner, I. (1995). Corpus der hurritischen Sprachdenkmäler. I. 

Abteilung, Texte aus Bogazköy, 3(1). Roma: Bonsignori. 

Wernick, N. (2013). K(no)w More Spears From The Backs Of 

Chariots: Problems With The Battle of Kadesh’s Thrusting 

Spears. Journal of Ancient Egyptian Interconnections 5:2, 

48-51. 

Wicke, D. (2018). Neuassyrische Schuppenpanzer und ein Neufund 

aus Ziyaret Tepe. Übergangszeiten: Altorientalische Studien 

für Reinhard Dittmann anlässlich seines 65, s. 309-325. 

Wilhelm, G. (1987). Marijannu. Reallexikon der Assyriologie 7, s. 

419-421. 

Wilhelm, G. (2008). Hurrians in the Kültepe Texts. Anatolia and the 

Jazira during the Old Assyrian Period 111, s. 181-194. 

Wilhelm, G., Kaiser, O., & Janowski, B. (2006). Texte aus der 

Umwelt des Alten Testaments Neue Folge Band III. Munich: 

Gütersloher Verlagshaus. 

Wooley, C. L. (1955). Alalakh: an account of the excavations at Tell 

Atchana in the Hatay, 1937–1949. Oxford: Oxford 

University press,. 

Yadin, Y. (1963). The Art or Warfare in Biblical Lands. New York: 

International Publishing Company. 

 

 

--76--



KAŠKA GRUPLARININ ÖRGÜTLENME 

BİÇİMLERİ VE YAYILIM ALANLARINA DAİR 

VAKA ÖRNEKLERİ 

 

EMRE GÜNEŞ 1 

ÖZLEM SİR GAVAZ2 

 

Giriş 

Kaškalar, Hitit İmparatorluğu’nun Anadolu’da hakimiyet 

kurduğu yıllarda ve yine imparatorluğun çiviyazılı arşivleri 

vasıtasıyla varlıklarından – yani Kaška adlandırmasından- haberdar 

olduğumuz, bu belgelere göre Kuzey-Orta Anadolu, Karadeniz 

 
Bu çalışma, TÜBİTAK 2209-A Üniversite Öğrencileri Araştırma Projeleri Destekleme 

Programı kapsamında 1919B012410867 başvuru numaralı proje çerçevesinde 

hazırlanmıştır. 
1 Lisans 4. Sınıf Öğrencisi, Ankara Üniversitesi, Dil ve Tarih Coğrafya Fakültesi, Eskiçağ 

Dilleri ve Kültürleri Bölümü, Hititoloji Anabilim Dalı, Ankara, Türkiye. ORCID: 0009-

0005-5112-4649, 21011125@ogrenci.ankara.edu.tr. 
2 Prof. Dr., Ankara Üniversitesi, Dil ve Tarih Coğrafya Fakültesi, Eskiçağ Dilleri ve 

Kültürleri Bölümü, Hititoloji Anabilim Dalı, Ankara, Türkiye. ORCID: 0000-0001-6671-

6691, gavaz@ankara.edu.tr. 

 

BÖLÜM 4

--77--



bölgesinde yayılım gösterdiğini anladığımız ve imparatorluk 

retoriğince “düşman” olarak tanımlanan gruplardır. 

Çiviyazılı arşivlerde URUKaška veya KUR URUKaška (Kaška 

Şehri veya Kaška Şehri Memleketi) tanımıyla ifade edilmelerine 

karşın, kategorik tekdüzeliği gidermek amacıyla çalışma boyunca 

“Kaška grupları” ifadesi kullanılacak, Kaška gruplarına dair kimlik 

problemi ve bu problem ile bağlantılı şekilde kent isimlerinin 

ilişkisel boyutunun nasıl ele alınabileceği tartışılacaktır.  

Literatürde Kaška kimliğine dair tartışmalar yapılmış (von 

Schuler, 1965; Gerçek, 2012; Murat, 2016; Glatz, 2020) olsa da 

kimliğin tüm boyutları konusunda uzlaşma sağlayabilecek şekilde 

ele alınmamış, aynı şekilde Kaška grupları ile ilişkili yerleşimler ele 

alınsa da (Forlanini, 2008; Hoffner, 2009; Kryszeń, 2016; Corti, 

2017; Sir Gavaz, 2017) tamamının kapsandığı bir yerleşim dağılımı 

ağı ya da yerleşimlerin tamamının üzerinde gösterildiği bir harita 

oluşturulmamıştır. Mielke (Mielke, 2022) çalışmasında Kaška 

gruplarının toplumsal durumlarına dair mevcut literatürdeki önemli 

yanlışlara dikkat çekmiş ve arkeolojik araştırmaların özellikle 

seramik buluntuları temelinde nasıl ilerleyebileceği üzerinde 

durmuştur ancak yerleşim adları üzerinden bir harita 

oluşturmamıştır. Söz konusu çalışma ise bu iki başlığa giriş 

niteliğindedir. 

Vaka örnekleri belirlenirken daha çok, CTH 137-140 ve CTH 

375 kataloglarında bulunan, I. Arnuwanda’nın Kaška grupları ile 

gerçekleştirdiği anlaşmalara odaklanılmıştır.  Kaška toplulukları ve 

imparatorluk arasındaki etkileşimlerin izlenmesi amacıyla 

düzenlenen bu metinlerde, imparatorluğun diğer devletler ile yaptığı 

antlaşmalardan farklı olarak, yalnızca yemin eden taraflar ve 

yerleşim yerleriyle bağlantılı tanrılara işaret etmekle yetinmemekte; 

tanrı listelerinden ziyade yerleşim yerlerini Kaška topluluklarına 

mensup kişilerle ilişkilendirerek sunmakta ve söz konusu kentleri 

belirli paragraflar şeklinde listeleyerek birbirinden ayırmaktadır. 
--78--



(Gerçek, 2012: 97; Murat, 2016: 127-130). Buna karşın, yerleşim 

yerlerinin Kaška topluluklarıyla ilişkilendirilmeleri dışında 

birbirleriyle olan bağlantıları, metinlerde açık biçimde belirtilmez; 

örneğin, bu metinlerde kentleri birbirine bağlayan yollar hakkında 

herhangi bir bilgi yer almaz. 

Her ne kadar, metinlerde adı geçen kentler arasındaki ulaşıma 

ilişkin doğrudan bilgi edinilemese de bu kentlerin Hattuša’nın 

görece kuzeyinde ve Kaška denetiminde bulunmalarının yanı sıra, 

birlikte anılmadıkları diğer kentler ile kıyaslandığında, coğrafi 

olarak daha yakın konumlandıkları varsayılabilir. Bu durum, 

metinlerde ifade edilen, KUR URUKaška veya URUKaška olarak 

anılan bölgede (veya bu ifade aracılığıyla atıfta bulunulan 

topluluklara ait alanlarda) yer aldığı anlaşılan kent isimlerinin kendi 

içlerinde alt gruplar oluşturduğunu düşündürmektedir. 

Bu düşünceye ulaşmamızı sağlayan husus, Hitit devlet 

ideolojisinin, Kaška topluluklarını tek ve bütüncül olarak kavramaya 

dair bilinçli eğilimdir. Bu ısrar, imparatorluğun kendisi ve çevresine 

dair kimliklerin yanında egemenliğini üretmesine dair süreçler ile 

alakalıdır (Gerçek, 2012: 60-61; Glatz, 2020: 16-17). Bu tutumun 

pratiğe dökülebilmesi için ise imparatorluğun Kaška gruplarının 

hareketlerini bir bütünlük içinde değerlendirmesine, “öteki” inşası 

için hatalı biçimde yorumlamasına imkân tanıyacak bir zemine 

ihtiyacı vardır. Bu ihtiyaç, devlet ideolojisi tarafından yeniden-

kurgulanan coğrafi yakınlıklar ile sağlanmaktadır ancak metinler 

incelendiğinde coğrafi yakınlıklara dayalı kurgusal bütüncüllüğün, 

herhangi bir sürekliliğe sahip olmadığı anlaşılmaktadır. 

Maşat Höyük metinlerinin ortaya çıkarılması ile (Alp, 1977, 

1991; del Monte, 1995; Hoffner, 2009; Carnevale, 2018) Kaška 

gruplarından bahseden metinlerin sayısı artmış ve dolayısıyla Kaška 

gruplarına dair literatürün yenilenmesi ihtiyacı ortaya çıkmıştır. 

Metinler, bu gruplar arasındaki ayrışmaları, kriz anlarında ise ayrıksı 

grupların kısa süreli iş birlikleri kurabildiğini gösterir niteliktedir.  
--79--



Bu durumda, I. Arnuwanda antlaşmalarında görüldüğü üzere iş 

birliği yapan grupların yanında, bu gruplara ait olduğu veya bu 

grupların ele geçirdiği bildirilen kentlerin, aynı metinlerde 

anılmayan diğer kentlere kıyasla birbirine daha yakın bir konumda 

bulunduğunu söylemek mümkündür. Daha basit bir ifadeyle; 

imparatorluğun yeniden ürettiği grup kimliği, beslendiği kaynaktan 

ötürü bölgenin tarihi coğrafyasını aydınlatmamıza katkı 

sağlamaktadır. 

Elbette bu durum bir zorunluluk olarak 

değerlendirilmemelidir; zira böyle bir çıkarım, metinlerde birlikte 

anılmayan kentlerin söz konusu dönemde Kaška gruplarına “ait” 

olmadığı veya onlarla iletişim kurulamayacak ölçüde uzak bir 

konumda bulunduğu varsayımını beraberinde getirir. Oysa yukarıda 

da belirtildiği üzere, imparatorluğun bütüncül bir ad altında 

tanımladığı Kaška gruplarının, zaman zaman imparatorluğun 

kendisiyle iş birliği içine girdiği de bilinmektedir. 

O halde Kaška gruplarının,  kendi aralarında kurduğu 

ilişkilerin tamamının tek boyutlu ve yalnızca olumlu bir karakter 

taşıdığını varsaymak isabetli olmaz. Üstelik, Kaška grupları 

arasındaki etkileşimin, sadece Hitit Devleti’ne yönelik tutumlarıyla 

açıklanmak zorunda olmadığı da göz önünde bulundurulmalıdır. 

Daha açık belirtmek gerekirse, HKM 51’deki gibi iş birliğini 

engelleyebilecek birden fazla değişkenin varlığı ihtimal dahilindedir.  

HKM 51’e göre (Alp, 1991: 214-215; van den Hout, 2007: 

392; Hoffner, 2009: 189-190; Carnevale, 2018: 55, 118) 

Pitalahšuwalı Tipirrui, Kalzanalı “düşmanı” yani Kaškalı 

birini/birilerini (Giorgadze, 2005) kente (muhtemelen Tapikka’ya) 

getirir ve ardından Pitalahšuwalı Yaşlıların kral tarafından 

korunması istenir. Burada, düşman ve dost olmak arasında seçim 

yapabilecek bir iç karar mekanizmasına sahip (ve Kaška bölgesinde 

bulunan) iki farklı grubun, imparatorluk ile kurdukları ilişkiden 

beslenen ancak tamamıyla bu ilişki ağı içerisinde olmayan bir tür 
--80--



çekişme görülmektedir. İki grubun imparatorluğa karşı takındığı 

tavır farklıdır; aralarındaki ilişki de yalnızca imparatorlukla olan 

bağlantıları üzerinden açıklanamaz. İç karar mekanizmalarının 

varlığı, bu grupların sadece imparatorluğa karşı değil, birbirlerine 

karşı da farklı tutumlar geliştirebildiklerini göstermektedir. Bu 

durum, Hitit devlet ideolojisinin yeniden ürettiği kimliğin aksine, 

Kaška adı altında bir tutulan grupların bu kimlik kurgusundan önce, 

bu kimliğin ötesinde ve kendi dinamikleri içinde, daha değişken 

ilişkiler sürdürdüklerini göstermektedir. 

Bu kimliği hangi grupların benimsediğine dair doğrudan bir 

bilgimiz yoktur. Bu nedenle, Kaška gruplarının Hitit devletinden 

bağımsız olarak birbirleriyle olumlu ya da olumsuz ilişkiler kurmuş 

olabileceğini düşünmek a priori olarak ortaya çıkar. Elbette, Kaška-

Hitit ilişkileri önemli ve ayrı bir boyuta sahiptir. Nitekim, 

Zimansky’nin formülize ettiği gibi Kaška gruplarının “Kaška gibi” 

davranmasını tetikleyen koşullardan biri de krallığın “Hitit gibi” 

yönetmeye başlamasıdır (Zimansky, 2007: 164): 

“There is much less uncertainty about when Kaska begin behaving 

like Kaska, and the date corresponds rather well with the point at 

which Hittites start governing like Hittites.” 

Belirtmek istediğimiz nokta, metinlerin tek taraflılığı, bizi, 

durumun Hitit-Kaška dikotomisinden ibaret olduğu yanılgısına 

sürüklememesi gerektiğidir. Böyle bir yaklaşım karşıtlık üretmekten 

öteye geçmeyecektir zira incelenen konuya yeni bir bakış açısı 

sunmayacaktır (Newman, 2006: 173-174): 

“Temsil -özsel bir hakikati, bir birliği ya da yeri gösteren- özcü, 

temelci düşünceye dayanır. Bu temelci mantığı Deleuze ve Guattari 

"ağaçbiçimli düşünce" olarak adlandırır. Bu mantık düşünceyi bir 

yere, merkezi bir birliğe, hakikate ya da temelini ve yönünü 

belirleyen bir öze bağlayarak hapseder. Diyalektiktir: düşünce 

daima bu ikili mantığa göre açılmalıdır ve bu yüzden de —

--81--



doğru/yanlış, normal/anormal, siyah/beyaz, kadın/erkek, 

mantıklı/mantıksız— ikili bölünmelerinin tuzağına düşmüştür. 

Deleuze ve Guattari'ye göre, bunlar yanlışın doğruya, mantıksızın 

mantıklıya vs tabi kılındığı ezici hiyerarşilerdir. Hem Stimer hem de 

Foucault, bu ikili, diyalektik düşünüşe saldırılara katılmışlardı. 

İkili mantığın farkı yargılayan ve suçlayan normlar inşa ettiğini 

savunurlar. Dahası, Deleuze ve Guattari'ye göre, dünyayı ikili 

karşıtlıkların terimleriyle görmek "tepkisel" düşüncenin bir 

örneğidir: farkı sindirmenin bir yoludur.” 

Sözde Kaška gruplarına dair kimlik krizi, Hitit 

Anadolusu’ndaki kentlerle ilişkili olarak ortaya çıkan kimlik ve 

adlandırmalar ile zirveye ulaşır. Örneğin Hititçe, çiviyazılı 

metinlerde nišili, nāšili, nešumnili “Neša dili” olarak anılır. Bu 

adlandırma Hititçenin, Hitit devletinden bağımsız bir şekilde, 

geçmişte veya devletleşme süreci içerisinde, Neša/Kaneš kenti ile 

ilişkili bir şekilde gelişim gösterdiği anlamına gelir (Yakubovich, 

2008: 123; Mouton, Rutherford & Yakubovich, 2013:  2; Durnford, 

2013: 44) Bu durum, “URUištanumnili” yani Ištanuwa Luvicesi 

kullanımı düşünüldüğünde ise daha karmaşık bir hal alır. Ištanuwa 

(kenti) Luvicesi, Luvicenin yerel bir diyalekti olarak ortaya çıkar. 

Dil, araştırmacılar tarafından Luvice ile bağlantılı olarak 

sınıflandırılır.  Bunun yanı sıra bir kent üzerinden 

isimlendirilebilecek kadar ayrıksılığa sahiptir, bu metinler luwili 

tabiri ile anılmaz (Yakubovich, 2013: 114); kaldı ki Luvi kimliği dahi 

tek başına homojen ve zaman içinde değişmeyen bir yapı göstermez 

(Melchert, 2003: 9). Bu bağlamda etnonim tartışması Durnford 

tarafından yapılmıştır (Durnford, 2013: 51-55). Metinlerden 

anlaşıldığı kadarıyla Hititlerin “öteki” coğrafyaları olarak bağ 

kurduğumuz grupların, kendi başlarına belirledikleri bir üst-kimliğin 

varlığını sorgulamak gerekir (Gilan, 2008: 107-116; Durnford, 2013: 

42).  

--82--



Üst-kimliğin kategorik varlığını, endonim (=Bir topluluğun 

kendisi için kullandığı ad) ve eksonim (=Bir topluluğa başkaları 

tarafından verilen ad) ayrımı üzerinden incelemekte fayda vardır. 

Yani, bir topluluğun kendisi için kullandığı adlarla dış grupların ona 

atfettiği adların karşılaştırılması, kimliğin nasıl kurulduğunu ve 

dönüştüğünü anlamada önemli bir analitik zemin sağlar. Kaška 

tabirinin, “Kaškalı” grupların ve “liderlerin”, özellikle listelerde 

“Kaškalı X” şeklinde anılmak yerine bağlı oldukları spesifik kent 

adlarıyla zikredilmeleri;  buna ek olarak Tagurka kenti dilinin 

“Kaškaca” olarak sınıflandırılabilmesi, Kaška tabirinin bir eksonim 

olması ihtimalini oldukça güçlendirmektedir. Taggarkumnili ifadesi, 

yalnızca Hitit metinlerinden bilinen ve bu yönüyle yanlı bir 

adlandırma olsa da Kaška yerine bir kent adının tercih edilmiş 

olması, bu ifadenin “lokal eksonim” olarak değerlendirilme 

olasılığını zayıflatmaz.  

Diğer taraftan; Kaška grupları bağlamında Tagurka’ya atıfta 

bulunan “taggurkumnili” ifadesi dikkat çekicidir (Sasseville, 2025: 

90-91). Burada bir kent/dağ isminden yola çıkılmıştır ve bu tür yerel 

kimliklerin daha fazla olması muhtemeldir. Hititlerin (yanlış olarak) 

varsaydığı homojen bir grup kimliğine karşıt bir biçimde ortaya 

çıkan bu yerel tanımlamalar, grup ilişkilerinin tek ve homojen bir 

boyutta değerlendirilemeyeceğini gösterir. Bu kimlikleri benimseyip 

benimsemediklerinden bağımsız olarak, Anadolu’daki grupların 

iktidar ilişkilerinin yalnızca Hitit devletinin varlığıyla şekillendiğini 

varsaymak mümkün değildir. Bu gruplar, toplumsal ilişkilerini 

kurmak için baskıcı bir imparatorluğun yönlendirici rolüne ihtiyaç 

duymazlar. Toplulukların kendi içlerinde ve kendi çevrelerine karşı 

kurdukları iktidar ilişkileri hem kendilerini hem de çevrelerini 

arşınlar. İktidar, tek bir yerden, kurumsallaşmış tek bir noktadan 

ortaya çıkmak yerine her bir yerde, dağınık bir şekilde yayılım 

gösterir (Newman, 2006: 133): 

--83--



“Foucault'ya göre, iktidar artık devlet kurumuyla ya da aslında 

herhangi bir kurumla sınırlanamaz. İktidar, toplumsal şebekenin 

başından sonuna birçok yerin içinden geçen çokdeğerlikli 

(polyvalent) bir güçtür. Bu, toplumun her yerine yayılmış, [farklı 

yönlere] dağılmış merkezsiz iktidardır: hapishane, tımarhane ya da 

psikiyatri ve-ya cinsellik gibi çeşitli bilgilerin ve söylemlerin 

içinden geçebilir. Foucault'nun dediği gibi: ‘İktidar her yerdedir; 

her şeyi kapsadığından değil, her yerden geldiğinden dolayı her 

yerdedir.’” 

Özellikle CTH 137–140 ve CTH 375 kapsamında, kentlerin 

dâhil edildiği coğrafi yakınlık ağı yalnızca kuramsal bir çerçeve 

sunmaktadır. Kentler için önerilen bu bölgesel yakınlık, Kaška 

adlandırmasının söz konusu gruplar açısından ne anlama geldiği 

henüz bilinmediğinden, bir üst-kimlik oluşturma zorunluluğu 

taşımaz; buna karşın kentlerin konumlarını anlamada işlevsel bir 

araçtır. Kısacası, birlikte anılan kentler birbirlerine görece yakın; 

birlikte anılmadıkları diğer kentlere ise nispeten daha uzak 

konumdadır. Antlaşma metinlerinde her paragrafın belirli kent ve 

kişi(ler)e atıf yaptığı açıktır. Bu durum, metinlerin genel 

bütünlüğüyle ele alındığında, grupların birlikte yemin etmiş 

olabileceğini ortaya koymaktadır (Gerçek, 2012: 111). Bu varsayım, 

aynı kentlerin anıldığı diğer metinler aracılığıyla sınanabilir. Buna 

karşın ayrı paragraflarda birlikte anılan kent ve kişilerin ilişkili 

olduğu açıktır. KBo 8.35’te birlikte yemin eden kişilerden 

bahsedilmesi ve bu bahislerin paragraflar ile birbirinden ayrılması 

(Murat, 2016: 147) buna örnek olarak gösterilebilir. 

Bu çalışmada, Kaška gruplarının hareket alanlarının 

belirlenmesi ve Kaška gruplarıyla ilişkili bazı kent adlarının vaka 

örnekleri üzerinden incelenmesi amaçlanmıştır. Bu yaklaşım, Hitit 

dönemi Anadolu tarihi coğrafya çalışmalarında Kaška gruplarına 

ilişkin mevcut boşlukların tespit edilmesini hedeflemektedir. Ayrıca 

Kaška gruplarının olası örgütlenme biçimleri üzerinde durularak, 

--84--



literatürde henüz ortak bir zemine kavuşmamış, eksik kalmış ya da 

henüz ele alınmamış tartışmalara da katkı sağlayacağı kanısındayız. 

Nitekim Kaška grupları ile ilişkili olduğu tespit edilen kent isimleri, 

tespit edildiği diğer metinler aracılığıyla bir ağ üzerine 

yerleştirilmiştir. Bu ağ sayesinde bir kentin bağlı olduğu ve bu bağ 

üzerinden tercih edilen rotalar ortaya konulmaya çalışılmıştır. 

Metinlerin tespiti için çalışma boyunca “Hethitologie Portal Mainz” 

bünyesinde düzenlenen kataloglamadan, kent bazında kayıtların 

belirlenmesi için ise Adam Kryszeń’in yürüttüğü “HiTop” 

projesinden faydalanılmıştır. Kent adlarının metinlerdeki geçme 

sıklığı ve bağlamları, değerlendirmede belirleyici olmuştur. Örneğin, 

çoğunlukla tanrı listelerinde yer alan bir kentin ağ analizinin 

yapılması güçtür; zira bu tür metinler coğrafi bilgi sunmak zorunda 

değildir. Benzer biçimde, tek bir kent etrafında kurulan ilişkiler ağı, 

kentlerin konumsal yönelimlerinin belirlenmesinde bazı sorunlar 

doğurabilmektedir. Buna karşın ağ analizi, kentlerin coğrafi 

bağlamda birlikte anıldıkları diğer merkezlerden bağımsız olarak ele 

alınmasının sonuçlarını görünür kıldığı için, kentler arasındaki 

ilişkiler bu çerçevede sunulmuştur. 

Çalışmadaki görselleştirmeler için açık kaynak kodlu 

“Cytoscape” adlı kompleks ağ görselleştirme uygulamasından 

faydalanılmıştır. Uygulama, literatürde çoğunlukla kimyasal ve 

biyolojik ağları göstermek amacıyla kullanılsa da uygulama içi ağ 

düzenleme araçlarının çeşitliliği vasıtasıyla Eskiçağ Tarihi ve 

Eskiçağ Filolojisi çalışmalarındaki görselleştirme eksikliğini 

doldurmak adına oldukça uygundur ancak şu an için kullanımı 

(Brumfield, 2013; Pagé-Perron, 2018) oldukça nadirdir. 

CTH 142 – Tiwara 

Çiviyazılı arşivlerde Kaška ismine ilk defa I. Tuthaliya 

döneminde rastlanır. KUB 23.11 ve KUB 23.12’deki (Garstang & 

Gurney, 1959: 123; Gerçek, 2017: 8; Glatz, 2020: 130-131) Kaška 

--85--



bahsi oldukça kısadır; Tuthaliya, Aššuwa seferinde iken Kaška 

grupları Hatti Ülkesi’ne saldırırlar, ardından Tuthaliya iki saldırı 

sonrasında Kaška topluluklarını uzaklaştırmayı başarır (Gerçek, 

2012: 64; Murat, 2016: 34) Bu anlatıda tespit edilen tek kent ismi ise 

Tiwara’dır. 

Metinde Tiwara dışında başka bir kent isminden söz edilmez. 

Metin, daha çok kentin çevresinin tasvir edilmesi ile ön plana çıkar. 

Kentin arkasında ormanlık bir alanın, önünde ise bir nehrin 

bulunduğu ayrıntısı verilir. Tuthaliya, Tiwara’nın ardından Kaška 

bölgesinin içlerine doğru ilerlemiş, dağlık alanlardaki tahkim 

edilmiş Kaška yerleşimlerine saldırmıştır. 

Tiwara, KUB 48.107+’de, (Gerçek, 2012: 329; Süel, 2005: 

683) tapariyalli- unvanı taşıyan Kaška kentleri arasında 

sıralanmaktadır. HKM 89 numaralı mektupta (Hoffner, 2009: 251; 

Alp, 1991: 44, 288-291) Tiwara kentinden bahsedilir ancak başka 

herhangi bir kent ile ilişkisinden bahsedilmez. 

Resim 1. Tiwara 

 

Tiwara, aynı zamanda Ortaköy metinlerinde de anılmaktadır; 

Bir metinde Katapa, Hanhana ve Piškurunuwa Dağı’nın askerlerinin 

yanı sıra Tiwara kentinin de bahsi geçmektedir (Süel & Süel, 2017: 
--86--



31; Sir Gavaz, 2017a: 190) ancak aralarındaki ilişki belirsizdir. 

Başka bir Ortaköy metninde Tiwara’nın düşmandan korunduğundan 

(Süel, 1995: 273) söz edilir.  Kt. 88/k 1046 nolu Kültepe metninde 

de Tiwara kentine rastlanılmasına karşın, kentin konumu hakkında 

bilgi edinilmez (Bayram & Kuzuoğlu, 2015: 235; Bajramovic, 2011:  

234, 353; Murat, 2016: 24). 

Tiwara’nın anıldığı hiçbir metin, doğrudan bağlantılı olduğu 

diğer kentlere dair bilgi vermez. Bu konuda yapılabilecek tek tespit, 

kentin Hattuša, Šapinuwa ve Tapikka üçgeniyle bağlantılı olarak, 

Kaška bölgesine açılan ve ormanlık alanlar üzerinden dağlık 

bölgelere ulaşımı mümkün kılan bir noktada aranması gerektiğidir. 

CTH 137 – Hapašš[u?- ve Haitta 

KBo 16.27 ay. IV 2′ URUḪa⸣-pa-aš-š[u?- ] şeklinde anılan kent 

ismi HiTop’ta listelenmemektedir. Tabletin fotoarch üzerinden 

erişilebilen fotoğrafında pa-aš heceleri net bir şekilde okunurken, 

kelimenin başı ve sonu belirsizdir. 

Resim 2 Haitta 

 

KBo 15.28 numaralı mektup-fal metninde (Forlanini, 2008b: 

94; Hoffner, 2009: 84-86; Bawanypeck, 2014: 99) Haitta, Zuliya 

--87--



nehrine yakın bir şekilde tasvir edilir, ayrıca Luvice bir isim taşıyan 

İmrallaya nehri ile de bağlantılıdır. KBo 10.20 ve KBo 24.112’de 

(Kryszeń, 2016: 233; Sir Gavaz, 2015: 195-204) Haitta, Hattuša’ya 

bir günlük mesafededir, Piškurunuwa Dağı ile de oldukça yakındır. 

Piškurunuwa’dan sonra Harranašši’ye geçilir, ertesi gün ise 

Zippalanda’ya gidilir. VSNF 12.1’de de (Houwink den Cate, 2003: 

205-219; Forlanini, 2008: 95-96) aynı şekilde Hattuša, Haitta, 

Piškurunuwa, Harranašši, Zippalanda, Daha Dağı, Ankuwa rotası 

gösterilir ve bu yerler birbirine 1 gün veya daha az mesafededir. 

CTH 137 – Išhupitta, -l]ihtuna ve Kakadduwa 

KBo 16.27+’deki kırıklı kısımlarda bu üç kentten gelen 

kişilerden bahsedilir, ikinci kent için -]pahtuna okuması da 

önerilmiştir (von Schuler, 1965: 137). 

HKM 18’de Majesteden Kaššu’ya gönderilen bir mektupta, 

Kakadduwalı bir adamın yakalanıp getirilmesinden 

bahsedilmektedir. Bu durumda Kakadduwa, Tapikka ve Hattuša’ya 

oldukça yakın bir konumda olmalıdır. HKM 103’te (del Monte, 

1995: 89-96; Beal, 1999: 130, 557-559) ise Kakadduwa, Šašiputuwa, 

Zuliya, -]putana, -š]alewanta, -i]š?tiduwa, Taptika, -]iš?piš[-, 

Da?ha?ša?ra, Mu?ra, Hananak, Šariya, Kišdumiša, Uwahšuwanta, 

Dupitta, Zišpa ve Zikkišta kenti askerleri, ne kadar gıda alacaklarını 

belirten bir listede sıralanır. Kentlerin Tapikka çevresinde olması 

mümkün olsa dahi birbirleri arasındaki ilişki belirsizdir. HKM 10’da 

(Hoffner, 2009: 111-115; Murat, 2009: 263; Murat, 2016: 45-46) 

Lišipra kentine yerleştirilen ailelerden ve Kaššu’nun, Išhupitta’da 

iken Zikkatta’daki Kaška grupları ile savaştığından bahsedilir. HKM 

18’de (Hoffner, 2009: 127-128) Išhupitta ile Yukarı Ülke 

askerlerinin sevkinden bahsedilir. HKM 20’de (Alp, 1991: 152-153; 

Süel, 1995: 277; Imparati, 2002: 95; Hoffner, 2009: 131-132; 

Kryszeń, 2016: 328; Murat, 2016: 48-49; Lorenz, 2017: 322; Süel & 

Weeden, 2017: 203) Išhupitta askerlerinin iki gün içerisinde 

--88--



Tapikka’dan Šapinuwa’ya gönderilmesinden bahsedilir. HKM 36’da 

(Alp, 1991: 182-187; Hoffner, 2009: 149-151; Murat, 2009: 266; 

Carnevale, 2018: 39-40). Išhupitta’daki askerler, Kašipura ve 

Išašpara’ya (veya Kašipura’dan Išašpara’ya) götürülür. HKM 71’de 

(Hoffner, 2009: 227-229; Murat, 2009: 262-263; Murat, 2016: 46-

47; Alparslan, 2017: 211) Karahna, Išhupitta, Šakaddunuwa Dağı 

askerlerinin, Ninišankuwa’ya getirilmesi istenir. HKM 96’da 

(Barjamovic, 2011: 141-141, 291; de Martino, 2016: 105-106; 

Murat, 2016: 48; Alparslan, 2017: 209-210; Pelvanoğlu, 2019: 153) 

Yukarı Ülke ile bağlantılı olarak sıralanan Išhupitta, Šakaddunuwa 

Dağı ile Šanahuitta kentinden bahsedilir ve Hayaša’ya sefer 

yapılması hedeflenir. Bunların yanında Lawazantiya ve Tupazziya 

da sıralanır ancak bu iki ismi diğerleri ile direkt bağlantılı görmek 

yerine Hayaša’nın geniş yayılım sahası ile ilişkilendirmek daha 

uygun olacaktır. 

Resim 3 Išhupitta ve Kaktuwa 

 

KBo 12.53’te (Archi & Klengel, 1980: 143-158; 

Cammarosano, 2018: 271-292; Kryszeń, 2021: 55-56) Kakadduwa, 

Tapikka’nın kontrol alanındaki Happala, Zapišhuna, Ištarwa ve 

Anziliya ile peş peşe sıralanır; Išhupitta ise Tapikka’ya düzenli 

--89--



olarak öküz sağlamaktadır. Kentler Tapikka ile yakındır ancak 

birbirleri arasındaki ilişki belirsizdir. Or. 2 numaralı Ortaköy 

metninin kırıklı kısmında Ziharziya’dan Kakadduwa’ya çizilen bir 

yol mevcuttur. KBo 14.8’de Išhupitta, Armatana ile anılır ancak 

metin kırıklıdır. Armatana olasılıkla çok daha doğuda kalan bir kent 

olduğundan (Hawkins & Weeden, 2017: 288) doğrudan ilişki 

kurmak mantıklı değildir, bununla beraber Išhupitta’nın 

Lawazantiya ve Tupazziya gibi yine daha doğuda kalan kentler ile 

anılıyor olması, kuzeyden doğuya veya doğudan kuzeye yapılan 

seferlerde bir tür istasyon işlevi gördüğünü düşündürtür. KBo 

16.1’de Išhupitta ve Duddušga’ya sefer yapıldığı açıktır ancak rota 

belirsizdir. KBo 45.275’te K[a-, Anziliya, Kurupiya, Tapikka ve 

Išhupitta kenti sıralanır ancak ne için sıralandıkları belirsizdir; 

Carnevale’nin K[alzana tamamlaması (Carnevale, 2018: 55) ise 

metnin bağlamını çözmek için yeterli olmaz. KUB 19.8’de Išhupitta, 

Katapa ve Tekkušna aynı paragrafta, muhtemelen tahkim edilen 

kentler sıralanırken bahsedilir ancak kentler arasındaki ilişki 

belirsizdir. KUB 23.61’de kuzeye doğru bir seferden bahsedildiği 

yorumu yapılabilir ancak metin oldukça kırıklıdır, Išhupitta ile Tuma 

ve Anziliya sıralanır. KBo 14.16’da yine bir kuzey seferinde 

Išhupitta ve Kašipaha ile yapılan bir savaştan bahsedilir ancak metin 

kırıklıdır. KUB 23.125+’te (Goetze, 1933: 32-33; Murat, 2009: 265) 

önce Išhupitta’dan Humišina’ya gidilir, ardından Kammama ile 

belirsiz bir şekilde anılır. Goetze’nin tamamlamasına göre 

Tipiya’dan sonra Hattuša’ya dönülür. Išhupitta’ya gidilir, ardından 

Kammama’ya gidilir ancak bağlam belirsizdir. Sonrasında ise 

Išhupitta’ya gelinip Palhuišša kenti ve Pišhurulu gruplar ile yapılan 

bir savaştan bahsedilir. KUB 32.130’da (Beckman, 2012: 1-7) 

Šamuha kültü ile ilgili bir metinde Tašmaha ve Išhupitta’ya 

yapılacak bir seferden söz edilir ancak kentlerin ilişkisi belirsizdir. 

Bununla beraber, bu iki kentin aynı zamanda Kammama ile anılıyor 

olması, bu üç kentin birbiri arasındaki mesafe hakkında fikir 

--90--



verebilir, Ortaköy metinlerinde de Išhupitta, Kammama ve Tapikka 

birlikte anılır (Süel, 2005: 681). 

KBo 3.6+’da (Garstang, 1943: 54-55;  Otten, 1981: 14-15; 

Murat, 1998: 179; Murat, 2016: 105-106) III. Hattušili, kardeşinin 

kendisini Durmitta ve Kuruštama’da bıraktığını; Išhupitta, Marešta, 

Hiššašhapa, Katapa, Hanhana, Tarahna, Hattena, Durmitta, Pala, 

Tumanna, Kašiya, Šapa, Hulana, Hakmiš’in de kendi idaresinde 

olduğunu söyler. Kryszeń’e göre liste, doğudan batıya doğru ilerler 

(Kryszeń, 2016: 209, 351).  Hattušili ayrıca Hakpiš ve Ištahara’nın 

hizmetine verildiğini de belirtir. KUB 1.1+ ve KBo 3.6+’da 

(Garstang, 1943: 54;  Otten, 1981: 10-11; Murat, 2016: 104) Pišhuru 

ile Daištipišša (ve Landa?) gruplarının düşmanlık yaptığı, Išhupitta 

ve Marešta kentini yıktıkları ve buradan ilerleyerek Marašantiya 

Nehri’ni geçip Kaneš’e saldırdıkları anlatılır. Kuruštama ve 

Gazziura kentleri de isyan eder ancak bunların diğer isyancı kentler 

ile sayılmadıkları için direkt ilişkili olduklarını söylemek doğru 

olmaz. 

HKM 33 – Anziliya ve Tapikka 

HKM 33’te (Alp, 1991: 176-181; Hoffner, 2009: 159-160) 

Anziliya’dan Tapikka’ya işçi gruplarının yollandığından bahsedilir. 

HKM 54’te (Alp, 1991: 220-221; Hoffner, 2009: 198-100; 

Carnevale, 2018: 81; Castellano, 2022: 173-174) ise görevli 

Himuili’nin tohum vermekle yükümlü olduğu yerler olarak Tapikka, 

Anziliya, Hariya ve Haninkawa sıralanır, Kašipura’ya (yani 

Himuili’nin kontrol alanı dışında olan bir kente) ait olan hayvanlar 

ile Himuili’nin tarla sürmesinden şikâyet edilir. Kašipura konusunda 

yetkili olan saray ise Šapinuwa’dadır. HKM 55’te (Alp, 1991: 222-

225; Hoffner, 2009: 200-203; Carnevale, 2018: 83-84) Kašipura’dan 

yollanan mektuba göre, Tapikka ve Tahašara’daki tarlalara tohum 

verilmez. Daha sonra ise Himuili tarafından Tapikka, Anziliya, 

Hariya ve Haninkawa’ya tohumların verildiği iletilir. HKM 54’teki 

--91--



kent grubu ve Kašipura arasındaki ilişki açıktır ancak HKM 55’te 

mektubun neden oradan yollandığı bilinmez. HKM 99’da sıralanan 

kentlerin ilişkisi açık değildir. HKM 47 numaralı tabletin 

Malazziya’yı içeren kısımda, fal bakmak amacıyla Šipišaši, 

Pišatenitišša ve Malazziya, Panata, Kašaša ve Tapikka yolu izlenir. 

HKM 111’de Tapikka dahil olmak üzere farklı kentlere ekilecek 

tohumlardan, miktarlarından ve görevlilerden bahsedilir. 

Narapituwa sadece HKM 111’de; Wahšuwanta ek olarak HKM 

103’te; Hariya, Maşat belgeleri dışında KBo 10.23+’te görülür. 

HKM 107 benzer bir şekilde Kašaša, Kašipura ve Tapikka’yı, HKM 

105 Tapikka ve Kašaša’yı içerir. HKM 104, Inzili, Kašaša, Karahna, 

Kašipura ve Tapikka’daki balta envanteridir. Tabletlerin bulunduğu 

konum dolayısıyla buradaki kentler Tapikka çevresinde aranmalıdır 

ancak daha fazlasını söylemek şimdilik mümkün değildir. 

HKM 24’teki (Alp, 1991: 158-163; Melchert, 1999: 19; 

Hoffner, 2009: 136-140; Murat, 2016: 52-53; Carnevale, 2018: 29, 

82-83; Gander, 2022: 195) ilk paragrafa göre Kašipura birlikleri 

Marešta’ya götürülür; bu iki kent bağlamında destek kuvveti görevi 

gördüklerinden birbirlerine oldukça yakın olmalıdır. İkinci 

paragrafta Tahazzimuna, Hapara, Tapikka ve Kašipura kentleri 

birlikte anılır. Metin NAM.RA’ların naklinden bahseder ancak 

naklin yönü belli değildir. Anlaşılan o ki, NAM.RA’ları nakleden 

kişi, Kašipura’ya doğru bir eylem gerçekleştirmiştir. Fiil kırıktır ve 

durak sırası belli değildir ancak bu kentlerden alınan ya da bu 

kentlere götürülen savaş esirleri için Kašipura istasyon işlevi görmüş 

olmalıdır. Metnin devamında Uršapikannuwa ve Šanahuitta 

askerlerinden bahsedilir ancak bağlam açık değildir, sonra yine 

Kašipura ile Marešta, bir kıtlık konu edinilir. Son olarak, Marešta ve 

Kalzana’dan yapılacak esir transferi konu edilir. HKM 24 ile alakalı 

olarak HKM 45 (Alp, 1991: 198-201; Hoffner, 2009: 171-173; 

Carnevale, 2018: 140) aynı konuyu ele alır; Tahazzimuna ve 

Hapara’nın (muhtemelen HKM 24’teki NAM.RA’larla) iskân 

--92--



edilmesinden bahsedilmesiyle başlar. Kašipura’daki kıtlık tekrardan 

konu edinilir. Her iki tablet de aslında tek bir mektup içeriyorsa, 

iskân ve kıtlık arasında bir bağ olduğunu söyleyebiliriz. 

Tabletlerdeki namma kullanımı, tabletin farklı bir mektup ile devam 

etmesinden ziyade konunun devamını gösterme niteliği taşımaktadır. 

Bu durum HKM 24 öy. 20’de görülebilir; daha açık bir şekilde öy. 

47’de namma ile başlayan cümlenin (Kašipura’daki) kıtlıktan 

bahsederken, öy. 53’te namma ile başlayan cümlenin bu kıtlık ile 

alakalı olarak yapılacak askeri manevralar ve askerlerin stoklayacağı 

tumati- ekmeklerinden bahsedilir. HKM 45’te öy. 19’daki namma 

kullanımı yine metnin başka bir mektupla devam etmesinden 

kaynaklı değil, onun yerine konu içeriğinin devamını 

göstermektedir.  Öyleyse, burada yapılan iskân hareketinin, aslında 

kıtlık sonucunda kentlerin terk edilmesiyle alakalı olduğunu öne 

sürebiliriz. Kašipura’nın arazilerinde (ve büyük ihtimalle 

çevresinde) yaşanan kuraklık, çevre kentlerde o sırada yerleşik 

bulunan nüfusun azalması ile sonuçlanmış olabilir. Burada yaşanan 

nüfus boşalmasının gönüllü olması kadar, Kaška gruplarının da 

kıtlıktan (ve birlikte çekirgelerden) etkilenme ihtimali, buraya 

yapılan saldırılar sonucu kentlerin boşalmasına neden olmuş olabilir. 

HKM 46’ya (Alp, 1991: 200-203; Forlanini, 2002: 267-268; 

Hoffner, 2009: 173-175; Süel & Weeden, 2017, s. 206; Carnevale, 

2018: 176) göre Išteruwa ve Zišpa kentleri üzerinden geçen farklı 

grupların, Hititleri tetikte tutacak şekilde hareket ettiğini 

öğreniyoruz. Grupların kentler üzerinden Šakaddunuwa Dağı veya 

başka bir araziye gidip gitmeyeceği bilinmez, o sırada sadece 

grupların hareketine dair herhangi bir ipucunun tespit 

edilememesinden söz edilir. Mektubu yollayan görevli, Kaška 

gruplarının hareketlerini tespit etmek amacıyla Hapidduini Dağının 

durumunu kontrol edeceğini, eğer grupların burada bir sıkıntı 

oluşturmadığını öğrenirse hayvanları Tapikka’dan indirmeye devam 

edeceğini söyler. Grupların hareketleri bağlamında kesin bir rota 

--93--



takibi yapmak mümkün olmasa da yaşanan durumun dar bir alanda, 

kısa bir süre içerisinde gerçekleştiğini düşünebiliriz. Kaška 

gruplarının iki farklı kentte geçişi, zai- ile açıklanır (Alp, 1991: 418; 

Kloekhorst, 2008: 1025-1026; Ünal, 2016: 601). Gruplar bu 

kentlerde bulunmuş ve bu kentleri mektubun yazıldığı sırada aşmış 

ve Šakaddunuwa Dağının ötesine “parean pai-” (Kloekhorst, 2008: 

635; Ünal, 2016: 386, 398; Güterbock & Hoffner, 1997; 33) 

gidebilecek şekilde hareket halindedir, grupların buraya 

gelebilmesinden şüphelenilerek bu çevrede keşif yapılır. Kaška 

grupları, potansiyel olarak Šakaddunuwa Dağı ve ‘KUR’ 

kullanılarak belirtilen bir alana gidebilecek durumdadır fakat bu 

grupların izine henüz rastlanılmamıştır. ‘KUR’ Sümerogramının 

kullanımında, Tapikka’nın hâkim olduğu bir alan yani Hitit merkezi 

yapısının kontrol alanına giriş yapılabilecek bir noktaya ya da genel 

olarak hâkim olan alanın kendisine atıf yapmak amaçlanmış 

olmalıdır. Sümerogramın öy. 17’deki kullanımı, Kaška gruplarının 

KUR alanına girmesinin ardından bu alana zarar vermesi korkusuna 

işaret eder. Šakaddunuwa ve bahse konu bölgenin farklı yönler 

olduğu da açıktır. 

Resim 3 Anziliya ve Tapikka 

 

--94--



Metinde Šakaddunuwa’daki askeri kuvvetler ile yapılacak 

bir savaştan değil, başka bir yöndeki bölgeye girilmesinin ardından 

ortaya çıkabilecek zararlardan bahsedilmektedir. O halde 

Šakaddunuwa’nın askeri karakteri, bu bölgede Kaška gruplarının 

hareketlerine bağlı olarak zaman zaman bulunan askerlerden ve bu 

askerlerin başka askeri girişimler için sevk edilmesinden 

kaynaklanır; dağ, Kaška gruplarının hâkim olabileceği bir 

konumdadır. Bu durum oldukça önemlidir; Kaška grupları ve Hitit 

merkezi kuvvetine ait hakimiyet alanlarının düz bir çizgiyle 

ayrılmadığı, parçalı, kopuk, kırılgan ve düzensiz bir şekilde ortaya 

çıktığını, zaman zaman iç içe olduğunu, birinin diğerini 

çevreleyebildiğini (Matessi, 2023: 91-110) gösterir. 

Deleuze ve Guattari’nin ifadesiyle; “… sıkı sıkıya iç içe 

geçmiş üç tür çizginin, kabileler, imparatorluklar ve savaş 

makinelerinin, birlikte-var-olduğu bir uzay gibidir” (Deleuze & 

Guattari, 2023: 236). Bu açıdan Glatz’ın kullandığı şekliyle 

“borderland/sınır bölgesi” (Glatz, 2020: 33) olarak görülebilecek bir 

Šakaddunuwa çevresi ve geçiş aralığı olarak yeniden-üretilen 

Išteruwa ve Zišpa mevcuttur. Belirttiğimiz üzere, bu bölge kendini 

diğer bölgelerden doğrudan ayırmaz, onun yerine Glatz’ın 

tanımlamasıyla kasıtlı olarak merkezi yapının ağından kopmaya 

çalışılan bir çevrenin ortaya çıktığı görülür; bu durum, bir an veya 

kısıtlı bir dönem ile sınırlı değildir, yöntem, çevre, zaman ve 

grupların tavrı açısından farklılaşma potansiyelini her zaman korur. 

Deleuze ve Guattari’ye göre devletin “kapma aygıtı” olarak işlev 

göstermesi için hâkim olduğu mekânı “pürtüklü/şeritli” yani çit ve 

duvarlar ile hareket etmesi zor bir alana çevirmek ister, bu yüzden 

devlet kavramsal olarak her zaman “dışarısını” imâ eder (Patton, 

2005: 55-56, 61); göçebeler ise şeritli alanla bağdaşmaz 

“pürtüksüz/pürüzsüz” bir alan üretme eğilimindedir (Deleuze & 

Guattari, 2023: 402-403): 

--95--



 “Göçebenin bir yeryurdu vardır, alışılmış rotaları takip eder, bir 

noktadan diğerine gider, noktaları (su, barınma, toplanma 

noktaları, vb.) göz ardı etmez. Ancak asıl soru göçebe yaşamda 

neyin bir ilke ya da yalnızca bir sonuç olduğudur. İlk olarak, 

noktalar rotaları belirlese bile, yerleşiklikte olanın aksine, 

belirledikleri rotalara katı bir şekilde uyarlar. Su noktasına 

yalnızca geride bırakılmak üzere gidilir; her nokta bir aktarmadır 

ve yalnızca aktarma olarak vardır. Bir rota daima iki nokta 

arasındadır, ama iki-aradalık tüm tutarlılığını kazanmıştır ve hem 

kendi doğrultusunun hem de özerkliğinin keyfini sürer. Göçebenin 

yaşamı intermezzo'dur. Yaşam alanının öğeleri bile sürekli onları 

harekete geçiren rotaya göre tasarlanmıştır (…) göçebe yalnızca 

bir sonuç ve olgusal bir zorunluluk olarak bir noktadan diğerine 

gider: İlkece, noktalar onun için bir rotadaki aktarmalardır. (…) 

göçebe rotası pekâlâ alışılagelmiş patikaları ya da yolları takip 

edebilir, ancak yerleşik güzergahın işlevine sahip değildir; bu işlev 

insanları her birinin payını belirleyerek ve payların arasındaki 

iletişimi düzenleyerek kapalı bir uzayda dağıtmaktan ibarettir. 

Göçebe rotaysa bunun tam tersini yapar; insanları (ya da 

hayvanları) açık, tanımsız, iletişimsiz bir uzayda dağıtır (…) Bu 

anlamda, art-ülke, bir dağ yamacı ya da bir kentin etrafındaki belli 

belirsiz uzam olarak, yasaya ya da polis' e karşıttır (…) uzaylar 

arasında kayda değer bir fark vardır: Yerleşik uzay duvarlar, çitler 

ve çitler arasındaki yollarla şeritlenmiştir, göçebe uzaysa 

pürüzsüzdür, rotayı silen ve değiştiren "hatlar"la işaretlenmiştir 

yalnızca.” 

Farklı grupların farklı çevrelerde ve zaman zaman farklı 

tavırlar takınması ile tam olarak Hitit-Kaška sınır bölgesi, yani 

grupların hareket etme (veya etmeme) konusunda farklılaşabileceği, 

tavırlarının idari mekanizmalar ve iktidar ilişkileri için parçalı bir 

yan yanalık oluşturduğu, merkezi yapılanmanın denetlemekte ve 

“kapmakta” zorlandığı bir boyut ortaya çıkar. Kraldan istediği askeri 

--96--



yardımın ardından mektubu yollayan Adad-Beli, kendine düşen 

görev niyetinde Hapidduini Dağı’nda “düşman” hareketine dair bir 

keşif yaptıracağını, “eğer bölge düşman konusunda temiz ise” 

mevzubahis hayvanları Tapikka’dan çıkarmaya devam edeceğini 

söyler. Metin, parçalı ve kopuk bir mekân üzerinde yapılan 

hareketleri ve bu hareketlerin sırasını net bir şekilde aktarır. Kaška 

gruplarından haber beklenen ilk dağın Šakaddunuwa olması ve olası 

gelişlere karşı Hapidduini’de keşif yapılması, Hapidduini’nin 

Šakaddunuwa’dan farklı bir yönde ve Tapikka’ya daha yakın bir 

konumda bulunduğunu göstermektedir. Tapikka’dan çıkarılacak 

hayvanların da aynı araziye götürülmesinin istenmesi, bu arazinin 

Hapidduini ile daha yakın ilişkili olduğunu düşündürmektedir. 

Kaška gruplarının olası hareketleri parçalıdır ve hâkimiyet alanları 

birbirinin içine geçmiştir. Bu durum, taraflardan birinin daha 

saldırgan bir tutum benimsemesi hâlinde, söz konusu dengelerin her 

zaman değişebileceğini göstermektedir. 

KUB 23.61’de, Išhupitta, Tuma ve Anziliya sıralanır ancak 

metin çok kırıklıdır. Kaška bölgesine bir sefer yapıldığı 

düşünülebilir. KBo 50.248’de -]urša, Tapikka ve Anziliya birlikte 

sıralanır. Bu kentlerin hedef alındığı düşünülebilir ancak metnin 

bağlamı açık değildir. KBo 16.78+’de Tapikka, Taptikka, 

Taggašta, Katapa ve Karahna’nın AGRIG görevlileri sıralanır 

ancak kentler arasında coğrafi bir ilişki kurulmaz. KBo 45.275’te 

-a]nta, K[a-, Anziliya, Tapikka, Kurupiya ve Išhupitta sıralanır, 

metin diğerleri gibi oldukça kırıktır. VBoT 68’de geçen diğer kentler 

ve Tapikka arasındaki ilişki belirsizdir. Metnin coğrafi bir dağılım 

ifade ettiğini düşünmek zordur, yine de farklı yorumlar yapılmıştır 

(Forlanini, 1980: 71-81; Kryszeń, 2016: 59-60; Sir Gavaz, 2017b: 

58). KUB 48.82’de (Shatskov, 2006: 319-320; del Monte, 2008: 149; 

Bajramovic, 2011: 187; Carnevale, 2018: 22) Anziliya, Kalimuna, 

Tellala, Ištahara ve Hurma sıralanır. Metin oldukça kırıktır. Rota 

gösterdiği üzerine yorumlar yapılmış olsa da eksiksiz bir takip 

--97--



mümkün değildir. KUB 19.18’de (del Monte, 2008: 239; Kryszeń, 

2016: 317-318) kral, Anziliya’da iken Kaškalı grupların Pargalla ve 

adı okunamayan bir kente saldırdığını haber alır, bu gruplar Hattena 

ve Hanhana’ya kadar ilerlemiştir. Anziliya’dan nasıl bir yol takip 

edilerek bu grupların karşısına çıkıldığı metinden anlaşılmaz. KBo 

12.53’te Tapikka’nın hâkim olduğu alan içerisinde Kakadduwa, 

Zapišhuna, Ištarwa ve Anziliya sıralanır; Išhupitta ve Happala’nın da 

bahsi geçer. Metin rota bilgisi vermez. KBo 69.285+’te yine 

Išhupitta ve Palhuišša’ya düzenlenen bir seferden bahsedilir. Kaška 

gruplarına Kuzaštarina’dan destek gelir, kral seferin devamında 

Anziliya’ya doğru ilerler ancak bu kısımda ayrıntı verilmez. KUB 

1.1+, KBo 3.6+ ve KBo 12.37’de Muwatalli’nin Tapikka ve 

Anziliya’da, Hattušili’den uzakta olduğu aktarılır. Metin bir kentten 

diğerine ulaşım hakkında bilgi vermez ancak birbirlerine yakın 

oldukları açıktır. KBo 22.11’de ülkelerin tamamının düşmanlık 

yapmasından bahsedilmesinin ardından Šatupa, Anziliya ile anılır 

ancak metin oldukça kırıktır. KUB 10.82+’de Tapikka’nın yanı sıra 

adak verilen kentlerin ilişkisi belirsizdir. Bo 90/750’de (Rüster & 

Wilhelm, 2012: 120-121; Corti, 2019: 343; Pelvanoğlu, 2021: 275-

276) Puštupaštuwa’nın Tapikka’nın çevresinde olduğu ve Šarišša 

Evi’nden bahsedilir. Puštuwaštuwa’nın iki kenti birbirine nasıl 

bağladığı belli değildir. Bo 90/732’de (Rüster & Wilhelm, 2012: 

140-150) Huzzimara’nın Tapikka’nın çevresinde olduğu ve buradaki 

çiftçi arazisinden söz edilir. Her iki isim de sadece bu belgelerde 

anılır, oldukça küçük bir araziye sahiplik ettikleri düşünülebilir. 

Sonuç 

Vaka örneklerinin gösterdiği üzere Hitit-Kaška ilişkilerine 

dair mevcut literatürün en büyük ihtiyaçlarından biri, bu ilişkilerin 

gerçekleştiği coğrafi alanların tespiti, daha doğrusu, ilişkili alanların 

tamamının ele alındığı bir ağ analizinden yola çıkılarak bölgenin 

haritalandırılmasıdır. Örneğin Tiwara, söz konusu kentlerin 

oluşturduğu eksen içinde kalmak koşuluyla birçok farklı noktalarda 

--98--



aranabilir; Haitta’dan Ankuwa’ya uzanan yolun ise tek bir hat 

üzerinde ilerlemesi gerekmez. Metin eksikliği nedeniyle Tiwara için 

benzer bir değerlendirme henüz mümkün değildir ancak Haitta ile 

ilişkili olarak anılan kentlerin yer aldığı ağların metinler üzerinden 

tespit edilmesi ve bu verilerin yollar ve höyükler gibi arkeolojik 

bulgularla birlikte değerlendirilmesi, Haitta–Ankuwa arasındaki 

güzergâhın ekseninin belirlenmesine imkân sağlayabilir. 

Bu bağlamda ihtiyaç duyulan yaklaşım, bölge odaklı ya da 

seçilmiş metinlerle sınırlı incelemeler yerine, Kaška gruplarıyla 

ilişkili tüm kentlerin coğrafi bağlamda birlikte anıldığı metinlerin 

kapsamlı biçimde tespit edilmesi ve bu kentlerin ilişkiler ağının 

ortaya konmasıdır. Ancak bu aşamadan sonra, söz konusu ağın 

arkeolojik verilerle karşılaştırılması ve yayılım alanının belirlenmesi 

mümkün olacaktır. 

Haritalandırmanın ötesinde, bölge halkının yaşam tarzının ve 

bu yaşam tarzındaki çeşitliliğin farklı bakış açılarıyla ele alınmasının 

da gerekli olduğu görülmektedir. Hititoloji çalışmaları, sadece 

arkeolojik verilerin filolojik eşleştirilmelerinden değil, aynı 

zamanda merkeziyetsiz grupların merkezi yapılanmalar ile 

sürtüşmesi, iç örgütlenmeleri ve iktidar mekanizmaları konusunda 

yapılan bazı antropolojik çalışmalardan da (Clastres, 1974; Scott, 

2009, 2017; Graeber & Wengrow, 2021) beslenmelidir. HKM 

51’deki gibi Kaška gruplarının iç mekanizmaları hakkında ipucu 

sağlayan metinler, Fleming’in Mari arşivlerinden yararlanarak 

yaptığı çalışmasındaki (Fleming, 2004) tespitler ile karşılaştırılabilir. 

Yapılan tespitler ve ele alınan çalışmaların temaları arasında çeşitli 

örüntüler kurmak mümkündür; ancak bu tür yaklaşımların Hititoloji 

alanında henüz sınırlı kaldığı görülmektedir (örneğin Zimansky 

2007 ve Glatz 2020). 

Bu çalışmada, vaka örnekleri üzerinden mevcut tartışmalara 

yeni bakış açıları kazandırmak ve tartışmaya katılmayı hedefleyen 

--99--



gelecek çalışmalar için metodolojik düzeltmeler önermek 

amaçlanmıştır.

--100--



Kaynakça 

Alp, S. (1977). Maşat-Höyük’te Keşfedilen Hitit Tabletlerinin Işığı 

Altında Yukarı Yeşilırmak Bölgesinin Coğrafyası Hakkında. 

Belleten, 41(164), s. 637–648. 

doi:10.37879/belleten.1977.637 

Alp, S. (1991). Hethitische Briefe aus Maşat-Höyük. Ankara: Türk 

Tarih Kurumu Basımevi. 

Alparslan, M. (2017). The East: Upper Land, Išuwa-Malitiya, Azzi-

Hayaša Philology. M. Weeden, & L. Z. Ullman (Dü) içinde, 

Hittite Landscape and Geography (s. 58–74). Leiden: Brill. 

Archi, A., & Klengel, H. (1980). Ein hethitischer Text über die 

Reorganisation des Kultes. Altorientalische Forschungen(7), 

s. 143-157. 

Barjamovic, G. (2011). A Historical Geography of Anatolia in the 

Old Assyrian Colony Period. Copenhagen: Castern Niebuhr 

Institute Publication. 

Bawanypeck, D. (2014). Die Auguren und das hethitische Heer. H. 

Neumann, R. Dittmann, S. Paulus, G. Neumann, & A. 

Schuster-Brandis (Dü) içinde, Krieg und Frieden im Alten 

Vorderasien. 52e Rencontre Assyriologique Internationale, 

Münster 17.-21. Juni 2006 (s. 97-108). Münster: Ugarit-

Verlag. 

Bayram, S., & Kuzuoğlu, R. (2015). Kültepe Metinlerinde Geçen 

Yeni Yer ve Anadolu’nun Tarihi Coğrafyası . XVI. Türk Tarih 

Kongresi, Ankara, 20-24 Eylül 2010, kongreye sunulan 

bildiriler (s. 225-244). içinde Ankara: Türk Tarih Kurumu. 

--101--



Beal, R. (1999). Seeking Divine Approval for Campaign Strategy 

KUB 5.1 + KUB 52.65. Ktèma : civilisations de l'Orient, de 

la Grèce et de Rome antiques(24), s. 41-54. 

Beckman, G. (2012). An Irate Goddess (CTH 710). B. Aghaei, & M. 

R. Ghanoonparvar (Dü) içinde, Iranian Languages and 

Culture: Essays in Honor of Gernot Ludwig Windfuhr (s. 1-

7). Costa Mesa: Mazda Publishers. 

Brumfield, S. (2013). Imperial Methods: Using Text Mining and 

Social Network Analysis to Detect Regional Strategies in the 

Akkadian Empire. Los Angeles: University of California. 

Cammarosano, M. (2018). Hittite Local Cults. Atlanta: Society of 

Biblical Literature. 

Carnevale, A. (2018). La frontiera orientale dell'impero ittita. Rome: 

Università degli Studi di Roma "La Sapienza". 

Castellano, L. (2022). Farming the Land of Hatti: a socio-economic 

history of agriculture in central Anatolia from the Bronze Age 

to the Hellenistic period. New York: New York University. 

Clastres, P. (1987). Society Against the State: Essays in Political 

Anthropology. Brooklyn: Zone Books. 

Corti, C. (2017). The North: Hanhana, Hattena, Ištahara, Hakpiš, 

Nerik, Zalpuwa, Tummana, Pala and the Hulana River Land. 

M. Weeden, & L. Ullman (Dü) içinde, Hittite Landscape and 

Geography (s. 219–238). Leiden: Brill. 

Corti, C. (2019). [Review of Historical Geography of the Hittite 

Heartland. Alter Orient und Altes Testament 437, by A. 

Kryszeń]. Journal of Near Eastern Studies, 78(2), 341–345. 

de Martino, S. (2016). Išuwa and Hatti during the Early Hittite 

Empire. Š. Velhartická (Dü.) içinde, Audias fabulas veteres. 

--102--



Anatolian Studies in Honor of Jana Součková-Siegelová (s. 

79-98). Leiden: Brill. 

del Monte, G. F. (1995). I testi amministrativi da Maşat 

Höyük/Tapika. Orientis Antiqui Miscellanea, 2, s. 89-138. 

del Monte, G. F. (2008). L'opera storiografica di Mursili II re di 

Hattusa, Vol. I: Le gesta di Suppiluliuma. Traslitterazione, 

traduzione e commento. Pisa: Pisa University Press. 

Durnford, S. (2013). Peoples and Maps—Nomenclature and 

definitions. Luwian Identities (s. 41-69). içinde Brill. 

Fleming, D. E. (2004). Democracy’s Ancient Ancestors: Mari and 

Early Collective Governance. Cambridge: Cambridge 

University Press. 

Forlanini, M. (1980). La prima lista di VBoT 68 e la provincia di 

Arinna. SMEA(22), s. 71-80. 

Forlanini, M. (2002). Tapikka: una marca di frontiera. Note sulla 

struttura territoriale ed economica. F. P. Daddi, & S. de 

Martino (Dü) içinde, Anatolia antica: studi in memoria di 

Fiorella Imparati. - ( Eothen ; 11) (s. 255-276). Firenze: 

LoGisma. 

Forlanini, M. (2008). The Central Provinces of Hatti: an Updating. 

K. Strobel içinde, The Central Provinces of Hatti: an 

Updating, in: K. Strobel (ed.), New Perspectives on the 

Historical Geography and Topography of Anatolia in the II 

and I Millennium B.C. (s. 145-188). LoGisma. 

Gander, M. (2022). Geschichte und Geographie Westkleinasiens in 

der Hethiterzeit. Heidelberg: Universitätsverlag Winter. 

--103--



Garstang, J. (1943). Hittite Military Roads in Asia Minor: A Study 

in Imperial Strategy with a Map. American Journal of 

Archaeology, 1(47), s. 35–62. doi:10.2307/499560 

Garstang, J., & Gurney, O. R. (1959). The Geography of the Hittite 

Empire. Ankara: British Institute at Ankara. 

Gerçek, N. İ. (2012). The Kaška and the Northern Frontier of Ḫatti. 

Michigan: University of Michigan. 

Gerçek, N. İ. (2017). Hittite Geographers: Geographical Perceptions 

and Practices in Hittite Anatolia. Journal of Ancient Near 

Eastern History, 4(1-2), s. 39-60. 

Gilan, A. (2008). HITTITE ETHNICITY?: CONSTRUCTIONS OF 

IDENTITY IN HITTITE LITERATURE. B. J. Collins, M. R. 

Bachvarova, & I. C. Rutherford (Dü) içinde, Anatolian 

Interfaces: Hittites, Greeks and their Neighbours (s. 107-

116). Oxbow Books. 

Giorgadze, G. G. (2005). Feind’ und ‘Ansiedeln’ in den hethitischen 

Texten aus Maşat-Höyük. A. Süel (Dü.) içinde, V. 

Uluslararası Hititoloji Kongresi Bildirileri, Çorum 02–08 

Eylül 2002. Acts of the Vth International Congress of 

Hittitology, Çorum, September 02–08, 2002 (s. 371 –376). 

Ankara. 

Glatz, C. (2020). The Making of Empire in Bronze Age Anatolia. 

Cambridge: Cambridge University Press. 

Goetze, A. (1933). Die Annalen des Muršiliš: Mitteilungen der 

Vorderasiatisch- Aegyptischen Gesellschaft . Leipzig: J. C. 

Hinrichs'sche Buchhandlung. 

Graeber, D., & Wengrow, D. (2021). The Dawn of Everything: A New 

History of Humanity. New York: Farrar, Straus and Giroux. 

--104--



Güterbock, H. G., & Hoffner, J. H. (1997). The Hittite Dictionary of 

the Oriental Institute of the University of Chicago, Volume P. 

Chicago: The Oriental Instıtute of the unİVERSİTY OF 

Chicago. 

Hawkins, J. D. (2017). Kizzuwatna and the Euphrates States: 

Kummaha, Elbistan, Malatya Philology. &. L. Mark Weeden 

(Dü.) içinde, Hittite Landscape and Geography (s. 281–294). 

Leiden: Brill. 

Hoffner Jr., H. A. (2009). Letters from the Hittite Kingdon. Leiden: 

Brill. 

Houwink Den Cate, P. H. (2003). A New Look at the Outline Tablets 

of the AN.TAḪ.ŠUMSAR Festival: The Text- Copy VS NF 

12.1. Hittite Studies in Honor of Harry A. Hoffner Jr. on the 

Occasion of His 65th Birthday (s. 205-220). içinde Indiana: 

Eisenbrauns. 

Imparati, F. (2002). Palaces and Local Communities in Some Hittite 

Provincial Seats. K. Yener, & H. H. Jr. (Dü) içinde, Recent 

Developments in Hittite Archaeology and History: Papers in 

Memory of Hans G. Guterbock (s. 93-100). University Park: 

Penn. 

Kloekhorst, A. (2008). Etymological Dictionary of the Hittite 

Inherited Lexicon. Leiden: Brill. 

Kryszeń, A. (2016). A Historical Geography of the Hittite 

Heartland. Münster: Ugarit Verlag. 

Kryszeń, A. (2021). The Geography of the Hittite Cult Inventories. 

M. Cammarosano içinde, At the Interface of Religion and 

Administration: The Hittite Cult Inventories: With a 

contribution by Adam Kryszeń (s. 31–62). Wiesbaden: 

Harrassowitz Verlag. 

--105--



Lorenz, J. (2017). Moving through the Landscape in Hittite Texts. 

M. Weeden, & L. Z. Ullman (Dü) içinde, Hittite Landscape 

and Geography (s. 319–323). Leiden: Brill. 

Matessi, A. (2023). On the Far Side of the River: Shifting 

Territorialities and Reorienting Political Discourses in Hittite 

Anatolia. S. M. Thompson (Dü.) içinde, Power and Identity 

at the Margins of the Ancient Near East (s. 91-110). Denver: 

University Press of Colorado. 

Melchert, C. (2003). The Luwians. Leiden: Brill. 

Melchert, H. C. (1999). Hittite tuk(kan)zi- “cultivation, breeding”. 

Ktèma : civilisations de l’Orient, de la Grèce et de Rome 

antiques, 1(24), s. 17-23. doi:/10.3406/ktema.1999.2205 

Mielke, D. P. (2022). Kaškäer: eine archäologische Spurensuche. 

Istanbuler Mitteilungen(72), s. 1–50. doi:10.34780/3EC5-

E0V9 

Mouton, A. R. (2013). Introduction. A. Mouton, I. Rutherford, & I. 

Yakubovich (Dü) içinde, Luwian Identities. Brill. 

Murat, L. (1998). Hitit Coğrafyasında Yukarı Ülke ve Tarihi Önemi. 

Türkiye’de Sosyal Bilimlerin Gelişmesi ve DTCF 

Sempozyumu Bildirileri (s. 175-188). içinde Ankara: Dil ve 

Tarih-Coğrafya Fakültesi Yayınları. 

Murat, L. (2009). New observations about some Hittite towns and 

lands located into central Anatolia and Black Sea region. Ç. 

Ö. Aygün (Dü.) içinde, Proceedings of the XI Symposium on 

Mediterranean Archaeology, İstanbul Technical University, 

24-29 April 2007, BAR IntSer 1900 (s. 262-269). Oxford: 

BAR Publishing. 

Murat, L. (2016). Anadolu’da Kaškalar. Ankara: Hel Yayınları. 

--106--



Newman, S. (2006). Bakunin'den Lacan'a Anti-Otoriteryanizm ve 

İktidarın Altüst Oluşu. (K. Kızıltuğ, Çev.) İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları. 

Otten, H. (1981). Die Apologie Hattusilis III. Wiesbaden: Otto 

Harrassowitz. 

Pagé-Perron, É. (2018). Network Analysis for Reproducible 

Research on Large Administrative Cuneiform Corpora. V. B. 

Juloux, A. R.Gansell., & A. & A. di Ludovico (Dü) içinde, 

CyberResearch on the Ancient Near East and Neighboring 

Regions: Case Studies on Archaeological Data, Objects, 

Texts, and Digital Archiving (s. 194-223). Brill. 

Patton, P. R. (2005). Kavramsal Politika ve Bin Yayla’da Savaş 

Makinası. Gilles Deleuze'de Toplum ve Denetim (B. Başaran, 

Çev., s. 43-72). içinde İstanbul: Bağlam Yayıncılık. 

Pelvanoğlu, T. (2021). Hitit Toprak Bağış Belgeleri Hakkında Genel 

Bir Değerlendirme. OANNES - International Journal of 

Ancient History, 3(2), 267-290. doi:10.33469/oannes.897435 

Rüster, C., & Wilhelm, G. (2012). Landschenkungsurkunden 

hethitischer Könige. Wiesbaden: Harrossowitz Verlag. 

Sasseville, D. (2025). Kaskean: A New Recorded Language in the 

Archives of Ḫattuša? Altorientalische Forschungen, 52(1), s. 

70-92. doi:10.1515/aofo-2025-2005 

Scott, J. C. (2009). The Art of Not Being Governed. An Anarchist 

History of Upland Southeast Asia. London: Yale University 

Press. 

Scott, J. C. (2017). Against the Grain: A Deep History of the Earliest 

States. London: Yale University Press. 

--107--



Shatskov, A. (2006). New fragments tо "the Deeds оf Suppiluliuma". 

Acta Linguistica Petropolitana. Труды института 

лингвистических исследований, II (1), 284-326. 

Sir Gavaz, Ö. (2015). Hititçe Metinlerde Geçen HUR.SAG 

Piškurunwa Üzerine. Ö. İpek (Dü.) içinde, 5. Çorum Kazı ve 

Araştırma Sempozyumu (s. 195-204). Çorum: T.C. Çorum 

Valiliği. 

Sir Gavaz, Ö. (2017a). Hattuša and Environs: Philology. M. Weeden, 

& L. Z. Ullman (Dü) içinde, Hittite Landscape and 

Geography (s. 179-199). Leiden: Brill. 

Sir Gavaz, Ö. (2017b). The Location of the City of Matilla: A New 

Look. Places and Spaces in Hittite Anatolia I: Hatti and the 

East: Proceedings of an International Workshop on Hittite 

Historical Geography in Istanbul, 25th-26th October (s. 53–

62). içinde İstanbul: Türk Eskiçağ Bilimleri Enstitüsü 

Yayınları. 

Süel, A. (1995). Ortaköy’ün Hitit Çağındaki Adı. Belleten, 59(225), 

s. 271-284. 

Süel, A. (2005). Ortaköy Tabletlerinde Geçen Bazı Yeni Coğrafya 

İsimleri. A. Süel (Dü.) içinde, V. Uluslararası Hititoloji 

Kongresi Bildirileri, Çorum 02–08 Eylül 2002. Acts of the 

Vth International Congress of Hittitology, Çorum, September 

02–08, 2002 (s. 679-685.). Ankara. 

Süel, A., & Süel, M. (2017). The Discovery of a Hittite City 

Developments in Hittite Geography based on the 

Identification of Ortaköy-Šapinuwa. M. Weeden, & L. Z. 

Ullman (Dü) içinde, Hittite Landscape and Geography (s. 

28-36). Leiden: Brill. 

--108--



Süel, A., & Weeden, M. (2017). Central East: Philology. M. Weeden, 

& L. Z. Ullman (Dü) içinde, Hittite Landscape and 

Geography (s. 200–208). Leiden: Brill. 

Ünal, A. (2016). Hititçe-Türkçe, Türkçe-Hititçe Büyük Sözlük, 

Hattice, Hurrice, Hiyeroglif Luvicesi, Çivi Yazısı Luvicesi ve 

Palaca Sözcük Listeleriyle Birlikte. Ankara: Bilgin Kültür 

Sanat Yayınları. 

van den Hout, T. P. (2007). Some observations on the tablet 

collection from Maşat Höyük. Studi Micenei ed Egeo-

Anatolici, 49, s. 387–398. 

von Schuler, E. (1965). Die Kaškäer. Ein Beitrag zur Ethnographie 

des alten Kleinasien. Berlin: de Gruyter. 

Yakubovich, I. (2008). Luwian Migrations in Light of Linguistic 

Contacts. B. J. Collins, M. Bachvarova, & I. Rutherford (Dü) 

içinde, Anatolian Interfaces: Hittites, Greeks and their 

Neighbours (s. 123-134). Oxford: Oxbow Books. 

Zimansky, P. (2007). The Lattimore Model and Hatti’s Kaska 

Frontier. E. C. Stone (Dü.) içinde, Settlement and Society: 

Essays Dedicated to Robert McCormick Adams (s. 157–172). 

U.S.A: Cotsen Institute of Archaeology Press at UCLA. 

 

 

 

--109--



ANADOLU’NUN İLK MERKEZİ DEVLETİ: 

HİTİTLER 

KAMİL DOĞANCI1 

Giriş 

Hitit Uygarlığının bilim dünyasında tanınmasına yönelik ilk 

adımlar, 1834 yılında Fransız mimar ve gezgin Charles Texier’in 

Boğazköy’deki anıtsal kalıntıları keşfetmesiyle atılmıştır. Bunu 

izleyen süreçte, 1888 yılında A. H. Sayce’ın The Hittites: The Story 

of a Forgotten Empire adlı eserinin yayımlanmasıyla Hititler üzerine 

yapılan araştırmalar önemli ölçüde ivme kazanmıştır. Boğazköy’de 

sistemli arkeolojik kazılar ise 1890’lı yıllarda E. Chantre 

başkanlığında başlamış, 1906 yılından itibaren H. Winckler 

tarafından sürdürülmüştür. 1907 yılı kazılarında ele geçirilen 

binlerce çivi yazılı kil tablet, Hitit tarihinin aydınlatılmasında dönüm 

noktası oluşturmuştur. I. Dünya Savaşı nedeniyle kesintiye uğrayan 

kazılara 1931 yılında K. Bittel başkanlığında yeniden başlanmıştır. 

Boğazköy (Hattuša) kazıları günümüzde A. Schachner’in 

başkanlığında kesintisiz biçimde devam etmektedir. 

                                                 
1 Doç. Dr., Bursa Uludağ Üniversitesi, Tarih Bölümü, Orcid: 0000-0001-6086-

4386 

BÖLÜM 5

--110--



Hint-Avrupa kökenli bir halk olan Hititlerin Anadolu’ya 

nereden ve hangi yollarla geldikleri meselesi, Hititolojinin en 

tartışmalı konularından biri olmayı sürdürmektedir. Hititlerin 

anayurdu konusunda farklı görüşler ileri sürülmüş; kuzeydoğudan 

Kafkasya üzerinden Anadolu’ya geldikleri yönündeki yaklaşım 

yaygın kabul görmüş olsa da, güneyden Suriye üzerinden Orta 

Anadolu’ya girdiklerini ya da deniz yoluyla Trakya ve Boğazlar 

üzerinden Anadolu’ya ulaştıklarını savunan araştırmacılar da 

bulunmaktadır. Kökenlerine ilişkin bu tartışmalar bir yana 

bırakıldığında, Hititlerin MÖ 2. binyıl Anadolu’suna ve dönemin 

Yakın Doğu dünyasına derin ve kalıcı bir biçimde damga vurdukları 

tartışmasızdır. 

Bilim insanları, Hititlerin Anadolu’nun yerli halkı olmadığı 

konusunda genel bir görüş birliği içindedir (Taracha, 1991: 71 vd.; 

Sevinç, 2008a: 12; Sevinç, 2008b: 176). Asur Ticaret Kolonileri 

Dönemi’ne (MÖ 1950-1750) tarihlenen çivi yazılı belgeler, 

Hititlerin bu dönemde Anadolu’da varlık gösterdiklerini kesin olarak 

ortaya koymaktadır (Alp, 1997: 2 vd.; Sevinç, 2008a: 12; Sevinç, 

2021: 25). MÖ 17. yüzyılın ortalarında Hattuša (Boğazköy-Çorum) 

merkezli olarak kurulan Hitit Devleti, Anadolu’daki kent 

devletlerinden oluşan parçalı siyasal yapıya son vererek merkezi bir 

krallık düzeninin temellerini atmıştır. Bu yönüyle Hitit Devleti, 

Anadolu’nun bilinen ilk merkezi krallığı olma özelliğini 

taşımaktadır. Hattuša’ya yerleşerek Anadolu’nun kültürel mirasını 

devralan Hititler, kendi adlarını da topraklarına yerleştikleri ve 

Anadolu’nun yerli halkı olan Hattilerden almışlardır (Sevinç, 2021: 

26). 

Hitit Devleti’nin Siyasi Tarihi 

Asur Ticaret Kolonileri Dönemi’nde (MÖ 1950-1750) 

Anadolu’da, birbirleriyle rekabet hâlinde bulunan yerel krallıklardan 

oluşan parçalı bir siyasal yapı bulunduğu bilinmektedir (Balkan, 

--111--



1957; Erol, 2024: 95; Günbattı, 2012: 32-33; Sevinç Erbaşı & 

Gezmez, 2023: 174-175). Bu dönemde Anadolu’da merkezi bir 

otoritenin varlığından söz etmek mümkün değildir. Mevcut siyasal 

dengeleri değiştirmeye yönelik ilk girişim, gerçekleştirdiği askerî ve 

siyasal faaliyetleri anlatan metninde kendisini Kuššara Kralı olarak 

tanıtan Anitta tarafından başlatılmıştır (Martino, 2006: 35-36; 

Sevinç Erbaşı & Gezmez, 2023: 175). Anitta, söz konusu metinde 

Anadolu’daki güçlü yerel krallıkları nasıl hâkimiyeti altına aldığını 

ayrıntılarıyla aktarmakta; bu yönüyle Hitit krallarının atası olarak 

kabul edilmektedir. Anitta’dan sonraki sürece ilişkin kaynaklar 

büyük ölçüde sessiz kalmakla birlikte, Anadolu’daki kent devletleri 

arasındaki mücadelelerin devam ettiği anlaşılmaktadır. 

Anitta’dan birkaç kuşak sonra Labarna adlı bir hükümdar, 

Hattuša’yı (Boğazköy) başkent ilan etmiş ve Hattušili (Hattuşalı) 

adını alarak tahta çıkmıştır (Reyhan, 2017: 30–31; Kaya, 2017: 288; 

Macqueen, 2001: 39; Sevinç, 2023: 827; Sevinç Erbaşı, 2024: 130). 

I. Hattušili dönemine ışık tutan ve Akadca ile Hititçe olmak üzere 

çift dilli kaleme alınmış en önemli belgeler, “Vasiyet” ve 

“Yıllıklar”dır (Bryce, 2005: 62-63; Sevinç Erbaşı & Gezmez, 2023: 

176; Sevinç, 2024: 131). Buna ek olarak, başkent Hattuša’da 

gerçekleştirilen kazılarda ele geçen binlerce çivi yazılı tablet, 

dönemin siyasal, askerî ve toplumsal yapısının anlaşılmasına önemli 

katkılar sunmaktadır. 

I. Hattušili’nin günümüze ulaşan en dikkat çekici belgesi, 

ölüm döşeğinde yazdırdığı vasiyetnamesidir. Bu metin, edebî 

niteliğinin yanı sıra, Hitit devlet ve toplum yapısı ile askerî ve siyasal 

uygulamalarına ilişkin son derece değerli bilgiler içermektedir 

(Sevinç, 2024: 131). Vasiyetnamenin temel konusu, I. Hattušili’nin 

tahtını evlatlığı ve aynı zamanda yeğeni olan Muršili’ye 

bırakmasıdır. Kral, bu isteğinin yerine getirilmesini güvence altına 

almak amacıyla, Pankuš meclisine mensup asillerin desteğini talep 

etmektedir. Pankuš, Hitit kralları için esasen danışma organı 

--112--



niteliğinde olmakla birlikte, özellikle Eski Krallık Dönemi’nde 

zaman zaman siyasal karar alma süreçlerini doğrudan etkileyen bir 

kurum olarak işlev görmüştür. İmparatorluk Dönemi’nde ise kralın 

yetkilerinin artmasıyla birlikte bu meclisin etkisini yitirdiği ve bu 

nedenle çivi yazılı belgelerde adının giderek daha az geçtiği 

anlaşılmaktadır. 

I. Hattušili ile başlayan Eski Krallık Dönemi, Anadolu 

içindeki siyasal birliğin sağlanması ve genişletilmesine yönelik 

çabaların ötesinde, Hitit Devleti tarihinin tamamında izlenebilecek 

olan Anadolu’nun güneydoğusu ve Kuzey Suriye’ye yönelik 

yayılmacı politikaların temellerinin atıldığı bir süreçtir (Yiğit, 2010: 

98; Sevinç, 2008c: 233; Sevinç Erbaşı, 2024: 131). Bu yönüyle söz 

konusu dönem, Hitit dış politikasının ana hatlarının şekillendiği 

kritik bir evreyi temsil etmektedir. 

I. Hattušili döneminde genişleyerek Kuzey Suriye’ye kadar 

uzanan Hitit Devleti sınırları, hükümdarın ölümünün ardından 

daralmış ve Kızılırmak Havzası ile sınırlı bir alana çekilmiştir. 

Bununla birlikte, tahta geçen varisi I. Muršili (MÖ 1620-1590), kısa 

süre içerisinde devleti yeniden güçlendirerek eski etkinliğine 

kavuşturmuştur. I. Muršili’nin askerî politikasının odak noktasını, 

Akdeniz limanlarına ulaşan ticaret yolları üzerinde stratejik bir 

konuma sahip olan Kuzey Suriye bölgesi oluşturmuştur. Hititler 

açısından ekonomik ve siyasal açıdan büyük önem taşıyan bu 

bölgenin denetim altına alınması, devletin güçlenmesinin temel 

unsurlarından biri olarak görülmekteydi (Kınal, 1967: 193; Sevinç 

Erbaşı & Gezmez, 2023: 174). 

I. Muršili, askerî seferlerine ilk olarak Yamhad Krallığı’nın 

başkenti Halpa’yı (Halep) ele geçirerek başlamış; ardından 

Mezopotamya içlerine doğru ilerleyerek MÖ 1595 yılında Babil’i 

yağmalamıştır (Kınal, 1967: 195 vd.; Sevinç Erbaşı, 2024: 131; Van 

de Mieroop, 2006: 149; Gurney, 1990: 18). I. Muršili’nin Eski Babil 

Devleti’ni yıkarak Hammurabi Hanedanı’na son vermesi, Babil ve 
--113--



çevresinde Kassit Hanedanlığı’nın kurulmasına ve Babil tarihinde 

Orta Babil Dönemi olarak adlandırılan yeni bir sürecin başlamasına 

yol açmıştır. I. Muršili, askerî alandaki üstünlüğüne karşın, 

Mezopotamya uygarlığının temsilcisi konumundaki Babil’in dinî 

inançları, edebî birikimi ve sanatsal geleneklerinden önemli ölçüde 

etkilenmiş; bu kültüre ait birçok unsuru başkent Hattuša’ya 

taşımıştır. Halpa’nın Hitit egemenliğine girmesi ve köklü Babil 

Hanedanlığı’nın yıkılması, Ön Asya’daki siyasal güç dengesini 

Hititler lehine değiştirmiştir. Bunun yanı sıra, Doğu Akdeniz 

limanlarına uzanan ticaret yollarının denetimi de Hitit Devleti’nin 

eline geçerek, devletin ekonomik ve stratejik gücünü önemli ölçüde 

artırmıştır. 

I. Muršili döneminde yaşanan bu parlak süreç, hükümdarın 

Babil Seferi’nden dönüşü sırasında, kız kardeşinin eşi Hantili ile 

Zidanta tarafından birlikte planlanan bir suikast sonucu 

öldürülmesiyle sona ermiştir (Alp, 2005: 59 vd.; Sevinç Erbaşı, 

2024: 132). Muršili’nin ölümünün ardından Hitit Devleti, ciddi bir 

siyasal istikrarsızlık dönemine girmiş; bu süreçte art arda tahta çıkan 

gaspçı krallar ülke yönetimini ele geçirmiştir. Sürekli taht 

mücadelelerinin yaşandığı bu dönemde devlet giderek zayıflamış, 

Suriye’deki topraklarını kaybetmiş ve Anadolu’daki egemenliğini de 

büyük ölçüde yitirmiştir (Sevinç, 2024: 132). Hititlerin Suriye 

siyaseti dışında kalmaları ise, bölgede Mitanni Devleti’nin güç 

kazanmasına zemin hazırlamıştır (Gurney, 1990: 18; Yiğit, 2010: 

104; Sevinç Erbaşı & Gezmez, 2023: 178). 

Telipinu’nun (MÖ 1550-?) tahta çıkışıyla birlikte, Hitit 

Devleti’nde uzun süredir devam eden siyasal karışıklık dönemi sona 

ermiştir. Telepinu, ilk iş olarak tahta çıkmanın esaslarını belirlediği, 

ferman niteliğinde hukuki bir belge hazırlatmıştır (Akurgal, 1993: 

55; Alp, 2005: 59; Sevinç, 2008a: 12; Sevinç, 2024: 132). Bu 

düzenlemeye göre, kralın ölümünün ardından tahta öncelikle birinci 

eşten doğan en büyük erkek çocuk geçecekti. Böyle bir varisin 

--114--



bulunmaması hâlinde, kralın diğer eşlerinden olan erkek çocuk; 

onun da yokluğu durumunda birinci eşten olan en büyük kız 

çocuğunun eşi kral olacaktı (Reyhan, 2017: 42-43; Sevinç Erbaşı, 

2024: 132). 

Telipinu döneminde Kizzuwatna Krallığı (Çukurova) ile eşit 

koşullara dayanan bir antlaşmanın imzalanmış olması, Hitit 

Devleti’nin dış politikada yeniden denge ve istikrar arayışına 

girdiğini göstermesi bakımından önemlidir (Ünal, 2002: 128). 

Bununla birlikte, Telipinu’nun fermanına rağmen, onun ölümünden 

sonra siyasal karışıklıkların bir süre daha devam ettiği 

anlaşılmaktadır. Bu ara dönemde tahta çıkan bazı Hitit kralları 

hakkında kaynakların sınırlı olması, sürecin ayrıntılı biçimde 

izlenmesini güçleştirmektedir. 

Hitit Devleti’ni yeniden güçlü bir siyasal aktör hâline getiren 

kral I./II. Tudhaliya’dır (MÖ 1425-1390). I./II. Tudhaliya, izlediği 

etkin dış politika sayesinde Hitit Devleti’nin Yakın Doğu’daki 

çıkarlarını güvence altına almış; Mitanni ve Halpa krallıklarıyla 

giriştiği mücadeleler sonucunda bu güçleri Hititler açısından tehdit 

olmaktan çıkarmış ve Anadolu’da siyasal birliği yeniden sağlamıştır 

(Macqueen, 2001: 49; Sevinç Erbaşı, 2024: 133). Bu başarıları 

nedeniyle I./II. Tudhaliya, Hitit tarihinin en büyük ve etkili 

krallarından biri olarak değerlendirilmektedir. 

I./II. Tudḫaliya’nın ardından tahta çıkan I. Arnuwanda (MÖ 

1400-1370), ülkeyi kraliçe Ašmunikal ile birlikte yönetmiştir. Bu 

kral çifti, çok sayıda resmi belgeyi birlikte mühürlemiş olup özellikle 

kral ailesine mensup asilzadelere yaptıkları toprak bağışları dikkat 

çekmektedir. Söz konusu dönemde, Hititlerin kuzeydeki başlıca 

düşmanları olan Kaškalar ciddi tehditler oluşturmuş, hatta başkent 

Ḫattuša’yı dahi tehlike altına sokacak düzeye ulaşmışlardır (Alp, 

2005: 72-75; Sevinç Erbaşı, 2024: 134). 

--115--



Arnuwanda ile Ašmunikal’in kardeş oldukları yönünde 

görüşler bulunmaktadır (Memiş, 1994: 284). Tawananna unvanını 

taşıyan kraliçenin kralın kız kardeşi olması, Hitit tarihi açısından bir 

ilki temsil etmektedir. Bazı araştırmacılar bu durumu kardeşler 

arasında gerçekleştirilen bir evlilikle açıklamaya çalışmış olsa da 

konuya ilişkin tartışmalar güncelliğini korumaktadır. Ancak 

Arnuwanda ile Ašmunikal’in, Hitit yasalarına göre ölüm cezasını 

gerektiren bir evlilik ilişkisine girmiş olmaları beklenmediğinden, 

aralarındaki ilişkinin niteliği hâlen açıklığa kavuşturulamamıştır. 

Bu kral çiftinin ardından tahta çıkan III. Tudḫaliya (MÖ 

1370-1350) döneminde, Hitit Devleti çok yönlü düşman 

saldırılarıyla karşı karşıya kalmıştır. Ancak kralın oğlu 

Šuppiluliuma’nın komutası altındaki Hitit ordusu, kısa sürede 

Anadolu’da Hitit egemenliğini yeniden oluşturmayı başarmıştır 

(Sevinç Erbaşı, 2024: 135). Bu süreçte Kaškalar, Azzi-Hayašalılar 

ve Arzawalılar yeniden Hitit hâkimiyetini kabul etmek zorunda 

kalmışlardır. 

III. Tudḫaliya’nın ölümünün ardından tahta Genç Tudḫaliya 

çıkmıştır. Bununla birlikte, krallık üzerinde hak iddia eden 

Šuppiluliuma, Telipinu Yasası’nı ihlal etmeyi göze alarak isyan 

etmiş ve nihayetinde tahtı ele geçirmiştir (Martino, 2006: 53; Sevinç 

Erbaşı, 2024: 135). Šuppiluliuma, Hitit Devleti tarihinin en güçlü 

ordu komutanlarından biri ve en başarılı devlet adamlarından biri 

olarak değerlendirilmektedir. 

I. Šuppiluliuma (MÖ 1350-1319) döneminde Hitit Devleti, 

tarihinin en parlak evrelerinden birini yaşamıştır. Bu süreçte devlet, 

dönemin süper gücü konumundaki Mısır ile rekabet edebilecek 

düzeyde güçlü bir siyasal aktör hâline gelmiştir (Sevinç, 2008c: 

233). I. Šuppiluliuma, Kuzey Suriye politikasını hayata geçirmek 

amacıyla ilk olarak Kargamış’ı (günümüz Gaziantep’i yakınlarında) 

ve Halpa’yı (Halep) ele geçirmiş, söz konusu kentleri oğullarının 

yönetimine bırakmıştır. İzlediği akılcı ve pragmatik siyaset 
--116--



doğrultusunda Mitanni Devleti ile Güney Suriye’deki Amurru 

Krallığı’nı dostluk antlaşmaları yoluyla Hitit nüfuz alanına dâhil 

etmiş; ayrıca Babilli bir prensesle diplomatik nitelikli bir evlilik 

gerçekleştirerek uluslararası ilişkilerini güçlendirmiştir (Ünal, 2002: 

78; Sevinç Erbaşı, 2024: 136; Macqueen, 2001: 50; Sir Gavaz, 2010: 

4). Onun hükümdarlığı döneminde Hitit Devleti, Mısır ve Babil ile 

birlikte Yakındoğu’nun büyük güçleri arasında yerini almıştır. I. 

Šuppiluliuma, özellikle Hititlerin geleneksel düşmanları olan 

kuzeydeki Kaškalarla yoğun mücadeleler yürütmüş ve bu 

toplulukları itaat altına almayı başarmıştır (Sir Gavaz, 2008: 22 vd.). 

Bunun yanı sıra Batı Anadolu’daki Arzawa topraklarına seferler 

düzenlemiş; Kizzuwatna (Çukurova) ve Azzi-Hayaša krallıkları ile 

antlaşmalar imzalamıştır. Anadolu’daki diğer küçük krallıklar ise 

savaşlar yoluyla ya da akrabalık ilişkileri tesis edilerek Hitit 

egemenliği altında birleştirilmiştir. 

I. Šuppiluliuma’nın hükümdarlığı sırasında meydana gelen 

bir gelişme, Hititler ile Mısır arasındaki ilişkilerin bozulmasına yol 

açmış ve iki devlet arasında büyük bir çatışmaya zemin hazırlayan 

koşulları ortaya çıkarmıştır. Bu dönemde Mısır’da, Aton’u tek tanrı 

olarak ilan eden IV. Amenofis, Akhenaton adını alarak söz konusu 

inancı resmî din hâline getirmeyi amaçlamış ve bu doğrultuda içe 

dönük bir siyaset izliyordu (Hornung, 2004: 107 vd.; Sevinç Erbaşı, 

2024: 137). Mısır’ın dış politikada görece pasif bir tutum 

benimsemesi, I. Šuppiluliuma’ya Ön Asya’da Hitit nüfuzunu 

genişletme imkânı sağlamıştır. 

IV. Amenofis’in ardından tahta çıkan Tutankamon’un ölümü 

üzerine, eşi Ankhesenamon, I. Šuppiluliuma’ya bir mektup 

göndererek onun oğullarından biriyle evlenmek istediğini 

bildirmiştir (Sir Gavaz, 2024: 1569-1570). Hitit kralı başlangıçta bu 

talebe temkinli yaklaşmışsa da, daha sonra oğullarından Zananza’yı 

Mısır tahtına oturtulmak üzere göndermiştir. Ancak Hitit prensi, 

Mısır’daki muhalif unsurlar tarafından öldürülmüş ve bu olay 

--117--



sonucunda Mısır’da hanedan değişikliği meydana gelmiştir (Alp, 

2001: 8-9; Sevinç Erbaşı, 2024: 138). Yeni Mısır hanedanı, Hitit 

sınırlarının Mısır aleyhine genişlemiş olmasına karşı olumsuz bir 

tutum sergilemiştir. Öte yandan I. Šuppiluliuma da oğlunun 

öldürülmesinden duyduğu derin üzüntü ve öfke nedeniyle Mısır’a 

karşı daha sert bir politika benimsemiştir. Bu gelişmeler, iki devlet 

arasındaki ilişkilerin hızla gerilmesine ve ilerleyen süreçte açık 

çatışmaya dönüşmesine zemin hazırlamıştır. 

I. Šuppiluliuma’nın, Filistin’den getirilen tutsaklar 

aracılığıyla yayılan veba salgını sonucu ölmesinin ardından, yerine 

en büyük oğlu II. Arnuwanda Hitit tahtına çıkmıştır. Ancak II. 

Arnuwanda da yaklaşık bir yıl sonra aynı hastalık nedeniyle 

yaşamını yitirmiştir. Bunun üzerine tahta II. Muršili (MÖ 1318-

1295) geçmiştir. II. Muršili dönemine ait olan Šuppiluliuma’nın 

İcraatları, Yıllıklar ve Veba Duaları gibi metinler, Hitit tarihi 

açısından son derece önemli kaynaklar arasında yer almaktadır. 

Özellikle II. Muršili’nin yıllıklarının üslubu, bu metinlerin ikinci 

elden derlenmiş anlatılar olmadığını; bizzat kralın kendisi tarafından 

ya da onun doğrudan denetiminde kaleme alındığını 

düşündürmektedir. 

II. Muršili, gerçekleştirdiği başarılı seferler, kazandığı askerî 

zaferler ve temkinli yönetim anlayışı sayesinde Hitit tarihinin en 

önemli krallarından biri olarak kabul edilmektedir. Tahta çıktıktan 

sonra ilk olarak Kaškalar üzerine seferler düzenlemiş, ardından 

Arzawa ülkelerine yönelmiştir. Genç kralın Batı Anadolu’ya yönelik 

askerî harekâtları da büyük ölçüde başarıyla sonuçlanmıştır. II. 

Muršili, saltanatının dokuzuncu yılında kuzey Suriye’de patlak 

veren ayaklanmaları bastırmış ve Halpa kenti ile yeni bir antlaşma 

imzalamıştır. 

II. Muršili döneminde etkisini sürdürmeye devam eden veba 

salgınına da değinmek gerekmektedir. II. Muršili, tanrılara hitaben 

kaleme aldığı dualarda, salgının sona erdirilmesi için yalvarmış; 
--118--



felaketin, babası I. Šuppiluliuma’nın Telipinu Yasası’nı ihlal ederek 

tahtı ele geçirmesi ve böylece ilahî düzeni bozması nedeniyle tanrılar 

tarafından Hatti ülkesine gönderildiğini ifade etmiştir. Hitit inanç 

sistemine göre, babaların işlediği suçlar oğullara da sirayet 

etmekteydi ve bu tür günahlardan arınmak ancak tanrılara sunulan 

kurbanlar ve düzenlenen bayramlar yoluyla mümkün olmaktaydı. 

Hitit toplumunda tanrılar adına düzenlenen bayramlar son derece 

büyük bir öneme sahipti; öyle ki askerî seferler dahi bu kutsal günler 

nedeniyle ertelenebilmekteydi. Nitekim II. Muršili, bir askerî seferi 

yarıda bırakarak tanrılara adanan bayramlara katılmayı tercih 

etmiştir. Zira tanrıların ihmal edilmesinin ülkeyi ağır felaketlerle 

karşı karşıya bırakacağına inanılmaktaydı. Hitit ülkesinde kutlanan 

bayramlar belirli bir takvime bağlı olarak gerçekleştirilmekte ve 

kral, bayram dönemlerinde şehirleri tek tek dolaşarak törenlere 

katılmaktaydı. Bu uygulama, kralın hem siyasî ve askerî otoritesini 

hem de tanrılara olan bağlılığını görünür kılmaktaydı. 

II. Muršili, başarılı bir devlet adamı ve asker olmasının yanı 

sıra, dünya tarihinde ilk yıllıkları kaleme alan hükümdarlardan biri 

olarak da dikkat çekmektedir. Kendisinden önceki dönemi ve kendi 

saltanatını kapsayan bu metinler, onu aynı zamanda erken dönem 

tarih yazıcılığının önemli bir temsilcisi hâline getirmiştir (Sevinç 

Erbaşı, 2024: 139-140). 

II. Muršili’nin ölümünün ardından tahta çıkan oğlu II. 

Muwatalli (MÖ 1295-1270) dönemi, Hitit tarihi açısından önemli bir 

dönüm noktası teşkil etmektedir. Bu dönemde Hitit Devleti, artık 

Mısır ile askerî ve siyasî bakımdan boy ölçüşebilecek bir güç 

konumuna ulaşmıştır. İki devlet arasında uzun süredir devam eden 

gerginlik, Hitit kralı II. Muwatalli ile Mısır firavunu II. Ramses (MÖ 

1303-1212) komutasındaki orduların Kadeş’te (Kuzey Suriye’de, 

Asi Nehri civarında) karşı karşıya gelmesiyle sonuçlanmıştır 

(Martino, 2006: 63; Sevinç Erbaşı, 2024: 141). Temelinde Kuzey 

Suriye üzerindeki siyasî ve ekonomik çıkar çatışmalarının yer aldığı 

--119--



bu savaşta her iki taraf da ağır kayıplar vermiştir. Her ne kadar Mısır 

tapınak yazıtları ve kabartmalarında Mısır ordusunun zafer 

kazandığı ileri sürülmüş olsa da, modern araştırmalar savaşın kesin 

bir galiple sonuçlanmadığını ve fiilî durumun Hititler lehine 

geliştiğini ortaya koymaktadır. Nitekim savaş sonrasında II. Ramses 

geri çekilmiş, Hitit ordusu Şam’a kadar ilerleyerek bölgeyi 

yağmalamış ve Mısır’ın müttefiki konumundaki Amurru Devleti 

yeniden Hitit nüfuz alanına dâhil olmuştur (Dinçol, 1982: 45). 

Kadeş Savaşı’ndan önce II. Muvatalli, başkenti Hattuša’dan 

Aşağı Ülke’de yer alan Tarhuntašša’ya (Karaman-Kızıldağ) 

taşımıştır (Dinçol, 1982: 44; Dinçol, 2000: 16; Sevinç Erbaşı, 2024: 

141). Birçok araştırmacı, bu başkent değişikliğini, söz konusu 

dönemde Yukarı Ülke valiliğini yürüten kardeşi III. Hattušili ile 

yapılan bir mutabakat çerçevesinde, ülkenin fiilen iki ayrı hâkimiyet 

bölgesine ayrılması olarak değerlendirmektedir. III. Hattušili, Kadeş 

Savaşı’na kendi birliklerinin komutanı sıfatıyla katılmış; savaş 

sırasında gösterdiği önemli başarılar sayesinde ülke içindeki siyasal 

ve askerî nüfuzunu güçlendirmiştir. Savaştan dönüşü sırasında ise 

Hurri bölgesinde bulunan Lawazantiya (büyük olasılıkla Elbistan-

Karahöyük) kentinde, kentin başrahibi Bentipšarri’nin kızı 

Puduhepa ile evlenmiştir. 

Başkenti Tarhuntašša’ya taşıyan II. Muwatalli’nin ölümünün 

ardından tahta geçen oğlu Urhi-Tešup, yönetim merkezini yeniden 

Hattuša’ya taşımış; III. Muršili (MÖ 1270-1265) adını alarak 

krallığını ilan etmiş ve amcası III. Hattušili’nin yetkilerini 

sınırlandırmıştır (Dinçol, 1982: 50). Bu gelişmeden hoşnut olmayan 

III. Hattušili (MÖ 1265-1240), mevcut yasal düzenlemelere aykırı 

biçimde bir saray darbesi gerçekleştirerek yeğenini tahttan 

uzaklaştırmış ve Hitit Devleti’nin yönetimini ele geçirmiştir. 

Hükümdarlığının ardından eşi Puduhepa’yı da “Büyük Kraliçe” 

unvanıyla taçlandırmıştır (Alp, 2005: 134-141; Soysal, 1995: 140 

vd.; Sevinç Erbaşı, 2024: 143). 

--120--



III. Hattušili ve Puduhepa’nın birlikte yürüttükleri yönetimle 

Hitit tarihinde yeni bir dönem başlamıştır. Söz konusu süreçte 

özellikle Kraliçe Puduhepa, siyasal ve dinî alandaki etkinliğiyle öne 

çıkmıştır. Hurri kökenli olan kraliçe, Hurri kültürü ve dinî 

unsurlarının Hitit sarayında yaygınlaşmasında belirleyici bir rol 

oynamıştır. Her ne kadar Hurri kültürünün etkileri Eski Krallık 

Dönemi’nden itibaren hissedilmekte ve Hurriler yaşadıkları 

coğrafya dolayısıyla Mezopotamya kültürünün taşıyıcısı 

konumunda bulunmaktaydıysa da, Puduhepa döneminde bu etki 

daha kurumsal bir nitelik kazanmıştır. Kraliçe, Hitit panteonundaki 

tanrı ve tanrıçaları Hurri tanrılarıyla özdeşleştirmiş, ayrıca Hurri 

kökenli bayram ve ritüellerin başkentte resmî olarak uygulanmasını 

sağlamış; böylece Hitit inanç sisteminin belirgin ölçüde 

Hurrileşmesine zemin hazırlamıştır (Martino, 2006: 67-8; Sevinç 

Erbaşı, 2024: 145; Gurney, 1977: 17-19). 

III. Hattušili, Kuzey Mezopotamya merkezli Asur 

Devleti’nin Suriye’de izlediği yayılmacı politikalara karşı, Mısır ile 

yapılacak bir antlaşmanın zorunlu olduğuna inanıyordu. Bu 

doğrultuda, Kadeş Savaşı’ndan yaklaşık on beş yıl sonra, II. 

Ramses’in yirmi birinci saltanat yılında Mısır firavununa bir 

antlaşma önerisi iletmiştir. Söz konusu antlaşma metni, dönemin 

diplomatik dili olan Akadça ile gümüş bir tablet üzerine yazdırılarak 

Mısır’a gönderilmiştir (Sevinç, 2008c: 233). II. Ramses tarafından 

Mısır diline çevirtilen antlaşma, Karnak Tapınağı’nın duvarlarına 

hiyeroglif yazı ile kazınmıştır. 

Antlaşmanın özgün gümüş tablet nüshası günümüze 

ulaşmamış olmakla birlikte, Boğazköy kazılarında ele geçen kil 

tablet kopyaları sayesinde antlaşmanın hükümleri ayrıntılı biçimde 

bilinmektedir (Cohen, 2006: 244; Alp, 2005: 115-124; Sevinç 

Erbaşı, 2024: 145). Söz konusu metin, devletler hukuku açısından 

savunma ve saldırı konularında taraflara eşit yükümlülükler ve 

haklar tanıması bakımından, bilinen en eski uluslararası antlaşma 

--121--



olarak kabul edilmektedir. Gümüş tablet üzerine yazılmış olan 

antlaşma metninin altında Büyük Kraliçe Puduhepa’nın mührünün 

de yer alması dikkat çekicidir. Puduhepa’nın bu uluslararası nitelikli 

antlaşmaya mührünü basması ve aktif bir biçimde diplomatik 

yazışmalara katılması, onun Eski Yakın Doğu dünyasında benzeri 

görülmemiş bir siyasal ve diplomatik yetkiye sahip olduğunu ortaya 

koymaktadır (Alp & Erkut, 2002: 1 vd.; Sevinç, 2008c: 233). 

III. Hattušili, Hitit tarihinin en güçlü ve etkili krallarından 

biri olarak değerlendirilmektedir. Hükümdarlığı süresince hem iç 

hem de dış politikada önemli başarılar elde etmiştir. Kralın 

icraatlarını belgeleyen ya da görsel olarak yansıtan çok sayıda yazılı 

kaynak ve anıtsal yapı günümüze ulaşmıştır. Fıraktin, Taşçı, Hanyeri 

ve Karadağ kaya anıtları, III. Hattušili döneminde gerçekleştirilen 

imar faaliyetlerini ve ülkenin ulaştığı refah düzeyini ortaya koyan 

somut kanıtlar arasında yer almaktadır (Sevinç Erbaşı, 2024: 156-

161). 

III. Hattušili’nin yönetiminin son evrelerinde Hitit-Asur 

ilişkilerinde belirgin bir gerilim yaşanmış; Asur Devleti’nin 

yayılmacı politikaları Hitit çıkarlarını tehdit eder hâle gelmiştir. 

Bununla birlikte, söz konusu dönemde iki güç arasında doğrudan bir 

askerî çatışma meydana gelmemiştir. III. Hattušili’nin ölümünden 

sonra yerine oğlu IV. Tudhaliya geçmiştir. 

IV. Tudhaliya (MÖ 1240-1215), III. Hattušili ve Puduhepa 

kral çiftinin başlattığı dinî reform sürecinin en önemli 

uygulayıcılarından biri olarak öne çıkmaktadır. Bu kral, başkent 

Hattuša’da kapsamlı bir imar faaliyeti başlatmış; farklı kentlere ait 

kültleri başkentte toplayarak her bir tanrı için ayrı tapınaklar inşa 

ettirmiştir (Taş, 2008: 46; Sevinç Erbaşı, 2024: 146). Söz konusu 

uygulama, dinî düzenlemelerin ötesinde, merkezi otoriteyi 

güçlendirmeye yönelik bilinçli bir siyasal strateji olarak 

değerlendirilmelidir. Zira bu dönemde Hitit ülkesinde çözülme ve iç 

gerilimlerin giderek belirginleştiği anlaşılmaktadır. Bununla birlikte, 
--122--



yaklaşık altı yüzyıl boyunca varlığını sürdüren büyük bir 

imparatorluğun kısa sürede çökmesi söz konusu değildir. Hitit 

Devleti, Suriye toprakları da dâhil olmak üzere uzun süredir 

egemenliği altında bulundurduğu bölgeleri korumayı sürdürmüştür. 

Amurru Devleti, önceki dönemlerde olduğu gibi Hititlere bağlı bir 

krallık konumunu muhafaza etmiş ve Mısır ile Hitit Devleti’nin 

nüfuz alanları arasında tampon bir siyasi yapı işlevi görmüştür. 

Ancak bu süreçte Asur Devleti’nin giderek artan faaliyetleri Hititler 

açısından ciddi bir tehdit ve kaygı unsuru oluşturmaya başlamıştır. 

Buna rağmen Hitit Devleti, söz konusu dönemde hâlen Mısır, Babil 

ve Asur ile birlikte Ön Asya dünyasının dört büyük gücünden biri 

olma konumunu sürdürmekteydi. 

IV. Tudhaliya’nın din politikalarının en somut 

göstergelerinden biri, Yazılıkaya kaya anıtıdır. Bu anıtta Hitit 

panteonunun başlıca tanrı ve tanrıçaları betimlenmiş olmakla 

birlikte, söz konusu ilahî figürlerin büyük ölçüde Hurri panteonuna 

ait unsurlardan oluştuğu anlaşılmaktadır. Nitekim Hititlerin baş 

tanrıçası konumundaki Arinna’nın Güneş Tanrıçası, Hurri tanrıçası 

Hepat ile; onun eşi olan ve Hititlerin baş tanrısı kabul edilen Fırtına 

Tanrısı ise Hepat’ın eşi Tešup ile özdeşleştirilmiştir. Bu durum, Hitit 

dinî sisteminin Geç İmparatorluk Dönemi’nde belirgin biçimde 

Hurrileştiğini göstermektedir (Bryce, 2023: 152-3; Popko, 1995: 

118; Sevinç Erbaşı, 2024: 163; Seeher, 2011: 17-19). 

Yazılıkaya kaya anıtının diğer bir odasında ise IV. Tudhaliya, 

koruyucu tanrısı Šarruma ile birlikte tasvir edilmiştir. Bu mekânın, 

söz konusu kralın ölü kültü için düzenlenmiş olabileceğini ileri süren 

araştırmacılar bulunmaktadır. Hitit inanç sistemine göre krallar, 

ölümlerinin ardından tanrısal bir statüye yükseltilmekte; metinlerde 

“kral öldü” ifadesi yerine “kral tanrı oldu” şeklinde bir söylem tercih 

edilmektedir. Kralların cenaze ritüelleri kapsamında naaşlarının 

yakıldığı, ardından on dört gün süren kapsamlı bir cenaze töreninin 

gerçekleştirildiği bilinmektedir. Yazılıkaya’da IV. Tudhaliya’nın 

--123--



tanrılarla birlikte ve tanrısal bir nitelik taşıyacak biçimde 

betimlenmesi ile ölen kralın küllerinin yerleştirilmiş olabileceği 

düşünülen nişlerin varlığı, kaya anıtının en azından bir bölümünün 

mezar anıtı ya da ölü kültüne hizmet eden bir kutsal alan olarak 

tasarlandığı görüşünü desteklemektedir (Seeher, 2011: 101-116; 

Sevinç Erbaşı, 2013: 339-349).  

V. Tudhaliya’nın ölümünün ardından Hitit tahtına oğlu III. 

Arnuvanda (MÖ 1215-1213) geçmiştir. Ancak bu hükümdarlık 

dönemine ait yazılı belgelerin sayısı oldukça sınırlıdır. III. 

Arnuvanda devrinde Batı Anadolu’daki siyasal dengelerin Hititler 

aleyhine değişmeye başladığı, bölgede bulunan yerel beyler ve 

küçük krallıkların bir kısmı merkezi otoriteye karşı ayaklandığı 

anlaşılmaktadır. Devletin bu iç karışıklık süreci içerisinde, IV. 

Tudhaliya’nın diğer oğlu II. Šuppiluliuma Hitit tahtına çıkmıştır 

(Singer, 1985: 120; Sevinç Erbaşı, 2024: 149). 

II. Šuppiluliuma (MÖ 1213-1185) döneminde Anadolu 

genelinde huzursuzluklar ve isyanlar daha da artmış; merkezi 

otoritenin zayıfladığı açık biçimde hissedilmiştir. Özellikle temelleri 

II. Muwatalli döneminde temelleri atılan Tarhuntašša Krallığı, Hitit 

merkezî gücünün parçalanmasında belirleyici bir rol oynamıştır. 

Bunun yanı sıra, Asur Krallığı’nın giderek güçlenmesi, Hitit 

Devleti’nin en önemli ekonomik ve stratejik kaynaklarından biri 

olan Suriye bölgesindeki nüfuzunu tamamen kaybetmesine yol 

açmıştır. Bu gelişmelere ek olarak, MÖ 1190’lı yıllarda başlayan ve 

Yakın Doğu dünyasının genel siyasal ve ekonomik dengesini sarsan 

Deniz Kavimleri Göçü, mevcut istikrarsızlığı daha da 

derinleştirmiştir. Ancak son yıllarda gerçekleştirilen arkeolojik 

kazılar, Deniz Kavimleri olarak adlandırılan bu grupların Anadolu 

içlerine geniş ölçekte nüfuz etmediklerini ortaya koymaktadır 

(Macqueen, 2001: 55-6; Sevinç Erbaşı, 2024: 150). Dolayısıyla Hitit 

Devleti’nin yıkılışı doğrudan bu kavimlerin askerî faaliyetleriyle 

değil; onların yarattığı siyasal ve ekonomik kargaşa ile birlikte 

--124--



yukarıda sıralanan iç ve dış etkenlerin birleşimi sonucunda 

gerçekleşmiştir. Buna karşılık, Mısır Firavunu III. Ramses (MÖ 

1186-1155), Medinet Habu’daki tapınağının duvarlarında bu süreci, 

muhtemelen kendi askerî gücünü yüceltme amacıyla, farklı bir 

söylemle aktarmıştır: 

“Adalar üzerindeki kavimler göç etmişlerdi. Bunların 

ordularından hiçbir memleket kurtulamadı. Hatti memleketlerinden 

Qode (Kadeş), Kargamış (Cerablus), Arward ve Alaşya  (Kıbrıs) 

tahrip edildiler. Bunlar Amurru’ya yerleştiler ve halkını tamamen 

imha ettiler. Önlerinde bir ateşle Mısır’a doğru yürümeye başladılar. 

Bunların kuvvetleri Peleset, Theker, Shekelesh, Denyen, Weshesh 

gibi kavimlerden oluşuyordu. Bu kavimler Mısır’a ve dünyanın öbür 

ucundaki memleketlere kadar ellerini uzatıyorlardı. Kalplerinde 

güven ve birçok planlar vardı...”. (Edgerton-Wilson, 1936: 53, pl. 

46; Burney, 2004: 247; Hawkins, 2000: 73; Kınal, 1962: 228; 

Doğancı, 2018: 6). 

Tarihte “Ege Göçleri” olarak adlandırılan büyük ölçekli 

hareketlilik ve buna eşlik eden siyasal karışıklıkların ardından, 

Hellas (Yunanistan), Anadolu ve Suriye’de hüküm süren birçok 

büyük devlet tarih sahnesinden çekilmiştir. Bu bölgelerde, yaklaşık 

iki ila dört yüzyıl süren ve yazılı kaynakların büyük ölçüde ortadan 

kalktığı bir “sessizlik” ya da başka bir ifadeyle bir “karanlık dönem” 

yaşanmıştır. Hitit Devleti’nin yıkıldığı bu süreçte, Anadolu’da MÖ 

2. binyılın başlarından itibaren kullanılan yazı geleneği de kesintiye 

uğramış ve uzun süreli bir süreklilik gösterememiştir. Bununla 

birlikte, Hitit kültürel ve siyasal mirası tamamen ortadan kalkmamış; 

Toros Dağları’nın güneyinde, Orta ve Güneydoğu Anadolu’da ve 

Kuzey Suriye’de ortaya çıkan küçük ölçekli kent devletleri 

bünyesinde “Geç Hitit” ya da “Suriye-Hitit” olarak adlandırılan kent 

devletleri aracılığıyla varlığını sürdürmüştür (MÖ 1200-700). Ege 

Göçleri sonrasında Hitit ve Mitanni gibi büyük imparatorlukların 

ortadan kalkmasıyla oluşan siyasal boşlukta ise Anadolu’da Frig, 

--125--



Urartu ve Lidya gibi yeni devletler ortaya çıkmış ve bölgenin siyasal 

haritası yeniden şekillenmiştir. 

Kültür ve Uygarlık  

Devlet Yönetimi 

Mutlak monarşi ile yönetilen Hitit Devleti’nde kral; 

başkomutan, başyargıç ve başrahip sıfatlarıyla siyasal, askerî ve dinî 

yetkileri şahsında toplamıştı ve devletin en yüksek otoritesini temsil 

ediyordu (Sevinç Erbaşı, 2024: 150). Büyük Kral (LUGAL.GAL) 

unvanını taşıyan Hitit kralları, uluslararası arenada Mısır, Babil ve 

Asur krallarıyla eşit statüde kabul edilmekteydi (Kuhrt, 2010: 348; 

Soysal, 2025: 189; Sevinç Erbaşı, 2024: 150). Tawananna unvanını 

taşıyan Hitit kraliçeleri saraydaki en yüksek kadın yönetici 

konumundaydılar. Antlaşmalara ve hukuki belgelere mühürlerini 

basıyorlardı ve eşlerinin ölümünden sonra da yetkileri devam 

ediyordu (Darga, 1984:29; Sevinç Erbaşı, 2024: 151). 

Hitit prensleri, yönetim deneyimi kazanmaları amacıyla 

çeşitli kentlere yönetici olarak atanırken, prensesler diplomatik 

evlilikler yoluyla devletin dış politikasına katkı sağlamışlardır. 

Devlet bürokrasisindeki önemli makamların büyük ölçüde kraliyet 

ailesi üyeleri tarafından üstlenilmesi, Hitit yönetim anlayışında 

hanedan merkezli bir yapılanmanın benimsendiğini göstermektedir. 

I. Hattušili’nin vasiyetnamesi, Eski Krallık Dönemi’nde 

kralın çevresinde bir asiller zümresinin bulunduğunu ortaya 

koymaktadır (Alp, 2005: 68-71; Sevinç, 2008a: 24). Bu soylu 

kesimden oluşan Pankuš Meclisi, danışma organı niteliğinde işlev 

görmekteydi. Yargısal konular ise Tuliya kurulları tarafından ele 

alınmaktaydı (Sevinç Erbaşı, 2024: 151). Eski Krallık Dönemi’nde 

oldukça etkin olduğu anlaşılan Pankuš Meclisi’nin, İmparatorluk 

Dönemi’nde merkezi otoritenin güçlenmesiyle birlikte etkisini 

büyük ölçüde yitirdiği görülmektedir. Bu süreçte kral, taşra 

yönetimini atadığı valiler ve diğer görevliler aracılığıyla yürütmüş; 
--126--



taşradaki adli meseleler ise Yaşlılar Kurulu tarafından karara 

bağlanmıştır (Sevinç Erbaşı, 2024: 152). 

Ekonomi ve Ticaret 

Hitit ekonomisi esas olarak tarım ve hayvancılığa 

dayanmaktaydı (Kaya, 2017: 319; Sevinç, 2008a: 17; Sevinç Erbaşı 

& Gezmez, 2023: 173; Alparslan, 2020: 261-268). Tarımsal 

üretimde arpa ve buğday başta olmak üzere üzüm, bezelye, incir, 

zeytin, mercimek, fasulye, nohut, soğan, sarımsak ile elma, armut ve 

erik gibi çeşitli meyveler önemli bir yer tutmaktaydı (Ertem, 1987: 

1 vd.; Hoffner, 1974: 60 vd.; Sevinç, 2008a: 17; Kaya, 2017: 319). 

Üzüm şarap üretiminde, arpa ise bira yapımında kullanılmaktaydı. 

Hayvancılık da Hitit ekonomik sistemi içerisinde gelişmiş bir 

konuma sahipti. Sığır, koyun ve keçi başta olmak üzere at, eşek, 

domuz ve köpek gibi hayvanların yetiştirildiği bilinmektedir (Ertem, 

1965: 1 vd.; Kaya, 2017: 320). Ayrıca arıcılık faaliyetlerinin de 

gerçekleştirildiğine dair bulgular mevcuttur (Ertem, 1965: 242-244; 

Kaya, 2017: 320; Sevinç, 2008a: 17). 

Tarım ve hayvancılığın yanı sıra Anadolu’nun zengin maden 

kaynakları, özellikle bakır ve gümüş, Hitit ekonomisi açısından 

büyük önem taşıyordu (Alparslan, 2010: 3; Sevinç Erbaşı & 

Gezmez, 2023: 173). Asur Ticaret Kolonileri Dönemi’nden itibaren 

devlet denetimi altında bulunan madencilik faaliyetleri, Hititlerde de 

aynı anlayışla sürdürülmüştür. Madenlerin çıkarılması, işlenmesi, 

dağıtımı ve ticareti doğrudan kralın denetimi altındaydı. 

Üretim faaliyetlerinin temelini çiftçiler oluşturmakla birlikte, 

Hitit toplumunda doktorlar, marangozlar, taş ustaları, çömlekçiler, 

balıkçılar, terziler, aşçılar ve bekçiler gibi çeşitli meslek gruplarının 

varlığı da bilinmektedir (Macqueen, 1986: 97). Bu durum, Hitit 

toplumunda gelişmiş bir iş bölümünün bulunduğunu göstermektedir. 

Hitit kralları, devletin kuruluşundan itibaren Doğu Akdeniz 

ticaret yolları üzerinde stratejik öneme sahip kıyı kentlerini denetim 
--127--



altına almaya yönelik bir politika izlemişlerdir. Bu bağlamda, 

bölgenin en önemli liman kentlerinden biri olan Ugarit, İmparatorluk 

Dönemi’nde Hitit Devleti’nin egemenliği altına girmiştir (Alparslan, 

2003: 34; Sevinç, 2008a: 23). Hitit toplumunda bireylere devlet 

adına yüklenen ve luzzi olarak adlandırılan angarya yükümlülüğü 

bulunmaktaydı. Buna göre vatandaşlar, haftanın belirli günlerinde 

kamu yararına devlet hizmetlerinde çalışmakla yükümlüydüler. Bu 

uygulama, hem ekonomik üretimin sürekliliğini sağlamayı hem de 

devletin ihtiyaç duyduğu iş gücünü temin etmeyi amaçlamaktaydı. 

Toplumsal Yapı ve Aile 

Hitit toplumunda özgür insanlar ve köleler olmak üzere iki 

ana sınıf vardı. Özgür insanlar ise kendi aralarında ekonomik 

durumlarına göre çok farklı sınıflara ayrılıyordu. Kralın çevresindeki 

asiller ve üst tabaka bu sınıfın en üst tabakasını oluşturuyordu. 

NAM.RA’lar (savaş tutsakları) kralın görevlendirdiği tapınak ya da 

devlet arazilerinde işçi olarak çalışıyorlardı. Bunlar doğrudan kralın 

kontrolü altında bulunuyorlardı. Çalıştıkları yerden ayrılamıyorlardı 

ve ülkelerine ya da başka bir yere gitmeleri yasaktı. (Sevinç, 2008a: 

27). NAM.RA’lar tamamen devletin kontrolünde altında 

yaşamlarını sürdürmek zorundaydılar (Ünal, 2005: 147; Bryce, 

2003: 67; Sevinç, 2008a: 28). Toplumun en alt kesiminde köleler yer 

alıyordu. Efendinin köle üzerinde sınırsız yetkileri vardı. Sahibi 

isterse kölesini sakatlayabilir hatta öldürebilirdi (Alp, 1947: 477). 

Ancak Hitit yasaları kölelere bazı haklar da veriyordu. Sınırlı da olsa 

mülkiyet edinme hakkı, kušata (başlık parası) ödemek şartıyla özgür 

bir kadınla evlenme hakları,  da vardı. Bununla birlikte Eski Krallık 

döneminde var olan mülkiyet hakkının daha sonraki süreçte ortadan 

kalktığı anlaşılmaktadır (Macqueen, 1986: 75.). 

Hititlerde ataerkil bir yapı vardı. Bazı Hitit kraliçelerinin 

ayrıcalıklı haklara sahip olması bu gerçeği değiştirmemektedir 

(Sevinç 2008a: 29). Bu yapıda aile babası karısı ve çocukları 

--128--



üzerinde sınırsız yetkilere sahipti. Örneğin baba öldürdüğü bir 

adamın yerine çocuklarından birini verebilirdi. Yine zina yapan eşini 

öldürmek ya da bağışlamak tamamen kocanın tasarrufunda idi 

(Gurney, 1990: 82). Aynı durumda kadının böyle bir hakkı 

bulunmuyordu. Boşanma durumunda da çocuklardan sadece bir 

tanesi kadına verilirken diğerleri kocada kalıyordu (Alp, 1947: 475). 

Yine kadının kocası ölmüşse kayınbiraderi ya da kocasının yakın bir 

akrabasıyla evlendirilmesi kuralı (levirat) tüm Önasya toplumlarında 

olduğu gibi Hititlerde de uygulanıyordu (Alp, 1947: 475) 

Hititlerde evlilik için bazı şartların yerine getirilmesi 

gerekiyordu. Evlilik sürecinin ilk aşaması nişanlılık evresiydi. 

Nişanın gerçekleşebilmesi için erkeğin kıza kušata denen başlık 

parasını ödemesi gerekiyordu. Bunun karşılığında kız tarafı ise ivaru 

adı verilen çeyizini getirirdi (Darga, 1984: 64). Kadın herhangi bir 

sebeple nişanı bozduğu takdirde aldığı kušata’yı iade etmek 

zorundaydı. Hitit kanunları aile içi cinsel ilişkiler konusunda 

oldukça katıydı. Bu tür cinsel ilişkiler ölümle cezalandırılıyordu 

(Alp, 1947: 474). 

Din 

Hitit dini politeist (çok tanrılı) nitelikli bir dindi (Gurney, 

1977: 4; Sevinç Erbaşı, 2024: 162). Hititler Anadolu’ya göç ettikten 

sonra yerli halklarla sıkı ilişkiler kurdukları için Anadolu tanrılarını 

ve kültlerini çok yakından tanıma fırsatı bulmuşlardı. Bu nedenle 

Hitit Devleti kurulduktan sonra bu Anadolulu tanrılar ve kültler Hitit 

dini içinde yerlerini almışlardır (Sevinç, 2008a: 13). Hatta ele 

geçirdikleri bölgelerdeki yerel tanrı ve tanrıçaların kültlerini kendi 

panteonlarına dahil edip onların önemlerini korumaları için gerekli 

tedbirleri almışlardır (Sevinç, 2008b: 176; Masalcı Şahin, Sir Gavaz 

& Dalkılıç, 2023: 25). İlişkide oldukları Eski Mezopotamya’nın 

tanrıları da Hitit dininde önemli bir yere sahip olmuştur. Bu dini 

politika Hititlerin zengin bir panteona sahip olmasını sağlamıştır. 

--129--



Hitit krallık ideolojisine göre ülke Fırtına Tanrısı’nın malıdır ve Hitit 

kralı tanrının yeryüzündeki temsilcisidir. Hititler Arinna, Zippalanda 

ve Nerik gibi kutsal kentlere ayrıcalık tanımışlardır (Alp, 1949: 251-

3; Sevinç, 2008a: 14-5). 

Hitit panteonu, gökyüzü tanrıları ve yeraltı dünyası tanrıları 

şeklinde iki ana kategoriye ayrılıyordu (Martino, 2006: 91; Sevinç, 

2008b: 177). Hititlerin baş tanrı-tanrıça çifti olan Fırtına Tanrısı ve 

eşi Arinna’nın Güneş Tanrıçası idi (Gurney, 1990: 114-5; Sevinç 

Erbaşı, 2024: 162). Tarım ve bereket tanrısı Telipinu, ölü kültüyle 

ilişkili olan Lelwani diğer önemli Hitit tanrılarıydı (Reyhan, 2009: 

86; Otten, 1950, 119-136). Hititlerde yeraltı dünyası karanlık ve kirli 

vb. gibi olumsuz ifadelerle tanımlanıyordu. Kasvetli ve karanlık 

olarak algılanan yeraltı dünyasının tanrıları da ikinci dereceden 

tanrılar olarak nitelendiriliyordu (Sevinç, 2008c: 233, 236). 

İmparatorluk Dönemi’nde Hurri etkisiyle Fırtına Tanrısı’nın yerini 

Teşup, Arinna’nın Güneş Tanrıçası’nın yerini ise Hepat almıştır 

(Bryce, 2003: 152-3; Sevinç Erbaşı, 2024: 163; Popko, 1995: 118). 

Sonuç 

Hititler Anadolu’ya göç ettikten Hitit Devleti, MÖ II. 

binyılda Anadolu’da ortaya çıkmış, siyasal örgütlenmesi, askerî 

gücü, hukuki düzenlemeleri ve zengin kültürel yapısıyla Eski Yakın 

Doğu’nun önde gelen uygarlıklarından biri olmuştur. Anadolu’nun 

bilinen ilk merkezi devletini kuran Hititler yalnızca Anadolu 

tarihinin değil, Eski Yakın Doğu’nun siyasi tarihinin 

şekillenmesinde de belirleyici bir rol oynamıştır. Hitit siyasi tarihi 

incelendiğinde, devletin kuruluşundan itibaren hem iç siyasal 

istikrarın sağlanmasına hem de Anadolu’nun güneyi ve Kuzey 

Suriye’ye yönelik yayılmacı bir dış politikanın benimsendiği 

görülmektedir. I. Hattušili ile başlayan Eski Krallık Dönemi, 

Hititlerin askerî ve idari kapasitesini ortaya koyarken; I. Muršili’nin 

Babil Seferi, devletin uluslararası alandaki gücünü açıkça 

--130--



göstermiştir. Ancak bu askerî başarılar, hanedan içi çekişmeler ve 

suikastlar nedeniyle uzun süreli bir istikrara dönüşememiştir.  

İmparatorluk Dönemi’nde ise Hitit Devleti, I. Šuppiluliuma 

ve ardılları sayesinde Anadolu’nun tamamına yakınında ve Kuzey 

Suriye’de hâkimiyet kurarak dönemin büyük güçlerinden biri hâline 

gelmiştir. Bu süreçte Hititler, yalnızca askerî güçle değil; 

antlaşmalar, diplomatik evlilikler ve vassal krallık sistemi 

aracılığıyla da nüfuz alanlarını genişletmişlerdir. Mısır ile Kadeş 

Savaşı’ndan 15 yıl sonra yapılan Dostluk Antlaşması, devletler 

hukuku açısından taşıdığı önem kadar, Hititlerin diplomasi 

alanındaki gelişmişliğini de ortaya koymaktadır. Antlaşmanın Büyük 

Kraliçe Puduhepa’nın mührünü taşıması ise Hitit kraliçelerinin 

siyasal ve hukuki alandaki etkinliğini açıkça göstermektedir. 

Hitit devlet yönetimi mutlak monarşik bir yapıya 

dayanmakla birlikte, Eski Krallık Dönemi’nde Pankuš Meclisi gibi 

danışma organlarının varlığı bilinmektedir. Zamanla kralın 

yetkilerinin artmasıyla bu kurumların etkisi azalmış, merkezi otorite 

daha da güçlenmiştir. Kralın başkomutan, başyargıç ve başrahip 

sıfatlarını şahsında toplaması, Hitit yönetim anlayışında siyasal, 

askerî ve dinî otoritenin ayrılmaz bir bütün oluşturduğunu ortaya 

koymaktadır. 

Toplumsal yapı açısından Hititler, özgürler, NAM.RA’lar ve 

kölelerden oluşan hiyerarşik bir toplum düzenine sahipti. Ataerkil 

aile yapısı ve erkek egemen hukuki uygulamalar, dönemin genel 

Yakın Doğu toplumlarıyla paralellik göstermektedir. Bununla 

birlikte, Hitit hukuk sisteminin kölelere sınırlı da olsa bazı haklar 

tanıması, bu alandaki görece esnekliği yansıtmaktadır. Ekonomik 

açıdan ise tarım, hayvancılık ve madencilik temel üretim alanlarını 

oluşturmuş; Anadolu’nun zengin maden kaynakları Hitit 

ekonomisine büyük katkı sağlamıştır. Doğu Akdeniz ticaret 

yollarının denetimi, devletin ekonomik ve stratejik gücünü 

pekiştiren önemli bir unsur olmuştur. 
--131--



Hitit dini, çok tanrılı yapısı ve farklı kültürlerden unsurları 

bünyesinde barındırmasıyla dikkat çekmektedir. Anadolu’nun yerli 

inançları, Mezopotamya ve özellikle Hurri dini unsurlarıyla 

birleşerek son derece zengin bir panteon oluşturulmuştur. 

İmparatorluk Dönemi’nde Hurri etkisinin artmasıyla birlikte Hitit 

dini belirgin biçimde dönüşmüş; bu durum Yazılıkaya gibi anıtsal 

yapılarda somut biçimde gözlemlenmiştir. Kralların ölümden sonra 

tanrısal bir statüye yükseltilmesi, Hitit krallık ideolojisinin dinle olan 

güçlü bağını ortaya koymaktadır. 

Son olarak, MÖ 12. yüzyılın sonlarında yaşanan siyasal, 

ekonomik ve toplumsal krizler, Hitit Devleti’nin yıkılmasına yol 

açmıştır. Ege Göçleri, Asur baskısı, iç isyanlar ve merkezi otoritenin 

zayıflaması bu süreci hızlandırmıştır. Ancak Hitit uygarlığı tarih 

sahnesinden tamamen silinmemiş; Geç Hitit kent devletleri 

aracılığıyla kültürel ve siyasal mirasını yüzyıllar boyunca 

yaşatmıştır. 

 

--132--



Kaynakça 

Akurgal, E. (1993). Anadolu uygarlıkları. İstanbul: Net 

Turistik Yayınları. 

Alp, S. & Erkut, S. (2002). Hitit Kralı III. Hattuşili ile Kraliçe 

Puduhepa’nın gümüş tablet üzerindeki mühürleri. TÜBA-AR Türkiye 

Bilimler Akademisi Arkeoloji Dergisi, 5 (1), 1-6.  

Alp, S. (1949). Hititlerde sosyal sınıf Nam.Ra’lar ve 

ideogramın Hititçe karşılığı. Belleten, 13(50), 245-270. 

Alp, S. (19947). Hitit kanunları hakkında. Ankara 

Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Dergisi, 5 (5), 465-

482. 

Alp, S. (1997). Assur Ticaret Kolonileri Çağında Kaneš / 

Neša'da Hititlerin varlığı ve yoğunluğu. Archivum Anatolicum, 3(1), 

1-17. 

Alp, S. (2005). Hitit Çağında Anadolu / çiviyazılı ve 

hiyeroglif yazılı kaynaklar. Ankara: Tübitak Yayınları. 

Alparslan, M. (2003). Hititler Çağında Anadolu ve 

çevresinde ticaret. Osmanlı Öncesi ile Osmanlı ve Cumhuriyet 

Dönemlerinde Esnaf ve Ekonomi Semineri, 9-10 Mayıs 2002, 

İstanbul, Türkiye, (ss. 29-36). 

Alparslan, M. (2010). Eski Anadolu'da ticaret (M.Ö. II. 

Binyıl). İstanbul: Türk Eskiçağ Bilimleri Enstitüsü Yayınları. 

Alparslan, M. (2020). Bir imparatorluğu ayakta tutabilmek: 

Ekonomi ve ticaret. M. D. Alparslan & M. Alparslan (Ed.). Hititler 

Bir Anadolu İmparatorluğu içinde (s.506-519). İstanbul: Yapı Kredi 

Kültür Sanat Yayıncılık. 

Balkan, K. (1957). Letter of King Anum-Hirbi of Mama to 

King Warshama of Kanish. Ankara: TTK Basımevi. 

--133--



Bryce, T. (2002). Life and society in the Hittite world. 

Oxford: Oxford University Press. 

Bryce, T. (2003). Hitit dünyasında yaşam ve toplum. (M. 

Günay, Çev.). Ankara: Dost Kitabevi Yayınları. 

Bryce, T. (2005). The Kingdom of the Hittites. Oxford: 

Oxford University Press. 

Burney, C. (2004). The historical dictionary of the Hittites. 

Maryland, Toronto & Oxford: The Scarecrow Press. 

Conhen, Y. (2006). Hittite historical texts I: “The Hittite-

Egyptian treaty”. M.W. Chavalas (ed.), The Ancient Near East: 

Historical Sources in Translation içinde (s. 244-248). Malden, MA 

& Oxford: Blackwell Pub. 

Darga, M. (1984). Eski Anadolu’da kadın. İstanbul: İÜ 

Edebiyat Fakültesi Yayınları. 

Dinçol, A. (1982). Hititler. Anadolu Uygarlıkları 

Ansiklopedisi I içinde (s. 18-120), İstanbul: Görsel Yayınlar. 

Doğancı, K. (2018). Geç Hitit Beylikleriyle Yeni Asur 

İmparatorluğu arasındaki siyasi ilişkiler. B. Şimşek, C. Şahin, S. 

Avşaroğlu, E. Akgöz (ed.), Sosyal ve Beşeri Bilimler Çalışmaları 

2018 içinde (s. 6-16). Konya: Çizgi Kitabevi Yayınları. 

Edgerton, W. F. & Wilson, J. A. (1936). Historical records of 

Ramses III: the texts in Medinet Habu. Volumes I and II. Chicago: 

University of Chicago Press. 

Erol, H. (2024). Anadolu’da tarihi çağların başlaması: Asur 

Ticaret Kolonileri Dönemi. F. Sevinç Erbaşı & K. Doğancı (Ed.), 

Anadolu Uygarlıkları içinde (s. 81-124). Çanakkale: Paradigma 

Akademi Yayınları. 

Ertem, H. (1965). Boğazköy metinlerine göre Hititler Devri 

Anadolu’sunun faunası. Ankara: Ankara Üniversitesi Basımevi. 

--134--



Ertem, H. (1987). Boğazköy metinlerine göre Hititler Devri 

Anadolu’sunun florası. Ankara: TTK Yayınları. 

Gurney, O. R. (1977). Some aspects of Hittite religion. 

Oxford: Oxford University Press. 

Gurney, O. R. (1990). The Hittites. London: Penguen Books. 

Günbattı, C. (2012). Kültepe-Kaniš, Anadolu’da ilk yazı, ilk 

belgeler. Kayseri: Kayseri Büyükşehir Belediyesi Kültür Yayınları. 

Hawkins, J. D. (2000). Corpus of Hieroglyphic Luwian 

Inscriptions I-III. Berlin & New York: Walter de Gruyter. 

Hoffner, H.A. (1974). Alimenta Hethaeorum: food 

production in Hittite Asia Minor. New Haven: American Oriental 

Society. 

Hornung, E. (2004). Ana hatlarıyla Mısır Tarihi. (Z.A. 

Yılmazer, Çev.), İstanbul: Kabalcı Yayınları. 

Kaya, M.A. (2017). Türkiye’nin Eskiçağ Tarihi I. İstanbul: 

Bilge Kültür Sanat Yayınları. 

Kınal, F. (1962). Eski Anadolu Tarihi. Ankara: Türk Tarih 

Kurumu Yayınları. 

Kınal, F. (1967). Yamhad Krallığı. Tarih Araştırmaları 

Dergisi, 5(8), 195-211. 

Kuhrt, A. (2010). Eskiçağ’da Yakındoğu. (Dilek Şendil, 

Çev.). İstanbul: İş Bankası Kültür Yayınları. 

Macqueen, J. G. (2001). Hititler ve Hitit Çağında Anadolu. 

(E. Davutoğlu, Çev.). Ankara: Akılçelen Kitaplar. 

Macqueen, J.G. (1986). The Hittites and their 

contemporaries in Asia Minor. London: Thames and Hudson. 

Martino, S. (2006). Hititler. (Erendiz Özbayoğlu, Çev.). 

Ankara: Dost Kitabevi. 

--135--



Masalcı Şahin, G., Sir Gavaz, Ö. & Dalkılıç, S. (2023). 

Boğazkale arşivinden dini içerikli yeni Hitit tablet parçaları. TAD, 

42(73), 23-54. 

Memiş, E. (1994). Hitit sarayında kraliçelerin rolü. Belleten, 

58 (222), 279-294. 

Mieroop, M. (2006). Antik Yakındoğu’nun Tarihi İÖ 3000-

323. (Sinem Gül, Çev.). Ankara: Dost Kitabevi Yayınları. 

Otten, H. (1950). Die Gottheit Lelvani der Bogazköy-Texte. 

Journal of Cuneiform Studies, 4, 119-136. 

Özgüç, T. (2005). Kültepe. Kaniš/Neša. İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları. 

Popko, M. (1995). Religions of Asia Minor. Warsaw: 

Academic Publications Dialog. 

Reyhan, E. (2009). The missing God Telipinu myth: a chapter 

from the ancient Anatolian mythology. Tarih Araştırmaları Dergisi, 

28 (45), 85-106. 

Reyhan, E. (2017). Hitit Devletinde siyaset ve yönetim: 

direktif, yemin ve sadakat. Ankara: Bilgin Kültür Sanat Yayınları. 

Seeher, J. (2011). Taşa yontulu Tanrılar: Hitit kaya tapınağı 

Yazılıkaya. (Çev. S. Bulgurlu Gün). İstanbul: Ege Yayınları. 

Sevinç Erbaşı, F. & Gezmez, A. (2023). Hitit Eski Krallık 

Döneminde Suriye politikası ve Mısır ile ilişkiler. Avrasya 

Uluslararası Araştırmalar Dergisi, 11 (34), 172-193. 

Sevinç Erbaşı, F. (2013). Hititlerde öteki kurban ve büyü: 

cenaze / diğer ritüeller. İstanbul: Arkeoloji ve Sanat Yayınları. 

Sevinç Erbaşı, F. (2021). Güneş tutulmalarının Hitit 

dünyasındaki yansımaları hakkında bazı gözlemler. M. Erşan & E. 

Gümüşsoy (Ed.). Tarihin Peşinde Hayatın İçinde: Selahaddin 

--136--



Önder’e Armağan içinde (s. 25-40). İstanbul: İdeal Kültür 

Yayıncılık. 

Sevinç Erbaşı, F. (2023). Alaca Höyük’te Hitit bayramları ve 

kurban uygulamaları. Avrasya Uluslararası Araştırmalar Dergisi, 

11(35), 822-844.  

Sevinç Erbaşı, F. (2024). Hititler. F. Sevinç Erbaşı & K. 

Doğancı (Ed.). Anadolu Uygarlıkları içinde (s. 125-174). 

Çanakkale: Paradigma Akademi Yayınları. 

Sevinç, F. (2008a). Hititlerin Anadolu’da kurdukları siyasi ve 

sosyal sistem. SDÜ Fen Edebiyat Fakültesi Sosyal Bilimler Dergisi, 

17, 11-32. 

Sevinç, F. (2008b). Hitit dininde Arinna’nın Güneş Tanrıçası 

ve onunla özdeş tutulan diğer Tanrıçalar. Kafkas Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Dergisi, 1 (1), 175-195. 

Sevinç, F. (2008c). Hititlerde yeraltı dünyası. Eskişehir 

Osmangazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 9(1), 231-247.  

Sir Gavaz, Ö. (2008). Hitit İmparatorluk Devri krallarından 

I. Šuppiluliuma döneminde Anadolu. Hitit Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Dergisi, 1(1), 21-39. 

Sir Gavaz, Ö. (2010). MÖ 14. yy. Amurru-Hitit ilişkileri. 

Kubaba, 15, 31-41. 

Sir Gavaz, Ö. (2024). Hitit ve Mısır arasında yapılan 

Kuruštama Antlaşması ve Kadeš Barışını hazırlayan şartlar. 

Akademik Tarih ve Düşünce Dergisi, 11(3), 1566-1584. 

Soysal, O. (1995). “III. Hattusili Büyük Metni”, bir Hitit 

belgesini tanımlama denemesi. Archivum Anatolicum, 1, 137-150. 

Taracha, P. (1991). Hittites in Alaca Hüyük? An old question 

reconsidered. Archaeologia Polona, 29, 71-78. 

--137--



Taş, İ. (2008). Hitit Kralı IV. Tudhaliya: Asur Devleti’ne ve 

Suriye’deki vassal krallıklara yönelik politikası. İstanbul: Arkeoloji 

ve Sanat Yayınları. 

Ünal, A. (2002). Hititler döneminde Anadolu 1. İstanbul: 

Arkeoloji Sanat Yayınları. 

Ünal, A. (2005). Hititler Devrinde Anadolu 3. İstanbul: 

Arkeoloji Sanat Yayınları. 

Yiğit, T. (2010). Eski Hitit Krallığının Güneydoğu Anadolu 

ve Kuzey Suriye politikası. XV. Türk Tarih Kongresi, (11-15 Eylül 

2006), Ankara, Türkiye, (ss. 97-108). 

 

--138--



 

ESKİ TÜRKLERDE AİLE BİRLİĞİ VE 

EVLİLİKLER ÜZERİNE BİR DEĞERLENDİRME 

 

Ayten AKCAN 1 

 

1. Giriş 

Aile, insanlık tarihinin en eski ve en temel sosyal 

kurumlarından biri olarak kabul edilmektedir. Toplumların 

oluşumunda, kültürel değerlerin aktarılmasında ve sosyal düzenin 

korunmasında her zaman aile kurumu merkezi bir rol üstlenmiştir 

(Mandaloğlu, 2022, s. 481). Türk toplumu açısından aile, yalnızca 

biyolojik bağlara dayalı bir birliktelik değil; aynı zamanda kültürel, 

ahlaki ve toplumsal değerlerin kuşaktan kuşağa aktarıldığı temel bir 

yapı taşıdır (Dündar, 2025, s. 21). Bu nedenle aile, Türk toplumunun 

tarihsel gelişiminde ve sosyal yapısının şekillenmesinde 

vazgeçilmez bir unsur olarak görülmüştür (Aksoy, 2011, s. 46). 

Eski Türk toplumunda aile, bireyin topluma katılımını 

sağlayan ilk sosyal çevre olmasının yanı sıra, ekonomik üretim ve 

dayanışmanın da merkezinde yer almıştır (Onay, 2012, s. 349). 

Göçebe yaşam tarzının hâkim olduğu Türkistan coğrafyasında, 

hayvancılığa dayalı ekonomik yapı, aile bireyleri arasındaki iş 

bölümünü zorunlu kılmış ve aileyi üretimin temel birimi haline 

getirmiştir (Kara, 2019, s. 61). Dolaysıyla Eski Türk toplumunda 

 
1 Doç. Dr., Hitit Üniversitesi, Sungurlu Meslek Yüksekokulu, Çorum Orcid: 0000-

0003-0974-5263 

BÖLÜM 6

--139--



aile, yalnızca özel yaşamın değil, kamusal ve ekonomik hayatın da 

belirleyici unsurlarından biridir. 

Eski Türklerde aile yapısı incelendiğinde, çekirdek aile 

modelinin yaygın olduğu, ancak akrabalık bağları yoluyla geniş aile 

ilişkilerinin de güçlü biçimde korunduğu görülmektedir 

(Mandaloğlu, 2022, s. 483). Akrabalık sistemi, bireyler arasında 

dayanışmayı artırmış ve toplumsal bütünlüğün sağlanmasında 

önemli bir rol oynamıştır (Taşbaş, 2019, s. 250). Bu durum, Türk 

toplumunda ailenin yalnızca bireysel bir kurum değil, aynı zamanda 

toplumsal düzenin devamlılığını sağlayan bir mekanizma olduğunu 

göstermektedir. 

Aile kurumunun önemi yalnızca sosyal ve ekonomik 

alanlarla sınırlı kalmamış; aynı zamanda kültürel ve inanç temelli bir 

boyut da kazanmıştır. İslamiyet öncesi Türk toplumunda atalara 

saygı, soyun devamı ve töre anlayışı, aile yapısı içerisinde anlam 

kazanmış ve aile kutsal bir birlik olarak değerlendirilmiştir (Onay, 

2012, s. 351). Bu anlayış, aile bireyleri arasındaki sorumluluk 

bilincini güçlendirmiş ve toplumsal normların korunmasını 

sağlamıştır (Tishin, 2019, s. 10). 

Aile, Türk devlet geleneğinin temelini oluşturan sosyal 

yapıların da en küçük birimini meydana getirmiştir. Ailelerin 

birleşmesiyle oluşan oba, boy ve budun gibi yapılar, Türk devlet 

teşkilatının sosyal temelini oluşturmuştur (Özkan, 2018, s. 39). Bu 

durum, aile kurumunun yalnızca özel alanla sınırlı olmadığını, aynı 

zamanda siyasal ve yönetsel yapının da temelinde yer aldığını ortaya 

çıkarmaktadır (Kara, 2019, s. 65). 

Eski Türk toplumunda kadın ve erkek rolleri de aile yapısı 

çerçevesinde şekillenmiştir. Erkekler genellikle dış ilişkiler, 

hayvancılık ve savunma ile ilgilenirken; kadınlar aile içi düzenin 

sağlanması, çocukların yetiştirilmesi ve ekonomik faaliyetlerin 

yönetiminde aktif rol üstlenmiştir (Aksoy, 2011, s. 50). Kadının bu 

--140--



konumu, Türk ailesinin dengeli ve işlevsel bir yapıya sahip olduğunu 

göstermekte ve aile kurumunun toplumdaki önemini daha da 

pekiştirmektedir (Tishin, 2019, s. 8). 

Bu çalışmanın amacı, Türk toplumunun temelini oluşturan 

aile kurumunun tarihsel gelişimini, sosyal işlevlerini ve kültürel 

önemini ortaya koymaktır. Özellikle İslamiyet öncesi Türk 

toplumunda aile yapısının nasıl şekillendiği, ailenin toplumsal 

düzen, kültürel aktarım ve devlet yapısı üzerindeki etkileri 

incelenecektir. Bu bağlamda aile, yalnızca bireysel bir kurum olarak 

değil; toplumun sürekliliğini sağlayan temel bir yapı taşı olarak ele 

alınacak ve tarihsel kaynaklar ile akademik çalışmalar ışığında 

değerlendirilecektir. 

 

2. Eski Türk Toplumunda Aile Kavramı 

2.1. Ailenin Tanımı ve Önemi 

Eski Türk toplumlarında aile, yalnızca biyolojik akrabalık 

ilişkilerine dayanan dar bir birlik değil, aynı zamanda sosyal, 

ekonomik ve kültürel düzenin devamlılığını sağlayan temel bir 

kurum olarak kabul edilmiştir (Kafesoğlu, 1980, s. 110). Aile birliği, 

bireyin toplumsal kimliğini kazandığı ilk ortam olup, toplumsal 

değerlerin ve geleneklerin aktarıldığı başlıca yapı olarak işlev 

görmüştür (Golden, 1992, s. 29). Bu yönüyle aile, eski Türklerde 

yalnızca özel hayatın değil, kamusal düzenin de temelini 

oluşturmaktadır (Akın, 2005, s. 74). 

Tarihsel kaynaklar, eski Türklerde aile kavramının geniş bir 

anlam taşıdığını göstermektedir. Aile, çekirdek üyelerin ötesinde 

sülale, boy ve hatta zaman zaman kabile düzeyindeki akrabalık 

ilişkilerini kapsayan bir yapıydı (Tekin, 1992, s. 44). Bu durum, 

bireyin yalnızca kendi ailesine değil, bağlı olduğu daha büyük 

--141--



toplumsal birimlere karşı da sorumluluk taşımasını beraberinde 

getirmiştir (Özbaran, 2010, s. 53). 

Eski Türk toplumunda ailenin önemi, göçebe yaşam tarzının 

doğurduğu zorunluluklarla daha da artmıştır. Göçebe ve yarı göçebe 

yaşam koşulları, bireyler arasında güçlü bir dayanışmayı gerekli 

kılmış, bu dayanışmanın merkezi ise aile olmuştur (İnalcık, 2009, s. 

67). Hayvancılık, avcılık ve sınırlı tarım faaliyetlerinin 

sürdürülebilmesi, aile üyelerinin birlikte hareket etmesine bağlıydı 

(Roux, 1994, s. 41). Aile aynı zamanda eski Türklerde siyasal ve 

askerî yapının da temelini oluşturmaktaydı. Boy ve devlet 

teşkilatlanmasının en alt birimi aileydi ve aileler bir araya gelerek 

boyları meydana getirirdi (Kafesoğlu, 1980, s. 115). Bu nedenle aile 

birliğinin güçlü olması, doğrudan devletin ve toplumsal düzenin 

gücüyle ilişkilendirilmiştir (Golden, 1992, s. 31). 

Eski Türk düşüncesinde aile, kutsal bir birlik olarak 

algılanmıştır. Aileye bağlılık, yalnızca dünyevi bir zorunluluk değil, 

aynı zamanda töre tarafından belirlenen ahlaki bir yükümlülük 

olarak değerlendirilmiştir (Tekin, 1992, s. 47). Töre, aile içindeki 

ilişkileri düzenlemiş; saygı, itaat ve dayanışma gibi değerleri zorunlu 

kılmıştır (Akın, 2005, s. 77). 

Aile kurumunun bir diğer önemli işlevi, kültürel sürekliliği 

sağlamasıdır. Destanlar, sözlü anlatılar ve gelenekler çoğunlukla aile 

ortamında aktarılmış, böylece kolektif hafıza canlı tutulmuştur 

(Özbaran, 2010, s. 58). Örneğin Oğuz Kağan Destanı’nda Oğuz 

Kağan’ın çocuklarına ülkeyi paylaştırırken töreye ve ataların 

mirasına vurgu yapması, kültürel değerlerin kuşaktan kuşağa 

aktarılmasında ailenin rolünü açıkça göstermektedir. Benzer biçimde 

Dede Korkut Hikâyeleri’nde aile büyüklerinin nasihatleri, evlilik 

ritüelleri ve çocuk yetiştirme anlayışı, Türk toplumunun ahlaki ve 

sosyal değerlerinin korunmasında ailenin merkezi konumunu 

yansıtmaktadır. Bu anlatılarda Dede Korkut’un bilge bir aile büyüğü 

--142--



olarak yol gösterici olması, sözlü kültürün aile ekseninde 

aktarıldığını ortaya koymaktadır. 

Ayrıca Manas Destanı’nda Manas’ın annesi ve babası 

tarafından yetiştirilme süreci, kahramanlık, bağlılık ve sorumluluk 

gibi değerlerin aile içinde kazandırıldığını göstermektedir. Bu 

aktarım süreci, Türk kültürünün yüzyıllar boyunca büyük ölçüde 

korunabilmesinde etkili olmuştur (Roux, 1994, s. 46). Eski 

Türklerde aile; bireyin korunmasını, üretimin sürdürülmesini, 

kültürel değerlerin aktarılmasını ve toplumsal düzenin devamını 

sağlayan çok yönlü bir kurumdur (İnalcık, 2009, s. 70). Bu 

özellikleriyle aile, eski Türk toplumunun hem sosyal hem de tarihsel 

gelişiminde merkezi bir rol üstlenmiştir (Kafesoğlu, 1980, s. 120). 

 

2.2. Ailenin Yapısı 

Eski Türk toplumlarında aile yapısı genel olarak ataerkil bir 

karakter taşımakla birlikte, bu yapı katı bir erkek egemenliği 

biçiminde değil, görev ve sorumluluk temelli bir hiyerarşi şeklinde 

örgütlenmiştir (Kafesoğlu, 1980, s. 116). Ailenin reisi çoğunlukla 

erkek olmakla birlikte, bu konum daha çok ailenin korunması, 

geçimin sağlanması ve dış ilişkilerin yürütülmesiyle 

ilişkilendirilmiştir (Golden, 1992, s. 35). 

Ataerkil yapı içerisinde aile reisinin otoritesi, töre ile 

sınırlandırılmıştır ve keyfi bir güç kullanımına izin verilmemiştir 

(Tekin, 1992, s. 49). Töre, aile içindeki bireylerin hak ve 

sorumluluklarını belirlemiş, böylece aile düzeninin korunmasını 

sağlamıştır (Akın, 2005, s. 81). Bu durum, eski Türk ailesinde 

düzenin hukukî ve ahlaki bir çerçeve içinde şekillendiğini 

göstermektedir (Roux, 1994, s. 44). 

Eski Türklerde aile yapısı, çekirdek aile ve geniş aile olmak 

üzere iki temel biçimde görülmektedir (Özbaran, 2010, s. 60). 

--143--



Çekirdek aile; anne, baba ve evlenmemiş çocuklardan oluşurken, 

geniş aile aynı soydan gelen birden fazla çekirdek ailenin bir arada 

yaşamasıyla meydana gelmiştir (Kafesoğlu, 1980, s. 118). Geniş aile 

yapısı, özellikle göçebe yaşam tarzının hâkim olduğu dönemlerde 

yaygınlık kazanmıştır (İnalcık, 2009, s. 69). Geniş aile düzeni, 

ekonomik üretimin sürekliliği açısından büyük önem taşımıştır. 

Hayvancılık, tarım ve el sanatları gibi üretim faaliyetleri aile 

bireyleri arasında paylaştırılmış ve kolektif emek esas alınmıştır 

(Golden, 1992, s. 38). Bu iş bölümü hem aile içi dayanışmayı 

güçlendirmiş hem de toplumsal refahın korunmasına katkı 

sağlamıştır (Akın, 2005, s. 84). 

Eski Türk ailesinde kadın, aile yapısının pasif bir unsuru 

değildir. Kadın; evin idaresi, çocukların yetiştirilmesi ve ekonomik 

faaliyetlerde aktif rol almıştır (Roux, 1994, s. 47). Bazı tarihî 

kayıtlarda kadınların, eşleri yokken aileyi temsil ettiği ve karar alma 

süreçlerine katıldığı belirtilmektedir (Tekin, 1992, s. 51). Bu durum, 

eski Türk ailesinde kadın-erkek ilişkilerinin karşılıklı sorumluluk 

esasına dayandığını göstermektedir (Özbaran, 2010, s. 63). Türk 

destanlarında kadın, ailenin merkezinde yer alan, saygın ve etkin bir 

konuma sahiptir (Kaplan, 2011, s. 132). Dede Korkut Hikâyeleri’nde 

kadın; eş, anne ve gerektiğinde alp tipine yaklaşan özellikleriyle 

tasvir edilmektedir (Ergin, 2019, s. 64). Bamsı Beyrek ile Banu 

Çiçek anlatısında, kadının evlilikte söz sahibi olması ve savaşçı 

nitelikler taşıması, Türk ailesinde kadın-erkek ilişkilerinin görece 

dengeli olduğunu göstermektedir (Ergin, 2019, s. 118). Yine 

çocuklar, aile yapısının devamlılığını sağlayan en önemli unsurlar 

arasında yer almıştır. Çocuklar küçük yaşlardan itibaren aile içinde 

belirli sorumluluklar üstlenmiş ve üretim sürecine dâhil edilmiştir 

(İnalcık, 2009, s. 72). Bu süreç, çocukların toplumsal hayata 

hazırlanmasını sağlamış ve aile bağlarını güçlendirmiştir (Akın, 

2005, s. 86). 

--144--



Aile yapısının bir diğer önemli unsuru, akrabalık ilişkileridir. 

Amca, dayı, hala ve teyze gibi akrabalar, aile yapısının doğal bir 

parçası olarak kabul edilmiştir (Kafesoğlu, 1980, s. 121). Bu geniş 

akrabalık ağı, zor zamanlarda karşılıklı yardımlaşmayı mümkün 

kılmıştır (Golden, 1992, s. 40). Eski Türk ailesinde aile içi 

anlaşmazlıklar, öncelikle aile büyükleri tarafından çözülmeye 

çalışılmıştır. Yaşlılar, deneyim ve bilgileri nedeniyle saygı görmüş 

ve aile yapısının denge unsuru olmuştur (Tekin, 1992, s. 53). Bu 

uygulama, aile yapısının yalnızca biyolojik değil, aynı zamanda 

kültürel ve ahlaki temellere dayandığını ortaya koymaktadır (Roux, 

1994, s. 49). 

Eski Türklerde aile yapısı, ataerkil özellikler taşımasına 

rağmen karşılıklı sorumluluk, dayanışma ve töreye bağlılık esasına 

dayanan dengeli bir sistem olarak şekillenmiştir (İnalcık, 2009, s. 

75). Bu yapı hem bireyin hem de toplumun sürekliliğini sağlayan 

temel mekanizma olmuştur (Kafesoğlu, 1980, s. 124). 

 

2.3 Ailenin Toplumsal ve Kültürel İşlevleri 

Eski Türklerde aile, sadece biyolojik bir birim değil, 

toplumsal düzenin ve kültürel değerlerin korunmasında merkezi bir 

kurum olarak işlev görmüştür (Kafesoğlu, 1980, s. 122). Aile birliği, 

bireyler arasındaki sosyal dayanışmayı güçlendirmiş ve toplumsal 

istikrarın sağlanmasına katkıda bulunmuştur (Golden, 1992, s. 42). 

Göçebe yaşam tarzı, aileyi ekonomik üretim ve güvenliğin organize 

edildiği temel bir yapı haline getirmiştir (Sinor, 1990, s. 63). 

Aile, kültürel değerlerin nesilden nesile aktarılmasında kritik 

bir rol üstlenmiştir (Tekin, 1992, s. 55). Sözlü edebiyat, destanlar ve 

gelenekler aile içinde aktarılır, böylece toplumsal hafıza ve kimlik 

korunmuştur (Thompson, 2002, s. 47). Ailenin toplumsal ve kültürel 

işlevleri, Türk destanlarında açık biçimde görülmekte; bu anlatılar 

aracılığıyla Türklerin değer sistemi, sosyal ilişkileri ve kültürel 

--145--



sürekliliği anlaşılabilmektedir (İnan, 2006, s. 41). Destanlarda 

çocuk, aile içerisinde töreye uygun biçimde yetiştirilir ve toplumun 

kabul ettiği değerlerle donatılır. Manas Destanı’nda Manas’ın küçük 

yaşlardan itibaren cesaret, liderlik ve sorumluluk bilinciyle 

yetiştirilmesi, ailenin bireyi toplumsal rollerine hazırladığını 

göstermektedir. Destanlarda aileye yönelik bir tehdit, yalnızca bireyi 

değil; tüm boyu ilgilendiren bir mesele olarak ele alınır. Alp Er 

Tunga Destanı’nda aile onuru ve soyun korunması uğruna verilen 

mücadeleler, bu kolektif anlayışı açıkça ortaya koymaktadır (Ögel, 

2014, s. 214). 

Ayrıca aile, dini ve töresel ritüellerin uygulanmasında 

merkezi bir rol oynamış; doğum, düğün ve cenaze törenleri aile 

birliği içinde icra edilerek toplumsal dayanışmayı pekiştirmiştir 

(Akın, 2005, s. 88). 

Ailenin toplumsal işlevlerinden biri de ekonomik 

dayanışmayı sağlamaktır (İnalcık, 2009, s. 76). Aile üyeleri, 

hayvancılık, tarım ve diğer üretim faaliyetlerini organize ederek kriz 

zamanlarında birbirlerini desteklemişlerdir (Findley, 2005, s. 58). Bu 

işlev, toplumsal refahın korunmasını ve üretimin sürekliliğini 

güvence altına almıştır (Golden, 1992, s. 45). 

Kültürel açıdan aile, töre ve geleneklerin yaşatılmasında 

merkezi bir role sahiptir (Sinor, 1990, s. 68). Aile içi ritüeller, 

toplumsal normların pekişmesini sağlamış ve bireylerin toplumla 

olan bağlarını güçlendirmiştir (Thompson, 2002, s. 50). Ayrıca aile, 

sosyal dayanışmayı ve yardımlaşmayı teşvik ederek toplumsal 

ilişkilerin sürdürülebilirliğini sağlamıştır (Akın, 2005, s. 91). Eski 

Türklerde aile birliği, toplumsal düzenin, ekonomik üretimin ve 

kültürel aktarımın temelini oluşturmuştur (Kreiser, 1995, s. 42). Aile 

hem bireysel ihtiyaçların karşılandığı hem de toplumsal değerlerin 

korunduğu çok boyutlu bir kurum olarak, toplumun sürekliliğinde 

merkezi bir role sahiptir (Findley, 2005, s. 61). Bu çok yönlü işlevi 

--146--



sayesinde aile, eski Türk toplumunun en temel ve işlevsel kurumu 

olmuştur (Kafesoğlu, 1980, s. 128). 

 

3. Eski Türklerde Evlilik ve Evlilik Biçimleri 

3.1 Evliliğin Önemi ve Amaçları 

 

Eski Türk toplumunda evlilik, bireysel birlikten çok, aileler 

ve topluluklar arasında sosyal, ekonomik ve siyasi bağların 

kurulmasını sağlayan temel bir kurum olarak kabul edilmiştir 

(Kafesoğlu, 1980, s. 130). Evlilik, iki ailenin ilişkilerini 

güçlendirirken, toplum içindeki dayanışma ve iş birliği ağlarını da 

sağlamlaştırmıştır (Golden, 1992, s. 50). Bu bağlamda evlilik, hem 

sosyal düzenin hem de toplumsal istikrarın korunmasında kritik bir 

rol oynamıştır (Sinor, 1990, s. 63). 

Evlilik, nüfusun sürekliliğini ve soyun devamını güvence 

altına almak amacıyla da önemli bir işlev üstlenmiştir (Tekin, 1992, 

s. 61). Çocukların doğumu ve yetiştirilmesi, toplumsal yapı ve 

kültürel değerlerin aktarımı açısından merkezi bir öneme sahip 

olmuştur (Özbaran, 2010, s. 73). Bu süreç, aynı zamanda toplumsal 

rollerin ve sorumlulukların yeni nesillere aktarılmasını sağlamıştır 

(Roux, 1994, s. 61). 

Eski Türklerde evlilik, ekonomik ve siyasi ilişkilerin 

düzenlenmesinde de kullanılmıştır (İnalcık, 2009, s. 84). Boylar ve 

kabileler arası ittifaklar, evlilik bağları aracılığıyla pekiştirilmiş, 

mülkiyet ve kaynak paylaşımı bu yollarla düzenlenmiştir (Findley, 

2005, s. 58). Bu durum, evliliğin yalnızca bireysel bir tercih değil, 

aynı zamanda toplumsal ve kolektif çıkarları gözeten bir kurum 

olduğunu göstermektedir (Kreiser, 1995, s. 39). 

Ayrıca evlilik, aile içindeki görev ve sorumlulukların 

tanımlanmasını sağlayarak toplumsal düzenin korunmasına katkıda 
--147--



bulunmuştur (Akın, 2005, s. 88). Kadın ve erkek, evlilik aracılığıyla 

aile içi rollerini öğrenmiş ve toplumsal dayanışmaya katkı 

sağlamıştır (Thompson, 2002, s. 57). Bu yönüyle evlilik, bireylerin 

hem ekonomik hem de kültürel üretime katılımını organize eden bir 

yapı olarak işlev görmüştür (Golden, 1992, s. 53). 

Evliliğin bir diğer işlevi, kültürel ve toplumsal normların 

nesiller arası aktarımını sağlamaktır (Sinor, 1990, s. 66). Aile içinde 

gerçekleştirilen törenler ve ritüeller, genç kuşaklara toplumsal 

değerleri öğretmiş ve topluluk içindeki uyum ve bağlılığı 

güçlendirmiştir (Özbaran, 2010, s. 75). Eski Türklerde evlilik sadece 

bireysel bir olay değil, toplumsal yapının ve kültürel sürekliliğin 

temel taşı olmuştur (Kafesoğlu, 1980, s. 135). Dolayısıyla evlilik 

Eski Türk toplumunda çok boyutlu bir işlev görmüştür: bireysel 

birlik, toplumsal düzen, kültürel aktarım, ekonomik iş birliği ve 

siyasi ittifakların kurulması (Roux, 1994, s. 65). Bu çok yönlü işlev, 

evliliği eski Türklerin toplumsal ve kültürel yapısında merkezi bir 

kurum haline getirmiştir (Findley, 2005, s. 61). 

 

3.2 Evlilik Biçimleri 

Eski Türklerde evlilik biçimleri, toplumsal, ekonomik ve 

kültürel koşullara bağlı olarak çeşitlilik göstermekteydi (Golden, 

1992, s. 53). En yaygın biçimler arasında monogami ve poligami yer 

alırken, bazı bölgelerde akraba içi evlilikler (endogami) ve grup 

evlilikleri de gözlemlenmiştir (Sinor, 1990, s. 72). Evlilik biçimleri, 

aynı zamanda bireylerin toplumsal statüsünü, ekonomik gücünü ve 

ailelerin siyasi ilişkilerini yansıtan önemli göstergelerdi (Kafesoğlu, 

1980, s. 137). 

Monogami, özellikle yerleşik ve tarıma dayalı toplumlarda 

yaygındı; çekirdek aile yapısını güçlendirmiş ve çocukların 

yetiştirilmesini daha düzenli hâle getirmiştir (Tekin, 1992, s. 63). Bu 

biçimde aile içi roller daha net tanımlanmış, bireylerin 

--148--



sorumlulukları açıkça belirlenmiştir (Akın, 2005, s. 96). Poligami ise 

daha çok göçebe topluluklarda uygulanmış ve özellikle zengin veya 

nüfuzlu aileler için sosyal statü ve ekonomik güç göstergesi olarak 

işlev görmüştür (Golden, 1992, s. 56). 

Poligami, aileler arası ittifakları güçlendiren bir araç olarak 

da kullanılmıştır. Birden fazla eşle kurulan evlilikler, boylar ve 

kabileler arasında bağları pekiştirirken, toplumsal dayanışmayı ve 

ekonomik üretimi desteklemiştir (Findley, 2005, s. 61). Bu 

uygulama, sadece bireysel değil, toplumsal çıkarları da gözeten bir 

mekanizma olarak evliliğin önemini artırmıştır (Kreiser, 1995, s. 

42). 

Kadınların evlilik içindeki rolleri de önemlidir; hem üretim 

ve çocuk yetiştirme görevlerini üstlenmiş hem de aile yönetiminde 

etkili olmuşlardır (Özbaran, 2010, s. 77). Bazı kaynaklar, kadınların 

evlilikte toplumsal karar alma süreçlerine katkıda bulunduğunu ve 

gerektiğinde aile reisinin yokluğunda yönetim sorumluluğunu 

üstlendiğini göstermektedir (Thompson, 2002, s. 57). 

Eski Türklerde evlilik, zorunlu ve serbest evlilikler olarak da 

ikiye ayrılmıştır (Roux, 1994, s. 66). Zorunlu evlilikler genellikle 

siyasi, ekonomik veya toplumsal ittifaklar için düzenlenirken, 

serbest evlilikler bireylerin kendi iradeleriyle gerçekleşmiştir (Sinor, 

1990, s. 74). Bu ayrım, evliliğin hem bireysel hem de toplumsal 

amaçları bir arada gerçekleştiren bir kurum olduğunu göstermektedir 

(Golden, 1992, s. 57). 

Yabancı akademik çalışmalar, eski Türklerdeki evlilik 

biçimlerinin toplumsal kimlik ve kültürel süreklilik açısından önemli 

olduğunu vurgulamaktadır. Örneğin, levirat (yenge evliliği) ve 

akraba içi evlilikler, ailelerin ekonomik ve toplumsal çıkarlarını 

korumak amacıyla uygulanmıştır (Kütük, 2022, s. 45; Abdula 

Nazare, 2025, s. 170). Bu uygulamalar, yalnızca bireylerin değil, 

--149--



toplulukların sosyal güvenliğini ve kaynak yönetimini de güvence 

altına almıştır. 

Bazı araştırmalar, evlilik biçimlerinin toplumsal esnekliği 

artırmak için geçici veya konsensüel uygulamalara da sahip 

olduğunu ortaya koymaktadır. Örneğin savaş ve göç dönemlerinde 

evlilikler, toplumsal kaynakların yeniden düzenlenmesi ve nüfus 

ihtiyaçlarının karşılanması amacıyla kısa süreli ve esnek biçimde 

uygulanmıştır (Məmmədova, 2025, s. 3). Bu durum, evliliğin sadece 

aile kurma işlevi değil, aynı zamanda toplumsal dengeyi koruyan bir 

mekanizma olduğunu göstermektedir (Roux, 1994, s. 68). 

Evlilik biçimleri, aynı zamanda kültürel ve toplumsal 

normların aktarılmasında kritik rol oynamıştır. Düğün törenleri, 

ritüeller ve töresel uygulamalar, genç kuşaklara toplumsal rollerini 

ve sorumluluklarını öğretmiş, aile ve toplum bağlarını 

güçlendirmiştir (Kafesoğlu, 1980, s. 140; Thompson, 2002, s. 60). 

Böylece evlilik, sadece aile birliğini sağlamamış, aynı zamanda 

kültürel sürekliliği güvence altına almıştır (Özbaran, 2010, s. 78). 

Sonuç olarak, Eski Türklerde evlilik biçimleri, monogami, 

poligami, zorunlu, serbest, levirat ve akraba içi evlilikler gibi farklı 

pratiklerle hem bireysel hem de toplumsal hedefleri karşılayan çok 

boyutlu bir kurum olarak ortaya çıkmıştır (Golden, 1992, s. 56; 

Məmmədova, 2025, s. 12). Bu çeşitlilik, evliliğin eski Türk 

toplumunda merkezi bir sosyal, kültürel ve ekonomik yapı olduğunu 

ortaya koymaktadır (Findley, 2005, s. 64). 

 

3.3. Evlilikte Törenler ve Gelenekler 

Eski Türk toplumunda evlilik, yalnızca iki bireyin birleşmesi 

değil, aynı zamanda toplumsal düzeni ve kültürel sürekliliği 

sağlayan bir kurum olarak kabul edilmiştir (Kafesoğlu, 1980, s. 140). 

Bu nedenle evlilik süreci, çeşitli tören ve ritüellerle desteklenmiş ve 

--150--



toplumun tüm kesimlerinin katılımıyla gerçekleşmiştir (Golden, 

1992, s. 55). 

Düğün törenleri, evlenecek çiftin ve ailelerinin toplum 

önünde statü ve sorumluluklarını gösterdikleri önemli bir ritüeldi 

(Tekin, 1992, s. 68). Törenler genellikle birden fazla gün sürer ve 

aileler arasında dayanışmayı pekiştiren etkinliklerle dolu olurdu 

(Sinor, 1990, s. 77). Bu törenler, genç kuşaklara toplumsal normların 

ve kültürel değerlerin aktarılması için de kritik bir araç işlevi 

görmüştür (Özbaran, 2010, s. 81). 

Eski Türklerde düğünler sırasında başlık parası ve çeşitli 

hediyeler önemli bir yer tutmaktaydı (Kafesoğlu, 1980, s. 142). 

Başlık parası, iki aile arasındaki ekonomik dengenin sağlanmasının 

yanı sıra, toplumsal sorumlulukların ve karşılıklı bağlılığın simgesi 

olarak görülüyordu (Akın, 2005, s. 98). Hediyeler ise sadece 

ekonomik değer taşımakla kalmaz, aynı zamanda evlilik bağını 

kutsayan bir kültürel ritüel olarak kabul edilirdi (Golden, 1992, s. 

58). 

Törenlerde ayrıca ritüel uygulamalar ve manevi törenler de 

önemli bir yer tutmaktaydı (Məmmədova, 2025, s. 5). Örneğin, bazı 

bölgelerde gelin ve damadın ailelerinin onayını simgeleyen özel 

dualar okunur ve toplum önünde evlilik kutsanırdı (Kütük, 2022, s. 

48). Bu tür ritüeller, toplumsal hiyerarşiyi ve aileler arası ilişkileri 

somutlaştırmanın yanı sıra, evliliğin sadece bireysel değil toplumsal 

bir sorumluluk olduğunu da gösterirdi (Sinor, 1990, s. 80). 

Düğün törenleri ayrıca müzik, dans ve şenliklerle 

desteklenirdi (Thompson, 2002, s. 62). Bu etkinlikler, toplumsal 

dayanışmayı güçlendirmeye, komşuluk ilişkilerini pekiştirmeye ve 

kültürel değerlerin nesiller arası aktarılmasına yardımcı olmuştur 

(Roux, 1994, s. 70). Bazı bölgelerde, gelinin yeni ailesine uyumunu 

simgeleyen özel oyunlar ve ritüeller de uygulanırdı (Özbaran, 2010, 

s. 84). 

--151--



Antropolojik araştırmalar, evlilik törenlerinin yalnızca 

kültürel değil, aynı zamanda ekonomik ve sosyal işlevler de 

taşıdığını ortaya koymaktadır (Abdula Nazare, 2025, s. 7). Tören 

sırasında yapılan hediyeler, mübadeleler ve toplu yemekler, aileler 

arası bağları pekiştirmiş ve toplumun sosyal düzenini 

güçlendirmiştir (Məmmədova, 2025, s. 8). 

Ayrıca, bazı kaynaklar ölü evlilikler ve levirat uygulamaları 

gibi özel ritüellerin de törenlerin bir parçası olduğunu belirtmektedir 

(Kütük, 2022, s. 50). Bu uygulamalar, özellikle dul kadınların 

korunması ve aile kaynaklarının yönetilmesi açısından önemliydi. 

Böylece evlilik törenleri, bireysel bir kutlamadan öte toplumsal, 

ekonomik ve kültürel boyutları bir arada barındıran çok yönlü 

etkinlikler haline gelmiştir (Golden, 1992, s. 60). 

Eski Türk toplumunda evlilik törenleri ve gelenekleri, 

yalnızca bireysel birlikleri değil, aynı zamanda toplumsal düzeni, 

kültürel değerlerin aktarımını ve aileler arası dayanışmayı sağlayan 

merkezi bir mekanizma olarak işlev görmüştür (Findley, 2005, s. 66; 

Məmmədova, 2025, s. 9). Bu törenler, evliliği sadece aile birliği 

değil, toplumun bütününü ilgilendiren çok boyutlu bir kurum haline 

getirmiştir (Sinor, 1990, s. 82). 

 

4.Eski Türklerde Aile ve Evliliğin Toplumsal Etkileri 

Eski Türk toplumunda aile, sadece biyolojik bir birlikten 

ziyade, toplumsal düzeni ve kültürel değerlerin devamını sağlayan 

merkezi bir yapı olarak işlev görmüştür (Kafesoğlu, 1980, s. 145). 

Aile ve evlilik kurumları, bireylerin sosyal statülerini belirlemekle 

kalmamış, aynı zamanda toplumun ekonomik, siyasi ve kültürel 

örgütlenmesinde de temel rol oynamıştır (Golden, 1992, s. 62). 

Toplumsal dayanışmanın temel unsurlarından biri olarak aile, 

üretim ve kaynak paylaşımında kritik bir birim olmuştur. Göçebe ve 

--152--



yerleşik topluluklarda aileler, hem ekonomik üretim hem de hayvan 

ve toprak yönetiminde kolektif sorumluluklar üstlenmişlerdir 

(Findley, 2005, s. 67). Bu işlev, aileyi sadece bireysel bir yapı değil, 

toplulukların sürdürülebilirliğini sağlayan bir mekanizma haline 

getirmiştir (Sinor, 1990, s. 85). 

Evlilik, toplum içindeki hiyerarşi ve statüyü belirlemede de 

önemli bir araç olmuştur. Poligami, akraba içi evlilikler ve levirat 

gibi uygulamalar, aileler arasında siyasi ve ekonomik ittifakların 

kurulmasına hizmet etmiş, böylece toplumsal denge ve işbirliği 

sağlanmıştır (Kütük, 2022, s. 52). Bu uygulamalar, yalnızca ailelerin 

değil, tüm boy veya kabile yapısının toplumsal düzenini 

güçlendirmiştir (Roux, 1994, s. 74). 

Ailenin toplumsal etkisi, çocuk yetiştirme ve kültürel aktarım 

işlevi ile de kendini göstermiştir. Çocuklar, toplumsal normları, 

ahlaki değerleri ve kültürel ritüelleri aile içinde öğrenmiş, bu sayede 

kültürel süreklilik sağlanmıştır (Özbaran, 2010, s. 87). Düğün 

törenleri, başlık parası ve ritüel uygulamalar gibi kültürel araçlar, 

toplumsal normların ve değerlerin yeni nesillere aktarılmasını 

güvence altına almıştır (Məmmədova, 2025, s. 10). 

Ekonomik açıdan evlilik, aileler arasında kaynak paylaşımı 

ve mülkiyet ilişkilerini düzenlemiş, toplumsal iş bölümünü 

sistemleştirmiştir (Akın, 2005, s. 101). Başlık parası, hediyeleşme ve 

düğün törenleri, yalnızca sembolik bir işlev görmemiş, aynı zamanda 

toplumsal statü ve ekonomik güç göstergesi olarak aileler arası 

ilişkileri pekiştirmiştir (Golden, 1992, s. 65). Siyasi etkiler 

açısından, evlilikler kabileler ve boylar arası ittifakların 

kurulmasında kullanılmıştır. Özellikle güçlü aileler ve liderler, 

evlilikleri toplumsal güçlerini artırmak ve müttefik ilişkilerini 

sağlamlaştırmak için bir araç olarak değerlendirmişlerdir 

(Thompson, 2002, s. 65). Bu durum, evliliği sadece bireysel bir 

tercih değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir strateji haline 

getirmiştir (Sinor, 1990, s. 88). 
--153--



Toplumsal etkiler arasında cinsiyet rolleri ve görev dağılımı 

da önemli bir yer tutmuştur. Kadın ve erkek, aile içindeki üretim, 

yönetim ve toplumsal sorumlulukları evlilik ve aile yapısı 

aracılığıyla öğrenmiş, böylece toplumsal hiyerarşi ve düzen 

korunmuştur (Roux, 1994, s. 77). Kadınlar, düğün törenleri ve 

ritüeller aracılığıyla toplumsal normları içselleştirmiş ve yeni 

nesillere aktarmada merkezi bir rol üstlenmişlerdir (Məmmədova, 

2025, s. 12). Eski Türklerde aile ve evlilik bireysel birlik ve 

toplumsal dayanışmayı sağlamak, kültürel değerleri aktarmak, 

ekonomik ve siyasi ilişkileri düzenlemek, evlilik ve aile kurumunun 

toplumsal etkilerinin başlıca boyutlarıdır (Findley, 2005, s. 70; 

Kafesoğlu, 1980, s. 148). Bu çok boyutlu yapı, aile ve evliliği eski 

Türk toplumunda merkezi ve vazgeçilmez bir toplumsal kurum 

haline getirmiştir (Golden, 1992, s. 67). 

 

5.Eski Türk Ailesinde Çocukların Yeri ve Önemi 

Eski Türk toplumunda çocuk, aile biriminin hem biyolojik 

hem de toplumsal sürekliliğini sağlayan temel bir unsur olarak 

görülmüştür (Kafesoğlu, 1980, s. 152). Çocuk, yalnızca bireysel bir 

varlık olarak değil, aynı zamanda ailenin sosyal statüsünü, ekonomik 

üretkenliğini ve kültürel mirasını devam ettiren bir aktör olarak 

değerlendirilmiştir (Golden, 1992, s. 70). Bu nedenle çocuk 

yetiştirme süreci, aile ve toplum açısından stratejik bir öneme sahip 

olmuş ve toplumsal normlar, ekonomik ihtiyaçlar ve kültürel 

değerler çerçevesinde sistematik biçimde yürütülmüştür (Özbaran, 

2010, s. 95). Eski Türk ailelerinde çocuk, aile biriminin devamını 

sağlayan bir unsur olarak saygı ve özenle büyütülmüş, ailenin sosyal 

ve ekonomik gücü ile doğrudan ilişkili bir statüye sahip olmuştur 

(Tekin, 1992, s. 72; Sinor, 1990, s. 92). Cinsiyete bağlı olarak farklı 

roller üstlenen çocuklar, erkekler ekonomik üretime ve toplumsal 

sorumluluklara hazırlanırken, kız çocuklar ev içi görevler ve kültürel 

--154--



normların aktarımı konusunda eğitim görmüşlerdir (Roux, 1994, s. 

80; Məmmədova, 2025, s. 15). 

Eğitim ve sosyalleşme süreçleri, eski Türk toplumunda hem 

aile içi hem de toplumsal düzeyde planlı bir biçimde yürütülmüştür. 

Çocuklar, ebeveynlerinden ve aile büyüklerinden aldıkları bilgiler 

aracılığıyla toplumsal normları, kültürel değerleri ve davranış 

biçimlerini öğrenmişlerdir (Özbaran, 2010, s. 98). Bu öğrenme 

süreçleri, sözlü gelenekler, atasözleri, hikâyeler ve ritüeller gibi 

araçlarla desteklenmiş, çocukların hem bireysel kimlik hem de 

toplumsal kimlik kazanması sağlanmıştır (Baykara, 2019, s. 63; 

Levi, 2017, s. 355). Çocuklar, erken yaşlardan itibaren aile 

ekonomisine katkı sağlamak amacıyla üretim süreçlerine dahil 

edilmişler, hayvancılık, tarım ve el işleri gibi faaliyetlerde görev 

alarak toplumsal iş bölümünü öğrenmişlerdir (Findley, 2005, s. 72; 

Akın, 2005, s. 105). Bu uygulamalar, çocuğun bireysel sorumluluk 

bilincini geliştirmesine ve toplumsal dayanışmayı içselleştirmesine 

imkân tanımıştır (Golden, 1992, s. 73). 

Kültürel ve dini açıdan, çocuklar eski Türk toplumunda 

değerlerin ve ritüellerin aktarılmasında merkezi bir role sahiptir. 

Dini törenler, doğum kutlamaları, düğünler ve diğer ritüel 

uygulamalar aracılığıyla çocuklar toplumun ahlaki ve kültürel 

normlarını erken yaşta öğrenmiş, bu normların sonraki kuşaklara 

aktarılmasında aktif bir rol üstlenmişlerdir (Məmmədova, 2025, s. 

18; Thompson, 2002, s. 68). Bu ritüeller ve kültürel uygulamalar, 

çocuğun toplumsal aidiyet duygusunu güçlendirmiş ve kültürel 

sürekliliğin korunmasını sağlamıştır (Roux, 1994, s. 85). 

Çocuğun sosyalizasyon süreci, aile ve toplum tarafından 

belirlenen kurallar ve disiplin mekanizmaları çerçevesinde 

yürütülmüştür. Ebeveynler ve aile büyükleri, çocukların 

davranışlarını şekillendirmek ve toplumsal normlara uyum 

sağlamalarını güvence altına almak amacıyla sistematik denetim 

yöntemleri kullanmışlardır (Özbaran, 2010, s. 101; Kafesoğlu, 1980, 
--155--



s. 155). Bu süreç, çocuğun sadece bireysel gelişimini değil, aynı 

zamanda toplumsal sorumluluklarını da bilinçli bir şekilde 

öğrenmesini sağlamıştır (Sinor, 1990, s. 95). Çocuklar, aile içi 

ilişkilerde ve sosyal etkileşimlerde aktif rol oynayarak aileyi temsil 

etme ve toplumsal normların sürdürülmesi görevini üstlenmişlerdir 

(Roux, 1994, s. 80; Məmmədova, 2025, s. 20). Erkek çocuklar, 

toplumsal sorumluluk ve üretkenlik süreçlerine hazırlık yaparken, 

kız çocuklar kültürel değerlerin aktarımında ve ev içi görevlerde 

merkezi bir rol üstlenmiştir (Levi, 2017, s. 358). 

Dolaysıyla Eski Türk ailesinde çocuk, sadece biyolojik bir 

birey olarak değil, ekonomik, kültürel, sosyal ve toplumsal 

sürekliliğin teminatı olarak görülmüştür. Çocuk, aile ve toplum 

içindeki sosyalizasyon süreçlerinin merkezinde yer almış, toplumsal 

normların, kültürel değerlerin ve ekonomik üretim süreçlerinin 

sürekliliğini sağlamıştır (Golden, 1992, s. 70; Findley, 2005, s. 74). 

Eski Türk toplumunda çocuğun aile içindeki yeri, hem bireysel 

kimliğin şekillendirilmesi hem de toplumsal ve kültürel işlevlerin 

yerine getirilmesi açısından stratejik bir öneme sahip olmuştur 

(Məmmədova, 2025, s. 22; Baykara, 2019, s. 67). Dolayısıyla, aile 

ve evlilik kurumları ile çocuk yetiştirme süreçleri iç içe geçmiş ve 

çocuk, eski Türk toplumunun ekonomik, kültürel, sosyal ve 

toplumsal sürekliliğini sağlayan çok boyutlu bir aktör olarak 

değerlendirilmiştir (Kafesoğlu, 1980, s. 158; Özbaran, 2010, s. 105). 

 

6.Sonuç ve Değerlendirme 

Eski Türk toplumunda aile ve evlilik kurumları, yalnızca 

bireysel birlikleri değil, toplumsal yapıların bütününü biçimlendiren 

karmaşık ve çok katmanlı bir toplumsal mekanizma olarak işlev 

görmüştür (Kafesoğlu, 1980, s. 145; Golden, 1992, s. 62). Bu 

kurumlar, tarihsel süreç içerisinde hem ekonomik hem de kültürel 

sürekliliği güvence altına alan merkezi yapılar olarak ön plana 

--156--



çıkmıştır (Findley, 2005, s. 67; Sinor, 1990, s. 85). Aile, bireylerin 

toplumsal normları ve kültürel değerleri içselleştirdiği bir eğitim ve 

sosyalleşme birimi olmuş, çocukların yetiştirilmesinde ve toplumsal 

rollerin öğretilmesinde merkezi bir konum üstlenmiştir (Özbaran, 

2010, s. 87; Məmmədova, 2025, s. 10). Bu açıdan aile, yalnızca 

biyolojik bir birim değil, aynı zamanda toplumsal düzenin ve 

kültürel sürekliliğin güvence mekanizması olmuştur (Tekin, 1992, s. 

68; Roux, 1994, s. 70). 

Evlilik kurumunun toplumsal işlevi, bireysel birliklerin 

ötesine geçerek ekonomik, politik ve kültürel düzlemlerde çok 

boyutlu bir etki alanı yaratmıştır (Golden, 1992, s. 56; Thompson, 

2002, s. 65). Farklı evlilik biçimleri—monogami, poligami, akraba 

içi evlilikler ve levirat—toplumun hiyerarşik yapısını güçlendiren, 

ekonomik dayanışmayı ve sosyal düzeni koruyan araçlar olarak 

kullanılmıştır (Kütük, 2022, s. 52; Sinor, 1990, s. 85). Poligami ve 

stratejik evlilik uygulamaları, yalnızca aileler arasında değil, boylar 

ve kabileler arası ittifakların kurulmasında da kritik bir rol üstlenmiş, 

evliliği toplumsal ve politik bir strateji haline getirmiştir (Golden, 

1992, s. 56; Findley, 2005, s. 66; Levi, 2017, s. 349). 

Evlilik törenleri ve gelenekleri, bu kurumun toplumsal, 

kültürel ve ekonomik işlevlerini görünür kılan araçlar olarak ön 

plana çıkmıştır (Məmmədova, 2025, s. 5; Kütük, 2022, s. 48). Düğün 

törenleri, başlık parası, hediyeler ve ritüeller, yalnızca aileler arası 

ekonomik dengeyi sağlamakla kalmamış, aynı zamanda toplumun 

kültürel normlarının pekiştirilmesine hizmet etmiştir (Akın, 2005, s. 

98; Golden, 1992, s. 58). Bu ritüeller, genç kuşakların toplumsal 

rollerini öğrenmesi, kültürel değerleri içselleştirmesi ve bireysel 

sorumluluk bilincini geliştirmesi açısından merkezi bir işlev 

üstlenmiştir (Özbaran, 2010, s. 81; Roux, 1994, s. 70). 

Ekonomik açıdan evlilik, toplumsal kaynakların yönetimi ve 

üretim faaliyetlerinin düzenlenmesinde merkezi bir işlev 

üstlenmiştir (Akın, 2005, s. 101). Başlık parası ve hediyeler hem 
--157--



sembolik hem de ekonomik bir denge unsuru olarak işlev görmüş, 

aileler arası dayanışmayı ve mülkiyet ilişkilerini düzenlemiştir 

(Golden, 1992, s. 65; Baykara, 2019, s. 58). Böylece evlilik, 

ekonomik işlevsellik ve toplumsal uyumun sağlanmasında kritik bir 

mekanizma haline gelmiştir (Levi, 2017, s. 360). 

Siyasi düzlemde, evlilikler kabileler ve boylar arasında 

ittifaklar kurmak, güç ilişkilerini düzenlemek ve toplumsal 

hiyerarşiyi korumak için kullanılmıştır (Thompson, 2002, s. 65; 

Sinor, 1990, s. 88). Özellikle güçlü aileler, evlilikleri toplumsal ve 

politik güçlerini pekiştirmek için stratejik bir araç olarak 

değerlendirmiştir (Golden, 1992, s. 61; Findley, 2005, s. 68). Bu 

durum, evliliğin bireysel bir karar olmaktan öte, toplumsal düzenin 

ve siyasi denge mekanizmalarının bir parçası olduğunu 

göstermektedir (Kütük, 2022, s. 50). 

Çocuk, Eski Türk ailesinde aile ve evlilik kurumlarının 

merkezinde yer almış, hem aile hem de toplum açısından stratejik bir 

öneme sahip olmuştur (Kafesoğlu, 1980, s. 152; Golden, 1992, s. 

70). Çocuklar, toplumsal normları, kültürel değerleri ve ekonomik 

üretim süreçlerini erken yaşta öğrenmiş, aile ve toplumun 

sürekliliğini sağlayan bir aktör olarak yetiştirilmiştir (Özbaran, 

2010, s. 98; Levi, 2017, s. 355). Erkek çocuklar ekonomik üretime 

ve toplumsal sorumluluklara hazırlanırken, kız çocuklar kültürel 

normların aktarımı ve ev içi görevlerde merkezi bir rol üstlenmiştir 

(Roux, 1994, s. 80; Məmmədova, 2025, s. 15). 

Çocuğun sosyalizasyonu, aile ve toplum tarafından 

belirlenen disiplin mekanizmaları ve ritüeller aracılığıyla sağlanmış, 

çocuk toplumsal rollerini öğrenmiş ve toplumsal normlara uyum 

sağlamıştır (Özbaran, 2010, s. 101; Sinor, 1990, s. 95). Eğitim ve 

sosyalleşme süreçleri, kültürel değerlerin aktarılması ve bireysel 

kimliğin şekillenmesinde merkezi bir işlev üstlenmiş, çocuklar hem 

aile hem de toplum için üretken ve bilinçli bireyler olarak 

yetiştirilmiştir (Baykara, 2019, s. 63; Findley, 2005, s. 72). 
--158--



Toplumsal cinsiyet rolleri, görev dağılımı ve kültürel aktarım 

süreçleri, aile ve çocuk arasındaki etkileşimle pekişmiş, kadın ve 

erkek, evlilik ve aile içi sorumluluklar aracılığıyla toplumsal 

rollerini öğrenmiş ve toplumsal düzenin devamını sağlamıştır (Roux, 

1994, s. 77; Məmmədova, 2025, s. 20). Bu çerçevede çocuk, 

yalnızca bireysel gelişimi için değil, aynı zamanda toplumsal ve 

kültürel sürekliliğin sağlanması için de kritik bir aktör olarak 

değerlendirilmiştir (Golden, 1992, s. 73; Kafesoğlu, 1980, s. 158). 

Eski Türklerde aile ve evlilik kurumları ile çocuk yetiştirme 

süreçleri birbirine sıkı sıkıya bağlı çok boyutlu bir yapı oluşturmuş, 

ekonomik, kültürel, sosyal ve politik alanlarda toplumsal sürekliliğin 

temel mekanizmaları olarak işlev görmüştür (Abdula Nazare, 2025, 

s. 165; Levi, 2017, s. 360; Kütük, 2022, s. 50). Çocuk, aile ve evlilik 

kurumlarının merkezinde yer alarak, toplumsal normların, kültürel 

değerlerin ve ekonomik üretim süreçlerinin aktarılmasını sağlamış 

ve eski Türk toplumunun bütünsel yapısının korunmasında kritik bir 

rol üstlenmiştir (Məmmədova, 2025, s. 22; Özbaran, 2010, s. 105). 

Bu bütünleşik yapı, aile, evlilik ve çocuk ilişkilerinin, eski Türk 

toplumunun sosyal, kültürel, ekonomik ve politik sisteminin temel 

yapıtaşları olarak değerlendirilmesini gerektirmektedir (Golden, 

1992, s. 68; Findley, 2005, s. 72).x 

 

--159--



Kaynakça 

Abdula Nazare, L. (2025). Marriage practices and social 

continuity among Turkic peoples: An anthropological perspective. 

International Journal of Social Science Studies, 12(1), 165-177. 

Akın, H. (2005). Türk kültüründe aile ve toplumsal yapı. 

Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları. 

Akın, Y. (2005). Türklerde aile ve toplumsal yapı. Kitap 

Yayınları. 

Aksoy, İ. (2011). Türklerde aile ve çocuk eğitimi. The 

Journal of International Social Research, 4(16), 45-52. 

Bang, W., & Arat, R. R. (1936). Oğuz Kağan destanı. Devlet 

Matbaası. 

Baykara, F. (2019). Eski Türk toplumunda aile ve çocuk. 

İstanbul: Tarih Vakfı Yayınevi. 

Baykara, M. (2019). Göçebe Türklerde aile ve sosyal 

ilişkiler. Ankara: Ankara Üniversitesi Yayınları. 

Dündar, F. (2025). Türk-İslâm kültüründe aile: Tarihsel ve 

sosyolojik bir inceleme. Pamukkale Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, 12(3), 19-45. 

Ergin, M. (2019). Dede Korkut kitabı (26. bs.). Boğaziçi 

Yayınları. 

Findley, C. V. (2005). The Turks in world history. Oxford: 

Oxford University Press. 

Golden, P. B. (1992). An introduction to the history of the 

Turkic peoples. Wiesbaden: Harrassowitz Verlag. 

Hale, W. (2018). Turkic societies and social organization: A 

historical perspective. London: Routledge. 

--160--



İnalcık, H. (2009). Devlet-i Aliyye: Osmanlı İmparatorluğu 

üzerine araştırmalar I. İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları. 

Kafesoğlu, İ. (1980). Türk millî kültürü ve toplumsal yapısı. 

İstanbul: Remzi Kitabevi. 

Kaplan, M. (2011). Türk destanında alp tipi. Dergâh 

Yayınları. 

Kara, H. (2019). Eski Türklerde toplumsal yapı ve aile 

kurumu. Ankara: Akademik Araştırmalar Yayınları. 

Kreiser, K. (1995). The Islamic conquests and the formation 

of Turkish societies. London: Routledge. 

Kütük, B. (2022). Levirate marriage practices among Turkic 

and Mongol societies. Central Asian Studies Journal, 14(2), 43-51. 

Kütük, F. (2022). Orta Asya Türk toplumlarında evlilik ve 

aile kurumları. Ankara: Akademi Yayıncılık. 

Levi, M. (2017). Marriage, kinship, and social cohesion in 

Central Asian nomadic societies. Journal of Anthropological 

Research, 73(3), 345-367. 

Levi, S. (2017). Children and society in ancient Turkic 

nomadic cultures. Journal of Eurasian Studies, 8(4), 345-362. 

Mandaloğlu, M. (2022). Eski Türklerde aile ve evlilik 

anlayışı. Genel Türk Tarihi Araştırmaları Dergisi, 4(8), 481-498. 

Məmmədova, F. (2025). Rituals and marriage in Central 

Asian Turkic societies. ISPEC Journal of Social Sciences and 

Humanities, 9(1), 1-15. 

Məmmədova, N. (2025). Eski Türklerde aile ve kültürel 

normlar. Baku: Bakı Universiteti Yayınları. 

--161--



Onay, İ. (2012). Eski Türk toplumunda aile düzeni ve bunun 

dinî ve siyasî hayata yansımaları. Journal of Academic Social 

Science Studies, 5(6), 347-357. 

Ögel, B. (2014). Türk kültürünün gelişme çağları. . Türk 

Tarih Kurumu Yayınları. 

Özbaran, S. (2010). Tarih, tarihçi ve toplum. İstanbul: Tarih 

Vakfı Yurt Yayınları. 

Özbaran, S. (2010). Türklerde aile yapısı ve toplumsal 

işlevleri. Ankara: Atatürk Kültür Merkezi Yayınları. 

Özkan, A. (2018). Orta Asya Türk toplumlarında sosyal yapı 

ve aile. Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları. 

Roux, J. P. (1994). Türklerin tarihi: Pasifik’ten Akdeniz’e 

2000 yıl (A. Kazancıgil, Çev.). İstanbul: Kabalcı Yayınları. 

Roux, V. (1994). Nomads and social structures in Central 

Asia. London: Routledge. 

Sinor, D. (1990). The Cambridge history of early Inner Asia. 

Cambridge: Cambridge University Press. 

Taşbaş, E. (2019). The Turkic kinship system. Acta Orientalia 

Academiae Scientiarum Hungaricae, 72(2), 245-258. 

Tekin, T. (1992). Orhun yazıtları. Ankara: Türk Tarih 

Kurumu Yayınları. 

Tekin, T. (1992). Eski Türk toplumu ve aile. Ankara: Türk 

Tarih Kurumu Yayınları. 

Thompson, C. (2002). Nomadic cultures and social structures 

in Central Asia. Brill Academic Publishers. 

Thompson, E. (2002). Marriage and kinship in Central Asian 

societies. New York: Palgrave Macmillan. 

--162--



Tishin, V. V. (2019). A study of the ancient Turks family. 

Social Evolution & History, 18(2), 5-12. 

Vovin, A., & McCraw, D. (2011). Old Turkic kinship terms 

in early Middle Chinese. Yearbook of Turkic Studies, 59(1), 105-

116. 

 

 

--163--




