


BİDGE Yayınları

Sanatsal İfadenin Ontolojisi

Editör: M.YEŞİM YORULMAZ

ISBN: 978-625-8673-41-8

1. Baskı 
Sayfa Düzeni: Gözde YÜCEL
Yayınlama Tarihi: 2025-12-25
BİDGE Yayınları

Bu eserin bütün hakları saklıdır. Kaynak gösterilerek tanıtım için 
yapılacak kısa alıntılar dışında yayıncının ve editörün yazılı izni 
olmaksızın hiçbir yolla çoğaltılamaz.

Sertifika No: 71374
Yayın hakları © BİDGE Yayınları
www.bidgeyayinlari.com.tr - bidgeyayinlari@gmail.com
Krc Bilişim Ticaret ve Organizasyon Ltd. Şti. 
Güzeltepe Mahallesi Abidin Daver Sokak Sefer Apartmanı No: 7/9 Çankaya / 
Ankara



 ÖNSÖZ 

Sanat, yüzyıllar boyunca dünyayı bir temsil aracı olarak kurgulasa da modern ve çağdaş 

pratikler bizi yüzeyin ötesine, görünmeyenin ve duyumsananın derinliklerine davet etmektedir. 

Elinizdeki bu çok disiplinli eser; nesneden doğaya, ışıktan melankoliye ve bedenden arzuya 

uzanan geniş bir yelpazede, sanatın insan deneyimiyle kurduğu karmaşık bağları mercek altına 

alıyor. Her biri kendi alanında derinleşen beş farklı yazar, okuyucuyu sanat tarihinin ve güncel 

estetik arayışların gizli koridorlarında bir yolculuğa çıkarıyor. 

Kitabın bölümlerinden birinde Ahmet Sait Yıldız, "Görünmeyenin İzi" başlığı altında 

fotoğrafın pozitivist tarihine sarsıcı bir itiraz yükseltiyor. Yıldız, kamerayı sadece dış dünyayı 

kopyalayan mekanik bir araç olmaktan çıkarıp, zamanın, ölümün ve fizikötesinin izini süren bir 

"hayalet kayıt cihazı" olarak tanımlarken; ışığın zihinsel süreçleri ve görünmez akışları nasıl 

somutlaştırdığını tartışıyor. 

Görünmez olanın peşindeki bu arayış, Azize Reva Boynukalın’ın ekolojik perspektifiyle 

gezegensel bir boyuta taşınıyor. Boynukalın, Antroposen çağının krizleri eşliğinde, insan 

algısının sınırlarını aşan "Görünmeyen Ekosistemleri" mercek altına alır. 

Mikroorganizmalardan yeraltı ağlarına kadar, doğanın sunduğu ancak gözün her zaman 

seçemediği karmaşık yapıları duyumsamanın estetiğini analiz ederek, ekolojik sanatı doğrudan 

bir deneyim alanına dönüştürüyor.  

Elif Anbarpınar’ın ele aldığı bölümde, günümüz dijital kültüründe verinin sonsuz akışı, 

beraberinde erişilemeyen ve unutulmuş devasa bir dijital tortu katmanı oluşturmaktadır. Bu 

çalışma, "dijital arkeoloji" kavramını bir sanat pratiği olarak ele alarak; sanatçıların bu veri 

enkazını nasıl bir kazı alanı ve estetik bir unsur olarak yeniden dolaşıma soktuklarını 

incelemektedir. Medya arkeolojisi kuramları ışığında Jodi, Rosa Menkman, Trevor Paglen ve 

Burak Arıkan’ın yapıtları üzerinden yürütülen analizler, teknolojinin pürüzsüz arayüzlerinin 

ardındaki maddi, teknik ve politik katmanları ifşa etmektedir. Metin, dijitalin sadece kod 

düzeyinde kalmadığını, dosya formatlarından okyanus tabanındaki kablolara kadar uzanan 

geniş bir "arşivsel estetik" ve "derin zaman" perspektifi sunduğunu ortaya koymaktadır. 

Nihayetinde bu araştırma, yeni medya sanatının teknolojiyi kutlayan bir vitrin olmanın 

ötesinde, ideolojik yapıları açığa çıkaran eleştirel bir karşı-hafıza mekanizması olarak işlev 

gördüğünü vurgulamaktadır 

Erdem Oğuz bu kitapta, 21. yüzyılın ilk çeyreğinde çağdaş sanatın değer bulma dinamiklerini, 

estetik özerklik idealinden koparak toplumsal, kurumsal ve teknolojik ağlar içinde yeniden 

tanımlanan hibrit bir yapı üzerinden ele almaktadır. Geleneksel sanat kuramlarının görsel 

niteliklere dayalı açıklamalarının yetersiz kaldığı günümüz ekosisteminde, değerin artık eserin 

"içinde" saklı bir öz değil, farklı aktörlerin yürüttüğü kolektif müzakerelerin ve dijital dolaşım 

rejimlerinin bir sonucu olduğu savunmaktadır. Metin, küratoryel çerçevelerden yapay zekâ 

temelli üretimlere, finansal spekülasyon araçlarından Türkiye bağlamındaki kurumsal hamilik 

stratejilerine kadar geniş bir yelpazeyi nitel ve eleştirel bir yaklaşımla analiz ederek, sanatın 

yaşadığı bu paradigmatik kırılmayı bütüncül bir perspektifle ortaya koymaktadır. 

Ersoy Yılmaz ise 19. yüzyıl sonu Avrupa’sına odaklanarak, Art Nouveau porselen figürleri 

üzerinden kadın bedeninin bir "estetik tüketim nesnesine" dönüşüm sürecini analiz ediyor. 

Yılmaz, zanaatın endüstriyle, bedenin ise arzu ve modernite çelişkileriyle kurduğu gerilimli 

ilişkiyi sosyolojik bir derinlikle ele alıyor. 



Funda Çetgin, heykel sanatının geleneksel sınırlarından sıyrılarak gündelik nesneye yöneldiği 

süreci, "hazır nesnenin birim tekrarı" üzerinden okuyor. Marcel Duchamp’tan günümüze 

uzanan bu çizgide Çetgin; sıradan objelerin kümülatif bir araya gelişle nasıl güçlü birer 

kavramsal anlatıya dönüştüğünü ve sanatın "değer" algısını nasıl yeniden kurguladığını 

inceliyor. 

Metin Uçar, bakışımızı modern sanatın öncüsü Paul Cezanne’ın otoportrelerine çevirerek, 

dehanın ve yaratıcılığın kaynağı olan melankolinin izini sürüyor. Uçar’ın psikanalitik 

incelemesi, sanatçının fırça darbelerinde somutlaşan yalnızlığın, aslında modern bireyin 

trajedisini ve sessizliğini fısıldadığını gözler önüne seriyor. 

Son olarak Fatih Başbuğ ve Zuhal Başbuğ’un kaleme aldıkları bölümde, Giorgio Vasari’nin 

başlattığı ve sanatçıyı "ilahi bir lütuf" ile donatılmış mistik bir deha olarak kurgulayan 

geleneksel sanat tarihi anlatısını, Linda Nochlin ve Pierre Bourdieu’nün eleştirel 

perspektifleriyle yapısöküme uğratmaktadır. Sanatın toplumsal koşullardan azade, tanrısal bir 

ilhamla ortaya çıktığına dair mitsel inanç reddedilerek; sanatçı kimliğinin aslında belirli 

toplumsal kurumlar, eğitim mekanizmaları ve ideolojik inşalar tarafından şekillendirilen bir 

"kültür üreticisi" olduğu vurgulanmaktadır. Nochlin’in kadın sanatçıların karşılaştığı anatomi 

eğitimi ve akademi üyeliği gibi yapısal engellere dair analizleri, dehanın ancak belirli kurumsal 

imtiyazlarla var olabildiğini kanıtlarken; Bourdieu’nün "alan" ve "kültürel sermaye" 

kavramları, sanatsal başarının sınıfsal ve ekonomik arka planını deşifre etmektedir. Sonuç 

olarak metin, "büyük sanatçı" imgesinin arkasındaki güç ilişkilerini ve dışlama 

mekanizmalarını görünür kılarak, sanat tarihini bireysel başarıların kronolojisi olmaktan çıkarıp 

bir temsil mücadelesi alanı olarak yeniden tanımlamaktadır 

Bu kitap, sadece sanatsal formları değil, bu formların ardındaki düşünsel ve duyusal evrenleri 

keşfetmek isteyenler için bütüncül bir rehber niteliğindedir. 

Bu çalışmada bir araya gelen metinler, bizlere sanatın durağan bir estetik nesne değil, sürekli 

devinim halinde olan bir anlamlar bütünü olduğunu bir kez daha kanıtlamıştır. Fotoğrafın 

karanlık odasındaki "hayaletlerden" doğanın görünmez ağlarına, Cezanne’ın melankolik 

fırçasından Art Nouveau’nun arzu nesnelerine ve gündelik objelerin ritmik tekrarına uzanan bu 

incelemeler, aslında tek bir gerçeğe işaret etmektedir: Sanat, dünyayı görme değil, dünyayı 

"anlama" biçimimizdir. 

Yazarlarımız, plastik sanatlar disiplininin araçlarını kullanarak görünenin ardındaki saklı 

hikâyeleri deşifre etmiş, izleyiciyi ve okuyucuyu sadece bir seyirci olmaktan çıkarıp, anlamın 

inşasında aktif bir paydaş kılmışlardır. Nesnenin, bedenin, ışığın ve doğanın sanat aracılığıyla 

kazandığı yeni kimlikler, geleceğin estetik dilini inşa ederken bizlere rehberlik edecektir. 

Geleceğin sanat ekosistemini ve estetik algısını şekillendiren bu kapsamlı derleme, çağdaş 

sanatın biçimsel sınırlarını aşarak toplumsal, teknolojik ve ekolojik katmanlarla nasıl yeniden 

inşa edildiğini disiplinlerarası bir perspektifle gözler önüne sermektedir. 21. yüzyılın ilk 

çeyreğinde sanatın değer bulma dinamiklerinden hazır nesnenin heykel sanatındaki birim 

tekrarına, deha mitinin yapısökümünden, dijital arkeoloji ve arşivsel estetiğin sunduğu 

görünmeyen ekosistemlerin duyumsanabilir kılınmasına ve fotoğrafın ontolojik sınırlarını 

zorlayan ruh fotoğrafçılığına kadar geniş bir yelpazede güncel tartışmaları bir araya 

getirmektedir. Okuyucu, piyasa meşruiyetinin, dijital çürümenin, ilişkisel ağların ve bedensel 

duyumsamanın kesişim noktasında sanatın "ne olduğu" sorusundan ziyade, hangi koşullarda ve 

nasıl bir varlık kazandığına dair derinlikli bir analize davet edilmektedir. 



Görünmeyeni duyumsamaya, sıradanı sıra dışı kılmaya ve sanatsal ifadenin ontolojisini 

oluşturan o kurumsal ve duyusal temelleri birer farkındalık gücüne dönüştürmeye devam 

ettiğimiz sürece, sanatın hakikatle kurduğu o eşsiz bağ hiç kopmayacaktır. 

 

 

                                                                                                                        Dr. Öğr. Üyesi M. Yeşim Yorulmaz 



İÇİNDEKİLER

GÖRÜNMEYENİN İZİ: ALTERNATİF FOTOĞRAF, RUH VE
DÜŞÜNCE FOTOĞRAFÇILIĞI .................................................. 1

AHMET SAİT YILDIZ

GÖRÜNMEYEN EKOSİSTEMLERİ DUYUMSAMANIN
ESTETİĞİ ................................................................................... 30

AZİZE REVA BOYNUKALIN

DİJİTAL ARKEOLOJİ OLARAK SANAT: ARŞİVSEL
ESTETİK VE İNTERNET KALINTILARININ YENİDEN
ÜRETİMİ .................................................................................... 55

ELİF ANBARPINAR

21. YÜZYILIN İLK ÇEYREĞİNDE ÇAĞDAŞ SANATIN
ALIMLANMA VE DEĞERLEME DİNAMİKLERİ ................. 92

ERDEM OĞUZ

ART NOUVEAU PORSELEN FİGÜRLERİNDE KADIN,
ARZU VE ESTETİK TÜKETİM NESNESİ OLARAK
BEDEN ..................................................................................... 123

ERSOY YILMAZ

BAKIŞIN İNŞASI VE DÖNÜŞÜMÜ: 1970–1990 TÜRK
SİNEMASI AFİŞLERİNDE KADIN BEDENİNİN
FOTOĞRAFİK TEMSİLİ ......................................................... 153

YELİZ TUNA

Cezanne'in Melankolik Halleri .................................................. 176
METİN UÇAR

SANAT TARİHİNDE “DEHA” MİTİNİN YAPISÖKÜMÜ:
VASARI’DEN NOCHLIN’E KURUMSAL ENGELLER VE
TOPLUMSAL İNŞA ................................................................ 197

FATİH BAŞBUĞ, ZUHAL BAŞBUĞ

GÜNÜMÜZ HEYKEL SANATINDA HAZIR NESNENİN



İÇİNDEKİLER

BİRİM TEKRARI OLARAK KULLANILMASI .................... 212
FUNDA ÇETGIN



GÖRÜNMEYENİN İZİ: ALTERNATİF FOTOĞRAF, 
RUH VE DÜŞÜNCE FOTOĞRAFÇILIĞI 

 
 

AHMET SAİT YILDIZ1 

G"r"ş 

Fotoğrafın +cadı, on dokuzuncu yüzyılın poz+t+v+st b+l+m 
anlayışı +le sp+r+tüel arayışlarının tam kes+ş+m noktasında, 
modern+ten+n en büyük paradokslarından b+r+ olarak doğmuştur. 
Geleneksel sanat tar+h+ anlatıları, fotoğrafı genell+kle rasyonel aklın 
b+r zafer+, “Doğanın Kalem+” (penc+l of nature) olarak bet+mler. Bu 
bakış açısına göre kamera, +nsan öznell+ğ+nden ve el+n t+trekl+ğ+nden 
arındırılmış, dış dünyayı olduğu g+b+ kopyalayan mekan+k ve tarafsız 
b+r gözlemc+d+r (Bate, 2011: 38). Ancak bu teknoloj+k determ+n+zm, 
fotoğrafın karanlık odasında saklı kalan gölge tar+h+n+, yan+ onun 
büyüsel, s+myasal ve hayaletl+ tarafını görmezden gelme 
eğ+l+m+nded+r. Fotoğraf, +cat ed+ld+ğ+ +lk günden +t+baren sadece 
görünen yüzeyler+ değ+l aynı zamanda zamanı, ölümü ve yokluğu da 

 
1 Öğr. Gör. Ahmet Sa/t YILDIZ, Akden/z Ün/vers/tes/ Güzel Sanatlar Fakültes/ 
Fotoğraf Bölümü, Antalya, Türk/ye, ahmetsa/ty/ld/z@akden/z.edu.tr, ORCID: 
0000-0002-3287-2108 

BÖLÜM 1

--1--

mailto:ahmetsaityildiz@akdeniz.edu.tr


kaydeden b+r yas tutma aygıtı olarak +şlev görmüştür. Eduardo 
Cadava’nın Walter Benjam+n okumasında +şaret ett+ğ+ g+b+ fotoğraf 
mak+nes+ tar+h+n ışıkla yazılması sürec+n+ başlatırken, aslında özney+ 
b+r an +ç+n dondurarak onu yaşayan b+r varlıktan b+r görüntüye, yan+ 
b+r tür hayalete dönüştürür (Cadava, 2008: 43-47). Bu bağlamda 
fotoğraf, yaşamı belgelemekten z+yade ölümü paranteze alan ve 
olmuş olanı sonsuz b+r ş+md+k+ zamana hapseden spektral b+r 
teknoloj+d+r. 

On dokuzuncu yüzyılın sonlarında endüstr+ devr+m+n+n 
çarkları dönerken Avrupa ve Amer+ka’da sp+r+tüal+zm+n yüksel+şe 
geçmes+ tesadüf değ+ld+r. İnsanlık, buhar mak+neler+ ve telgraf 
teller+yle dünyayı küçültürken, eş zamanlı olarak madd+ dünyanın 
sınırlarını aşan b+r gerçekl+k arayışına g+rm+şt+r. Bu arayışta fotoğraf 
mak+nes+, paradoksal b+r b+ç+mde hem b+l+msel kanıtın hem de 
metaf+z+k +nancın en güçlü aracı hal+ne gelm+şt+r. Eğer b+l+m, 
m+kroskopla gözle görülmeyen bakter+ler+ veya teleskopla uzak 
yıldızları görünür kılab+l+yorsa; fotoğraf mak+nes+ neden +nsan 
gözünün algı eş+ğ+n+n ötes+ndek+ varlıkları, ruhları veya enerj+ler+ 
kaydedemes+n? Bu soru, fotoğrafın ontoloj+s+ne da+r der+n b+r kr+z+ 
ve aynı zamanda büyük b+r +mkanı beraber+nde get+rm+şt+r. Tom 
Patterson’un tar+hsel anal+zler+nde bel+rtt+ğ+ üzere bu dönemde 
fotoğrafçılar stüdyolarını b+rer laboratuvar olduğu kadar öte alemle 
+let+ş+m kurulan b+rer seans odasına dönüştürmüşlerd+r (Patterson, 
1973: 18). 

Bu çalışmanın temel +zleğ+n+ oluşturacak olan görünmeyen+ 
fotoğraflamak kavramı, sadece tekn+k b+r mesele değ+l, 
der+nlemes+ne felsef+ b+r sorundur. Maur+ce Merleau-Ponty’n+n geç 
dönem felsefes+nde ele aldığı Görünür +le Görünmez d+yalekt+ğ+, 
fotoğrafın bu sınır +hlal+n+ anlamlandırmak +ç+n b+ze güçlü b+r 
kavramsal çerçeve sunmaktadır. Merleau-Ponty’ye göre görünür 
olan, görünmeyenden kopuk b+r yüzey değ+ld+r; aks+ne görünmez 
olan, görünürün astarı, onun der+nl+ğ+ ve varoluş koşuludur 

--2--



(Merleau-Ponty, 2023: 180-183). Dünya, özne ve nesne arasına 
kes+n ç+zg+lerle ayrılmış b+r mekan değ+l, ten adı ver+len ortak b+r 
dokudan oluşur. Fotoğrafçı deklanşöre bastığında, sadece karşıdak+ 
nesnen+n yüzey+nden yansıyan ışığı değ+l, o anın atmosfer+n+, 
boşluğunu ve görünmeyen ten+n+ de kaydetmekted+r. 

Ruh fotoğrafçılığı ve düşünce fotoğrafçılığı prat+kler+, tam da 
Merleau-Ponty’n+n bahsett+ğ+ bu k+azma2 noktasında, yan+ gören +le 
görülen+n b+rb+r+ne geçt+ğ+ eş+kte durmaktadır. B+r medyumun 
z+hn+ndek+ +mgey+ fotoğraf plağına aktarması veya ölmüş b+r+n+n 
s+lüet+n+n k+myasal banyoda bel+rmes+; rasyonel aklın +mkansız 
ded+ğ+, ancak fenomenoloj+k deney+m+n mümkün kıldığı b+r varoluş 
alanına +şaret eder. Bu fotoğraflar, nesnel gerçekl+ğ+n b+r kopyası 
olmaktan çok öznel deney+m+n ve kolekt+f b+l+nçdışının maddeleşm+ş 
haller+d+r. Fotoğrafın gerçekl+k etk+s+, burada tersyüz ed+l+r; fotoğraf 
artık dış dünyayı kanıtlamak +ç+n değ+l, +çsel veya öte dünyasal b+r 
hak+kat+ görünür kılmak +ç+n kullanılır (Bate, 2011: 112). Bu noktada 
fotoğraf mak+nes+, opt+k b+r oyuncak olmaktan çıkar ve Henr+ 
Cart+er-Bresson’un +fades+yle b+r z+h+nsel şey hal+ne gel+r. Tufan 
Palalı’nın yorumuyla, fotoğraf gözün gördüğünü değ+l, z+hn+n 
kurguladığını ve h+ssett+ğ+n+ yüzeye taşıyan b+r eylemd+r (Palalı, 
2018: 32). Eğer fotoğraf z+h+nsel b+r şeyse, z+hn+n en der+n 
katmanlarında saklı olan +mgeler+n, arzuların ve korkuların da ışığa 
+ht+yaç duymadan, doğrudan emüls+yon üzer+nde b+r +z bırakması 
teor+k olarak fotoğrafın doğasına aykırı değ+ld+r. 

D+j+tal çağın p+ksellerden oluşan, sonsuzca man+püle 
ed+leb+l+r ve maddes+z görüntü evren+nde alternat+f fotoğraf baskı 
tekn+kler+ne (Cyanotype, Gum B+kromat, Van Dyke, vb.) dönüş, 
nostalj+k b+r hob+ olmanın ötes+nde ontoloj+k b+r terc+h olarak kabul 

 
2 Maur/ce Merleau-Ponty'n/n geç dönem felsefes/nde 'k/azma' (ch/asm), gören /le 
görülen/n, özne /le nesnen/n b/rb/r/ne dolanıklığını /fade eder. Ona göre b/z 
dünyayı görürüz çünkü dünya /le aynı 'etten' (flesh) yapılmışızdır; görme eylem/ 
tek taraflı değ/l, karşılıklı b/r dokunuştur. 

--3--



ed+lmekted+r. D+j+tal sensör, görüntüyü anlık b+r ver+ akışına (0 ve 
1’lere) dönüştürürken; analog ve alternat+f süreçler, görüntüyü 
madden+n (kağıdın, metal+n, camın) hafızasına kazımaktadır. Tül+n 
D+zdaroğlu’nun tekn+k detaylarıyla aktardığı g+b+, gümüş n+trat, 
potasyum ferr+-s+yanür veya b+kromat tuzları; ışığa, ısıya, neme ve 
hatta uygulayıcının n+yet+ne duyarlı canlı k+myasallardır. Erken 
dönem ruh fotoğrafçılarının (örneğ+n W+ll+am Mumler veya W+ll+am 
Hope) çalışmalarında kullandıkları Islak Kolodyon tekn+ğ+, doğası 
gereğ+ kusurlara, lekelere ve beklenmed+k artefaktlara açıktır. Bu 
tekn+k bel+rs+zl+k, fotoğrafın b+l+msel belge n+tel+ğ+n+ zedelemez; 
aks+ne, onu b+l+nmeyen+n sızab+leceğ+ geç+rgen b+r zar hal+ne get+r+r 
(D+zdaroğlu, 2012: 14; Patterson, 1973: 18). 

B+r fotoğraf plağının karanlık odadak+ banyo küvet+nde yavaş 
yavaş bel+rmes+, başlı başına b+r materyal+zasyon seansıdır. Beyaz 
kağıdın üzer+nde bel+ren suret k+myasal b+r reaks+yonun sonucu 
olduğu kadar, b+r varoluş çığlığıdır. H+ppolyte Baraduc’ün 
ps+k+konları, yan+ +nsan ruhunun t+treş+mler+n+ ve akışkanlarını 
kaydett+ğ+n+ +dd+a ett+ğ+ fotoğraflar, bu k+myasal hassas+yet+n en uç 
örneğ+d+r. Baraduc, fotoğraf plağını b+r ayna olarak değ+l b+r alıcı 
plaka olarak kurgulamıştır (Baraduc, 1896: 33-42). 

Görsel 1: Ps+k+konlarda Duygu Durumu, Dua 

 
Kaynak: Baraduc, H. (1896). L’ame huma;ne, Planche X  

--4--



 

 

Görsel 2: Ps+k+konlarda Duygu Durumu, Öfke 

 
Kaynak: Baraduc, H. (1896). L’ame huma;ne, Planche XI 

 

Ona göre, +nsan ruhu sürekl+ olarak b+r v+tal radyasyon 
yaymaktadır ve yeter+nce hassas b+r emüls+yon, ışık olmadan da bu 
radyasyonu kaydedeb+l+r. Bu +dd+a, fotoğrafı f+z+kten alıp metaf+z+ğe, 
opt+kten alıp ps+ş+k alana taşır. Burada, alternat+f fotoğrafçılığın el 
yapımı, dokunsal ve süreç odaklı doğası, ruhsal olanın kayded+lmes+ 
+ç+n en uygun zem+n+ hazırlar. Çünkü mak+nen+n mekan+k 
soğukluğuna karşın, el yapımı emüls+yonun organ+k yapısı, +nsan+ ve 
ruhsal olana daha yakındır. 

Ruh ve düşünce fotoğrafçılığı üzer+ne yapılan bu +nceleme, 
sadece 19. ve 20. yüzyılın başında kalmış batıl +nançların arkeoloj+s+ 

--5--



değ+ld+r. Aks+ne Susan Buck-Morss’un Görmen+n D+yalekt+ğ+’nde 
tartıştığı üzere, modern+te kend+ m+tler+n+ ve kend+ hayaletler+n+ 
yaratma kapas+tes+ne sah+pt+r (Buck-Morss, 2004: 285). Walter 
Benjam+n’+n Pasajlar Projes+’nde +z+n+ sürdüğü “fantazmagor+a”, 
modern kent+n ve teknoloj+n+n yarattığı rüya alem+n+ tasv+r eder. 
Bugün, güvenl+k kameralarından uydu görüntüler+ne, tıbb+ 
görüntülemeden sanal gerçekl+ğe kadar her yer+n görünür kılındığı 
b+r panopt+kon çağında yaşıyoruz. Ancak her şey+n görünür olması 
sırrın ve görünmeyen+n yok olduğu anlamına gelmez. Tam ters+ne, 
görünürlüğün bu kadar artması görünmeyene duyulan arzuyu ve 
+ht+yacı kamçılar. 

Alternat+f fotoğraf tekn+kler+yle üret+len ruhsal veya z+h+nsel 
+mgeler modern+ten+n bu aşırı görünürlük rej+m+ne b+r d+ren+ş noktası 
oluşturur. John Tagg’+n bel+rtt+ğ+ g+b+, fotoğrafın tar+h+ teknoloj+n+n 
değ+l, anlam üret+m+n+n ve +kt+dar +l+şk+ler+n+n tar+h+d+r (Tagg, 1988: 
63). Ruh fotoğrafçılığı +kt+darın (b+l+m+n ve rasyonal+ten+n) “gerçek 
budur” dayatmasına karşı “Hayır; başka b+r gerçekl+k daha var ve 
+şte kanıtı” d+yen anarş+k b+r görsel eylemd+r. Bu fotoğraflar 
+zley+c+y+ şüphe +le +nanç, madde +le mana ve gümüş +le ruh arasında 
b+r sarkaç g+b+ salınmaya davet eder. 

Bu araştırma boyunca ele alacağımız konular; Tom 
Patterson’un belgeled+ğ+ tar+hsel vaka anal+zler+nden, Tufan 
Palalı’nın felsef+ sorgulamalarına; Tül+n D+zdaroğlu’nun tekn+k 
reçeteler+nden, Maur+ce Merleau-Ponty’n+n fenomenoloj+s+ne 
uzanan gen+ş b+r yelpazede, fotoğrafın ötek+ yüzünü açığa çıkarmayı 
hedeflemekted+r. Alternat+f fotoğrafçılık, burada sadece estet+k b+r 
terc+h değ+l görünmeyen+n +z+n+ sürmek +ç+n seç+lm+ş metodoloj+k b+r 
yol har+tasıdır. Bu yolculuk, gümüş tuzlarının ve güneş ışığının 
rehberl+ğ+nde, +nsanın en esk+ sorusuna görsel b+r yanıt arama 
çabasıdır: Beden yok olduğunda ger+ye ne kalır? Ve bu kalan şey, b+r 
kağıt parçası üzer+nde kend+ne b+r suret bulab+l+r m+? 

--6--



 

Ruh Fotoğrafçılığının Tar"hsel ve Tekn"k Arkeoloj"s" 

On dokuzuncu yüzyıl, +nsanlık tar+h+n+n en kesk+n 
ep+stemoloj+k kırılmalarından ve paradokslarından b+r+ne ev 
sah+pl+ğ+ yapmıştır. B+r yanda sanay+ devr+m+, poz+t+v+st b+l+m 
anlayışı ve Darw+nc+ evr+m teor+s+ +le şek+llenen materyal+st b+r 
dünya görüşü hızla yüksel+rken; d+ğer yanda sp+r+tüal+zm, teosof+ ve 
okült+zme duyulan k+tlesel +lg+ rasyonel aklın sınırlarını 
zorlamaktaydı. Bu tar+hsel ger+l+m+n tam merkez+nde +se fotoğraf 
mak+nes+ duruyordu. Fotoğrafın +cadı, Doğanın Kalem+ olarak 
adlandırılan ve gerçekl+ğ+ +nsan el+n+n müdahales+ olmadan, saf ışık 
ve k+mya yoluyla kaydeden b+r muc+ze olarak karşılanmıştı. Ancak 
Eduardo Cadava’nın Walter Benjam+n’+n tar+h tezler+ üzer+nden 
yaptığı okumada +şaret ett+ğ+ üzere fotoğrafın tar+h+n ışıkla yazılması 
sürec+ aynı zamanda ölümü, yokluğu ve yası da +ç+ne alan spektral 
b+r boyuta sah+pt+r. Fotoğraf doğası gereğ+ olmuş olanı ş+md+ye 
taşırken özney+ b+r gölgeye dönüştürerek ölümsüzleşt+r+r (Cadava, 
2008). Bu bağlamda, fotoğrafın +cadından yalnızca b+rkaç on yıl 
sonra ölüler+n ruhlarını ya da gözle görülmeyen enerj+ler+ kaydetme 
+dd+asının ortaya çıkması şaşırtıcı değ+ld+r; z+ra fotoğraf başından 
ber+ ölümlü beden +le onun sonsuz +mges+ arasındak+ sınırı 
muğlaklaştıran b+r aygıttır. 

Ruh fotoğrafçılığı sadece şarlatanların saf +nsanları 
kandırmak +ç+n kurguladığı b+r oyun olarak değ+l, dönem+n 
görünürlük rej+m+ne da+r duyulan ep+stemoloj+k b+r kr+z+n tezahürü 
olarak okunmalıdır. Eğer 1895’te W+lhelm Röntgen’+n keşfett+ğ+ X-
ışınları +nsan beden+n+n +ç+n+, çıplak gözün göremed+ğ+ kem+kler+ 
fotoğraf plağı üzer+nde göstereb+l+yorsa; fotoğraf plağı neden ruhun 
eter+k maddes+n+, ektoplazmayı veya öte alem+n varlıklarını 
kaydedemes+n? Bu soru dönem+n saygın b+l+m +nsanlarını (örneğ+n 
S+r W+ll+am Crookes’u), fotoğrafçılarını ve sp+r+tüal+stler+n+ ortak b+r 

--7--



karanlık odada buluşturmuştur. Dav+d Bate’+n bel+rtt+ğ+ g+b+, 
fotoğrafın gerçekl+k etk+s+ onun toplumsal +şlev+n+ bel+rleyen en 
güçlü retor+k araçtır (Bate, 2011: 38). Ruh fotoğrafçılığında bu 
retor+k araç, kanıtlanamaz olanı kanıtlamak ve +nancı madd+ b+r 
belgeye dönüştürmek +ç+n kullanılmıştır. Bu b+l+m+n araçlarıyla 
(kamera, k+mya, karanlık oda) b+l+m+n reddett+ğ+ b+r alanı (ruh, öte 
dünya) +st+la etme g+r+ş+m+d+r. 

Ruh fotoğrafçılığının resm+ ve sansasyonel tar+h+ genell+kle 
1860’larda Boston’da, aslında b+r mücevher hakkakı olan W+ll+am 
H. Mumler’n stüdyosunda başlamaktadır. Tom Patterson’un “Yüz 
Yıl Boyunca Ruh Fotoğrafçılığı” adlı eser+nde detaylandırdığı üzere, 
Mumler’n keşf+ tamamen kazara gerçekleşm+ş b+r olaydır. Pazar 
günler+ amatör olarak fotoğrafçılıkla +lg+lenen Mumler b+r 
arkadaşının stüdyosunda kend+ portres+n+ çekmeye çalışırken 
gel+şt+rd+ğ+ plaka üzer+nde kend+s+n+nk+nden başka s+l+k, yarı şeffaf 
ve beyazımsı b+r genç kız f+gürünün daha bel+rd+ğ+n+ fark eder 
(Patterson, 1973: 18). Mumler başlangıçta bunun tem+zlenmem+ş b+r 
cam plaka üzer+ndek+ esk+ b+r görüntünün kalıntısı olduğunu düşünse 
de sp+r+tüal+st çevreler bu görüntüyü ölmüş b+r akrabanın, b+r rehber 
ruhun mesajı olarak yorumlamakta gec+kmezler. 

Mumler vakası fotoğrafın tekn+k kusurlarının (ç+ft pozlama, 
ışık sızması, k+myasal lekeler) nasıl sp+r+tüel b+rer göstergeye 
dönüştüğünün en erken örnekler+ndend+r. Mumler’+n ünü hızla 
yayılırken stüdyosu Amer+kan İç Savaşı’nda kaybett+kler+ 
yakınlarını b+r kez daha görmek +steyen yaslı +nsanlarla dolup 
taşmıştır. Bu dönem+n en +kon+k ve tartışmalı görüntüsü şüphes+z, 
Mary Todd L+ncoln’ün arkasında su+kasta kurban g+den eş+ Abraham 
L+ncoln’ün eller+n+ karısının omuzlarına koymuş b+ç+mde bel+rd+ğ+ 
fotoğraftır. Patterson’un aktarımına göre Bayan L+ncoln stüdyoya 
k+ml+ğ+n+ g+zleyerek g+tm+ş; ancak ortaya çıkan sonuç Mumler’+n 
medyum+k yetenekler+n+n tartışılmaz b+r kanıtı olarak sunulmuştur 
(Patterson, 1973: 22). Fotoğraftak+ L+ncoln f+gürü f+z+ksel beden+n 

--8--



katılığına sah+p değ+ld+r; o b+r ışıktır, b+r hatıradır ve yaşayanın 
(Bayan L+ncoln’ün) yas sürec+ne refakat eden b+r +mged+r. 

Görsel 3: W+ll+am Mumler'+n çekt+ğ+ Mary Todd L+ncoln 
portres+ ve arkasında bel+ren Abraham L+ncoln s+lüet+. 

 
Kaynak: Tom Patterson, Yüz Yıl Boyunca Ruh Fotoğrafçılığı, 1973:13 

 

--9--



Burada Tül+n D+zdaroğlu’nun “Alternat+f Fotoğraf” 
k+tabında bahsett+ğ+ erken dönem tekn+kler+n+n, özell+kle yaş 
kolodyon sürec+n+n zorluklarını hatırlamak gerek+r. Bu süreçte 
fotoğrafçı cam plakayı kolodyonla kaplayıp gümüş n+trat banyosuna 
daldırmak, plaka henüz ıslakken çek+m+ yapmak ve banyoyu 
tamamlamak zorundadır. Gümüş n+tratın ışığa duyarlılığı o dönemde 
henüz tam anlamıyla standard+ze ed+lemem+şt+; hayalet görüntüler 
yeters+z tem+zlenm+ş camlar veya k+myasal kontam+nasyon sonucu 
sıkça karşılaşılan tekn+k hatalardı (D+zdaroğlu, 2012: 14-16). Ancak 
Mumler ve tak+pç+ler+ +ç+n bu tekn+k hatalar metaf+z+k b+r hak+kat+n 
+şaret+yd+. Mumler sahtekarlık suçlamasıyla mahkemeye 
çıkarıldığında savunmasını fotoğrafın ontoloj+k bel+rs+zl+ğ+ne 
dayandırıyordu: Fotoğraf mak+nes+ +nsan gözünün göremed+ğ+n+ 
göreb+len b+r mak+neyd+ ve savcıların “h+le” ded+ğ+ şey aslında 
medyumun yaydığı ps+ş+k enerj+n+n gümüş tuzları üzer+ndek+ 
etk+s+yd+. Mahkeme Mumler’+n h+le yaptığını kes+n olarak 
kanıtlayamadığı +ç+n beraat kararı vermek zorunda kalmıştır; bu 
durum fotoğrafın hukuk+ b+r kanıt olarak ne kadar kaygan b+r 
zem+nde durduğunu gösteren tar+hsel b+r andır. 

Ruh fotoğrafçılığının merkez+ 20. yüzyılın başlarında 
Amer+ka’dan İng+ltere’ye kaymış ve özell+kle I. Dünya Savaşı’nın 
yarattığı k+tlesel travmayla b+rl+kte Crewe Çember+ 3etrafında yen+ 
b+r +vme kazanmıştır. Bu hareket+n merkez+ndek+ +s+m W+ll+am 
Hope’tur. Tom Patterson, Hope’un çalışmalarını ruh 
fotoğrafçılığının en s+stemat+k ve en çok tartışılan dönem+ olarak 
n+telend+r+lmekted+r. Hope ve medyum+k ortağı Bayan Buxton, 
sıradan +nsanların fotoğraflarını çekerken plakalarda bel+ren “ekstra” 

 
3 Crewe Çemberi, İngiltere’nin Crewe (Cheshire) kentinde William Hope etrafında 
örgütlenen ve erken 20. yüzyılda “ruh fotoğrafçılığı” üreten spiritüalist grubu ifade 
eder; grup özellikle I. Dünya Savaşı sonrası yas kültürü içinde görünürlük 
kazanmış, 1922’de Harry Price ve Society for Psychical Research bağlamındaki 
işaretli plaka tartışmalarıyla kamuoyunda yoğun biçimde sorgulanmıştır. 
 

--10--



adı ver+len ruhsal yüzler ve el yazısı mesajlar elde ett+kler+n+ +dda 
ed+yorlardı. Patterson’un eser+nde gen+ş yer ayırdığı +şaretl+ plaka 
deneyler+ bu dönem+n en +lg+nç tekn+k tartışmalarını barındırır. 
Şüphec+ler, Hope’un el çabukluğuyla önceden hazırlanmış ve 
üzer+nde hayalet görüntüsü olan plakaları boş plakalarla 
değ+şt+rd+ğ+n+ +dd+a ederken araştırmacılar Hope’u test etmek +ç+n 
sıkı önlemler almışlardır. Patterson, bu deneyler+n b+rçoğunda 
araştırmacıların kend+ get+rd+kler+ ve g+zl+ce +şaretled+kler+ (elmas 
uçla +mza attıkları veya X-ışını +le +şaretled+kler+) plakaların 
kullanıldığını bel+rtmekted+r. Şaşırtıcı olan, bu +şaretl+ plakalar 
banyo ed+ld+ğ+nde +şaretler+n hala orada olması, ancak üzerler+ne b+r 
de ruhsal görüntünün eklenm+ş olmasıdır. Patterson’a göre bu 
durum, plakaların değ+şt+r+lmed+ğ+n+n ve görüntünün normal dışı b+r 
yolla oluştuğunun kanıtıdır (Patterson, 1973: 48-50). 

Örneğ+n, ekstra görüntünün, oturan k+ş+n+n arkasındak+ fon 
perdes+n+n önünde değ+l, sank+ perden+n +ç+nden geçerces+ne veya 
perdeden bağımsız b+r uzamda asılı kalmışçasına yarı şeffaf b+r 
şek+lde bel+rmes+, opt+k perspekt+f kurallarına aykırıdır. Ayrıca, 
ruhsal yüzler+n üzer+ndek+ ışık kaynağının yönü +le stüdyodak+ ışık 
kaynağının (genell+kle magnezyum flaşı veya doğal ışık) yönünün 
uyumsuz olması, +nananlar +ç+n bu görüntüler+n stüdyo ortamından 
bağımsız, ektoplazm+k b+r kökene sah+p olduğunun gösterges+yd+. 
Patterson, 250 veya 500 wattlık ampullerle yapılan deneylerden ve 
medyumun sağlığına zarar vermeyecek düşük enerj+l+ çek+m 
yöntemler+nden bahsederken, aslında fotoğrafın tekn+k 
parametreler+n+n (d+yafram, enstantane, ışık ş+ddet+) nasıl ps+ş+k 
parametrelerle (medyumun trans hal+, ektoplazma çıkışı) senkron+ze 
ed+lmeye çalışıldığını anlatır (Patterson, 1973: 96). 

Ruh fotoğrafçılığının tekn+k anal+z+ yapıldığında kullanılan 
yöntemler+n alternat+f baskı süreçler+yle olan +l+şk+s+ daha net 
anlaşılmaktadır. Özell+kle ç+ft pozlama tekn+ğ+ en yaygın açıklama 
model+d+r. Ancak Patterson’un savunduğu ve dönem 

--11--



araştırmacılarının üzer+nde durduğu nokta, bazı vakalarda ç+ft 
pozlamanın açıklayamadığı anomal+lerd+r. Örneğ+n aynı plaka 
üzer+nde hem poz+t+f hem de negat+f görüntüler+n +ç +çe geçmes+ ya 
da görüntünün mercekten geçmeden doğrudan plaka üzer+nde 
oluştuğuna da+r bulgular, konuyu opt+k f+z+k yasalarının ötes+ne 
taşımıştır. Bu noktada Dav+d Bate’+n fotoğraf kuramı üzer+nden 
tartıştığı gösteren ve göster+len +l+şk+s+ ruh fotoğraflarında rad+kal b+r 
kopuşa uğrar (Bate, 2011: 112). Normal b+r belgesel fotoğrafta 
görüntüdek+ nesne, f+z+ksel dünyadak+ somut b+r karşılığa +şaret 
etmekted+r. Ancak ruh fotoğrafında görüntüdek+ ekstranın o an 
stüdyoda f+z+ksel, dokunulab+l+r b+r referansı yoktur; o saf b+r 
+mged+r, b+r s+mülakrdır. Bu durum fotoğrafı b+r belge olmaktan 
çıkarıp b+r yüzey olayına dönüştürür. K+myasal emüls+yon dışarıdak+ 
ışığı değ+l, +çer+dek+ arzuyu, yası ve kolekt+f belleğ+ kaydetm+şt+r. 

Susan Buck-Morss’un Görmen+n D+yalekt+ğ+’nde ele aldığı 
“fantazmagor+a” kavramı burada devreye g+rer. Modern+te rasyonel 
b+r dünya kurarken aynı zamanda teknoloj+n+n yarattığı 
yanılsamalarla kend+ m+tler+n+ ve hayaletler+n+ de üretm+şt+r (Buck-
Morss, 2004: 285). Hope’un fotoğraflarındak+ ektoplazm+k yüzler 
bugünün gözüyle bakıldığında genell+kle pamuk yığınlarına, 
kes+lm+ş gazete kağıtlarına veya kaba ç+z+mlere benzemekted+r. 
Hatta bazı ekstra yüzler+n o dönem derg+lerde yayınlanan ünlüler+n 
fotoğraflarının kopyası olduğu +dd+a ed+lm+şt+r. Ancak bu estet+k 
kusur veya yapaylık, o dönemde +nandırıcılığı azaltmak b+r yana, 
ruhun maddeleşme sürec+n+n zorluğunu ve tamamlanmamışlığını 
gösteren b+r +şaret olarak okunmaktadır. Sp+r+tüal+st teor+ye göre ruh 
tam b+r bedene kavuşamıyor; eldek+ sınırlı ektoplazma ve enerj+ +le 
ancak görünürlük eş+ğ+nde t+trek, kolaj benzer+ b+r +z bırakab+l+yordu. 
Bu yapay görünüm paradoksal b+r şek+lde görüntünün öte dünyadan 
zorlukla get+r+ld+ğ+n+n kanıtı sayılıyordu. 

Sonuç olarak, W+ll+am Mumler’den W+ll+am Hope’a uzanan 
ruh fotoğrafçılığı tar+h+, sadece +nananlar ve şüphec+ler arasındak+ b+r 

--12--



çatışma tar+h+ değ+ld+r; fotoğrafın ne olduğu, sınırlarının nerede 
b+tt+ğ+ ve gerçekl+ğ+n kaydının ne anlama geld+ğ+ne da+r ontoloj+k b+r 
sorgulama alanıdır. Fotoğraf mak+nes+ bu süreçte tarafsız b+r tanık 
olmaktan çıkmış, görünmeyen alem+n kapısını zorlayan b+r tekno-
m+st+k araca dönüşmüştür. Bu tar+hsel arka plan, yazının +lerleyen 
bölümler+nde ele alacağımız Düşünce Fotoğrafçılığı ve Akışkanlar 
Fotoğrafçılığı kavramlarına zem+n hazırlamaktadır. Çünkü Mumler 
ve Hope görünür b+r hayalet peş+ndeyken, H+ppolyte Baraduc ve 
Darget g+b+ araştırmacılar, ruhun daha soyut daha enerjet+k ve 
b+ç+ms+z +zler+n+n peş+ne düşeceklerd+r. 

Ps"k"konlar ve Görünmez"n Soyut Estet"ğ" 

Ruh fotoğrafçılığının W+ll+am Mumler ve W+ll+am Hope +le 
tems+l ed+len +lk evres+ temelde antropomorf+k b+r arayışın ürünüydü. 
Yaslı müşter+ler kaybett+kler+ yakınlarını hayattayken tanıdıkları yüz 
hatlarıyla, hatta g+ys+ler+yle görmek +st+yorlardı. Ancak on 
dokuzuncu yüzyılın sonlarına gel+nd+ğ+nde sp+r+tüal+zm ve 
paraps+koloj+ alanındak+ araştırmalar daha b+l+msel ve laboratuvar 
odaklı b+r yöne evr+ld+. Par+sl+ tıp doktoru H+ppolyte Baraduc’ün 
öncülüğünü yaptığı bu yen+ dalga ruhun öldükten sonra dünyev+ 
kılığını koruduğu f+kr+n+ na+f buluyordu. Eğer ruh bedenden 
özgürleşm+ş saf b+r enerj+ +se neden hala 19. yüzyıl modasına uygun 
b+r ceketle veya şapkayla görünsündü? Bu soru fotoğrafın 
ontoloj+s+nde rad+kal b+r kırılmaya yol açtı. Artık amaç b+r yüzü 
kaydetmek değ+l; ruhun yaydığı t+treş+mler+, manyet+k alanları ve 
yaşam akışkanlarını gümüş tuzları üzer+nde görünür kılmaktı 
(Pethes, 2016: 327). 

Bu geç+ş, fotoğrafın b+r tems+l aracı olmaktan çıkıp, b+r 
tezahür alanına dönüşmes+ anlamına gel+yordu. Dav+d Bate’+n 
fotoğraf+k göstergeb+l+m üzer+ne yaptığı anal+zler+ bu bağlama 
uyarlarsak; Mumler’n fotoğrafları +kon+k (nesnes+ne benzeyen) 

--13--



göstergelerken, Baraduc’ün fotoğrafları +ndeks+kal4 (nesnes+n+n 
f+z+ksel +z+n+ taşıyan) göstergelerd+ (Bate, 2011: 60). Tıpkı rüzgarın 
kend+s+ görünmezken suyun üzer+nde bıraktığı dalgalanmaların 
görünür olması g+b+; ruh da görünmezd+ ancak fotoğraf emüls+yonu 
üzer+nde yarattığı k+myasal türbülans, lekeler ve ışık patlamalarıyla 
varlığını kanıtlıyordu. Bu yen+ yaklaşım, Akışkanlar Fotoğrafçılığı 
olarak adlandırıldı ve fotoğrafı sanat tar+h+n+n en büyük 
devr+mler+nden b+r+ olan soyut sanatın öncüsü hal+ne get+rd+ 1896 
yılında Par+s’te yayımlanan L'ame huma+ne (İnsan Ruhu) adlı 
k+tabında H+ppolyte Baraduc, fotoğraf plağını b+r ayna (m+rror) 
olarak değ+l, hassas b+r alıcı plaka olarak tanımlamıştır (Baraduc, 
1896: 28). Baraduc’e göre +nsan beden+, sadece et ve kem+kten +baret 
değ+ld+; aynı zamanda sürekl+ t+treşen ve dışarıya doğru od+k güç5 
veya v+tal radyasyon yayan b+r enerj+ bataryasıydı. Gözle 
görülemeyen bu radyasyon, yeter+nce hassas b+r k+myasal yüzeyde 
+z bırakab+l+rd+. Baraduc, ürett+ğ+ bu görüntülere  Yunanca psyche ve 
e+kon kel+meler+n+ b+rleşt+rerek Ps+k+kon adını verd+. 

Ps+k+konlar, net portreler değ+ld+. Bunlar; g+rdaplar, bulutsu 
kümeler, parlak ş+mşekler veya karanlık lekelerden oluşan kaot+k 
görüntülerd+. Baraduc, laboratuvarında denekler+n eller+n+ fotoğraf 
plakalarının üzer+ne koymalarını veya sadece alınlarını kamerasız 
b+r şek+lde plakaya yaklaştırmalarını +st+yordu. Ortaya çıkan +mgeler+ 
+se k+ş+n+n o ank+ ruh hal+n+n (öfke, dua, yas, sev+nç) görsel karşılığı 
olarak sınıflandırıyordu. Örneğ+n, sak+n b+r dua hal+ndek+ k+ş+n+n 
ps+k+konu, düzenl+ ve yumuşak ışık huzmeler+ şekl+nde bel+r+rken; 
öfke nöbet+ geç+ren b+r+n+n ps+k+konu, kaot+k, kesk+n ve karanlık 
patlamalar olarak kaydoluyordu (Baraduc, 1896: 145). 

 
4 C.S. Pe/rce'ın göstergeb/l/m/nde '/ndeks' (bel/rt/), göster/len nesneyle doğrudan 
f/z/ksel veya nedensel b/r bağı olan /şarett/r. Örneğ/n ateş/n dumanı, karda ayak 
/z/ veya ışığın fotoğraf üzer/ndek/ k/myasal /z/ /ndeks/kald/r. Bu bağlamda 
fotoğraf, nesnes/n/n f/z/ksel b/r '/z/' olarak kabul ed/l/r. 
5 Baron Carl von Re/chenbach tarafından 19. yüzyılın ortalarında ortaya atılan, 
canlılardan ve bazı kr/stallerden yayıldığı /dd/a ed/len h/potet/k yaşam enerj/s/. 

--14--



Bu yöntem Tül+n D+zdaroğlu’nun Alternat+f Fotoğraf 
k+tabında detaylandırdığı k+myasal süreçler+n man+pülasyonuna 
dayanıyordu. Baraduc standart fotoğrafçılığın aks+ne ışığı en aza 
+nd+r+yor, hatta bazen tamamen karanlıkta çalışıyordu. Çünkü ona 
göre ruhsal ışık güneş ışığından daha +nce b+r yapıdaydı ve güneş 
ışığı baskın olduğunda ruhun cılız +zler+ s+l+n+yordu. Bu tekn+k 
zorunluluk fotoğrafçıyı karanlığın +ç+nde görmeye zorlayan b+r 
paradoksa sürüklüyordu (D+zdaroğlu, 2012). Baraduc’ün 
plakalarındak+ lekeler+n b+r kısmı şüphes+z vücut ısısının, nem+n 
veya k+myasal bozulmaların sonucuydu. Ancak N+colas Pethes’+n 
“Psych+cones” makales+nde vurguladığı üzere Baraduc bu f+z+ksel 
etk+ler+ +nkar etm+yor, aks+ne ruhun maddeye etk+ etmek +ç+n bu 
f+z+ksel kanalları (ısıyı, elektr+ğ+) kullandığını savunuyordu (Pethes, 
2016: 330). Yan+ vücut ısısının yarattığı b+r leke b+le canlı b+r 
bedenden çıktığı +ç+n ruhsal b+r +z sayılırdı. 

H+ppolyte Baraduc’ün çalışmalarının en dramat+k ve 
l+teratürde en çok tartışılan bölümü, a+les+n+n ölümü sırasında yaptığı 
deneylerd+r. Baraduc, eş+n+n ve oğlunun ölüm döşeğ+nde, onların son 
nefesler+n+ ver+rken yaydıkları enerj+y+ fotoğrafladığını +dd+a 
etm+şt+r. Özell+kle oğlunun ölümü sırasında çekt+ğ+ fotoğraf, ruh 
fotoğrafçılığının en dokunaklı belgeler+nden b+r+d+r. Baraduc, 
oğlunun ölüm anından tam dokuz dak+ka sonra çekt+ğ+ fotoğrafta, 
bedenden ayrılıp yukarıya doğru yükselen üç ayrı bulut kümes+ tesp+t 
ett+ğ+n+ yazar (Baraduc, 1896: 180-185). 

Bu +mge f+gürat+f b+r hayalet (b+r yüz veya el) +çermez. 
Sadece formsuz, amorf b+r enerj+ kütles+d+r. Baraduc’e göre bu 
b+ç+ms+zl+k görüntünün sahtel+ğ+n+ değ+l, tam ters+ne otant+kl+ğ+n+ 
kanıtlar. Çünkü ölüm formun çözülmes+ ve enerj+n+n serbest 
kalmasıdır. Eduardo Cadava’nın Walter Benjam+n üzer+nden 
okuduğu g+b+ fotoğraf burada b+r yas çalışmasına dönüşür. Ancak bu, 
ölen+n yüzünü hatırlamak +ç+n yapılan b+r yas değ+l; ölen+n yok 
oluşunu belgeleyen b+r yastır. Fotoğraf varlığı değ+l, ayrılışı 

--15--



kaydeder (Cadava, 2008). Bu deneyler fotoğrafın yalnızca görsel b+r 
hafıza aracı olmadığını, aynı zamanda f+z+ksel olmayan süreçler+ 
(ölüm anındak+ enerj+ transfer+n+) ölçmeye çalışan b+r b+yometre 
olduğunu +dd+a eder. 

Baraduc ve çağdaşlarının (örneğ+n Lou+s Darget’+n) 
çalışmaları tekn+k açıdan +ncelend+ğ+nde bugün kameralı fotoğraf +le 
kamerasız fotoğraf arasındak+ sınırda durur. Çoğu deneyde objekt+f 
kullanılmamış; doğrudan plaka +le temas veya yakınlaşma esas 
alınmıştır. Bu durum fotoğraf mak+nes+n+n perspekt+f kurallarını, 
yan+ Rönesans’tan ber+ gelen tek b+r bakış açısından dünyayı görme 
dayatmasını yıkar. Görüntü dışarıdan değ+l, +çer+den oluşur. 

Susan Buck-Morss’un Görmen+n D+yalekt+ğ+’nde bel+rtt+ğ+ 
g+b+ 19. yüzyıl teknoloj+s+ +nsan algısının sınırlarını protezlerle 
(m+kroskop, teleskop, kamera) gen+şletm+şt+r (Buck-Morss, 2004). 
Ancak Baraduc’ün ps+k+konları bu protezler+ kullanarak +nsan 
gözünün asla göremeyeceğ+, hatta z+hn+n b+le tam olarak tahayyül 
edemeyeceğ+ b+r görsell+k üretm+şt+r. Bu +mgeler doğada karşılığı 
olmayan formlardır. Bu yönüyle fotoğrafın doğayı takl+t etme 
görev+n+ terk ett+ğ+ noktaya +şaret eder. 

Bu kopuş alternat+f baskı tekn+kler+n+n estet+ğ+yle b+reb+r 
örtüşür. Örneğ+n gum b+kromat tekn+ğ+nde fırça darbeler+n+n 
bıraktığı +zler ve p+gment+n kağıt üzer+ndek+ dağılımı görüntüyü 
fotoğrafçının müdahales+ne açık hale get+r+r. Baraduc’ün akışkanları 
fotoğraf k+myasının kaot+k doğasıyla +ş b+rl+ğ+ yapar. N+colas Pethes 
bu durumu Sürreal+stler+n otomat+k yazı tekn+ğ+ne benzet+r. Nasıl k+ 
Sürreal+stler b+l+nc+n denet+m+n+ kaldırıp kalem+n b+l+nçdışını 
yazmasına +z+n verd+lerse Baraduc de fotoğraf plağının opt+k 
kuralların denet+m+ olmadan ruhun otomat+zm+n+ kaydetmes+ne +z+n 
verm+şt+r (Pethes, 2016: 335-338). Bu bağlamda ps+k+konlar 
Sürreal+st fotoğrafın ve soyut ekspresyon+zm+n haberc+s+ sayılab+l+r. 
Çünkü her +k+s+nde de sanatçı/medyum sonucu tamamen kontrol 

--16--



etmez; sürec+ başlatır ve malzemen+n kend+ d+l+n+ konuşmasına +z+n 
ver+r. 

Bu dönem+n b+r d+ğer öneml+ f+gürü Baraduc +le mektuplaşan 
ve benzer deneyler yapan Lou+s Darget’t+r. Darget, +nsan beyn+n+n ve 
parmak uçlarının “V-ışınları” adını verd+ğ+ özel b+r radyasyon 
yaydığını +dd+a etm+şt+r. Darget’+n gel+şt+rd+ğ+ Skotograf tekn+ğ+ 
tamamen karanlık b+r odada, fotoğraf banyosunun +ç+ne parmaklarını 
daldırarak ve z+hn+nde b+r görüntüye odaklanarak uygulanıyordu. 
Darget’+n en ünlü denemes+ z+hn+nde b+r kartal +mges+ tutarak 
oluşturduğu fotoğraftır. Sonuçta ortaya çıkan görüntü b+r kartaldan 
çok Rorschach mürekkep testler+n+ andıran soyut b+r leked+r; ancak 
Darget bu lekede kartalın gagasını ve kanatlarını okumayı 
başarmıştır. Bu durum, Tufan Palalı’nın “Fotoğraf, Z+h+nsel Şey” 
metn+nde Henr+ Cart+er-Bresson üzer+nden tartıştığı görme b+ç+m+yle 
+lg+nç b+r tezat ve benzerl+k oluşturur. Cart+er-Bresson +ç+n fotoğraf 
dış dünyadak+ geometr+n+n anlık olarak z+h+nde kurgulanmasıdır 
(Palalı, 2018: 45). Darget +ç+nse fotoğraf z+h+ndek+ +mgen+n dış 
dünyaya (plağa) zorla empoze ed+lmes+d+r. Her +k+ durumda da 
fotoğraf f+z+ksel b+r olaydan çok z+h+nsel b+r olaydır (cosa mentale). 
Ancak Darget’+n yöntem+nde kamera aradan çıkarılmış, z+h+n +le 
k+mya baş başa bırakılmıştır. 

Ruhun Akışkan İzler+, fotoğraf tar+h+nde genell+kle 
görmezden gel+nen, hatalı veya lekel+ kabul ed+len görüntüler+n, 
aslında ne kadar der+n b+r ontoloj+k +dd+a taşıdığını göstermekted+r. 
H+ppolyte Baraduc ve tak+pç+ler+, fotoğrafı gördükler+m+z+ 
belgelemek +ç+n değ+l, h+ssed+p de göremed+kler+m+ze dokunmak +ç+n 
kullanmışlardır. Bu çaba fotoğrafı b+l+msel b+r kanıt aracı olmaktan 
çıkarıp, modern sanatın soyutlama macerasının b+r parçası hal+ne 
get+rm+şt+r. Ruh, artık b+r hayalet değ+l, b+r doku, b+r +z ve b+r 
enerj+d+r. Bu anlayış, b+r sonrak+ başlıkta ele alacağımız ve z+h+nsel 
+mgeler+n f+lme aktarılmasını konu alan Düşünce Fotoğrafçılığı +ç+n 
gerekl+ kavramsal zem+n+ hazırlar. Çünkü eğer ruh b+r enerj+ +se, 

--17--



düşünce de maddeye etk+ edeb+len b+r enerj+ formudur ve 
fotoğraflanab+l+r. 

 

Düşünce Fotoğrafçılığı ve İçsel Bakış 

Ruh fotoğrafçılığı tar+h+nde W+ll+am Mumler ve W+ll+am 
Hope g+b+ f+gürler+n tems+l ett+ğ+ dönem fotoğrafçıyı veya medyumu 
pas+f b+r aracı olarak konumlandırıyordu. Bu parad+gmada fotoğrafçı 
öte alemden gelen mesajları veya varlıkları almak +ç+n sadece kapıyı 
açan, kend+n+ b+r alıcı olarak sunan k+ş+yd+. Ancak 20. yüzyılın 
başlarında paraps+koloj+ araştırmalarının der+nleşmes+ ve 
ps+kanal+z+n b+l+nçdışına da+r sunduğu yen+ har+talar bu denklemde 
köklü b+r değ+ş+kl+ğe yol açtı. Artık soru “Ölüler ger+ dönüp 
fotoğraflanab+l+r m+?” sorusundan “İnsan z+hn+ madde üzer+nde 
doğrudan b+r etk+ yaratarak kend+ +mgeler+n+ f+lme kaydedeb+l+r m+?” 
sorusuna evr+ld+. Bu, fotoğrafın ontoloj+s+nde dışsal b+r kayıttan +çsel 
b+r projeks+yona geç+ş+ +şaret ed+yordu. Bu yen+ alana Düşünce 
Fotoğrafçılığı veya Japon l+teratüründek+ adıyla “Nengraphy” 
den+ld+. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

--18--



Görsel 4: Dr. Tomok+ch+ Fukura+'n+n Nengraphy 
deneyler+nden b+r örnek 

 

 
Kaynak: Dr. Tomok;ch; Fukura;, Cla;rvoyance and Thoughtography,1931:33  

 

Bu geç+şte fa+l artık ötek+ dünyadak+ b+r ruh değ+l, bu 
dünyadak+ yaşayan öznen+n b+zzat kend+s+yd+. Fotoğraf mak+nes+ 
hayaletler+ avlayan b+r tuzak olmaktan çıkıp +nsan z+hn+n+n henüz 
keşfed+lmem+ş kapas+tes+n+ belgeleyen b+r b+yo-teknoloj+k aygıta 
dönüştü. Tom Patterson’un aktardığına göre bu alandak+ araştırmalar 
ruhsal fenomenler+ sadece +nanç meseles+ olmaktan çıkarıp 
tekrarlanab+l+r ve kontrol ed+leb+l+r deneyler statüsüne yükseltme 

--19--



+dd+asını savunmaktadır (Patterson, 1973). Eğer z+h+n telepat+ 
yoluyla başka b+r z+hne mesaj göndereb+l+yorsa gümüş bromür 
moleküller+n+ etk+leyerek neden b+r görüntü oluşturamasın? Bu 
h+potez fotoğrafı opt+k b+r süreçten çıkarıp tamamen ps+ko-k+net+k 
b+r sürece +nd+rgemekted+r. 

Düşünce fotoğrafçılığının akadem+k temeller+ şaşırtıcı b+r 
şek+lde Batı’da değ+l, Doğu’da, Tokyo İmparatorluk 
Ün+vers+tes+’nde ps+koloj+ profesörü olan Dr. Tomok+ch+ Fukura+ 
tarafından atıldı. 1910’larda başladığı deneylerde Fukura+ “Nensha” 
(ruh/düşünce fotoğrafı) ter+m+n+ l+teratüre kazandırdı. Fukura+’n+n 
çalışmaları özell+kle durugörü yeteneğ+ olduğu +dd+a ed+len Ch+zuko 
M+fune ve Ikuko Nagao g+b+ medyumlarla yaptığı deneylere 
dayanıyordu. Bu deneylerde medyumlardan kapalı zarflar +ç+ndek+ 
fotoğraf plakalarına z+h+nler+n+ odaklamaları ve bel+rl+ b+r harf+, şekl+ 
veya nesney+ baskılamaları +sten+yordu. 

Patterson’un eser+nde Fukura+’n+n Batı +le olan temasına 
özell+kle İng+ltere’dek+ Crewe Çember+ ve W+ll+am Hope +le yaptığı 
+ş b+rl+ğ+ne d+kkat çek+l+r. Fukura+ 1928’de Londra’ya g+derek 
W+ll+am Hope +le buluşmuş ve onun stüdyosunda kend+ plakalarıyla 
deneyler yapmıştır. Bu buluşma Doğu’nun z+h+nsel projeks+yon 
teor+s+ +le Batı’nın sp+r+tüel müdahale prat+ğ+n+n kes+ş+m noktasıdır. 
Patterson’un bel+rtt+ğ+ g+b+ Fukura+ bu seanslarda, Hope’un 
medyumluğu sayes+nde h+çb+r kamera veya lens kullanmadan, 
sadece plakaları eller+n+n arasında tutarak görüntüler elde etm+şt+r 
(Patterson, 1973: 99). Bu görüntüler genell+kle ışık patlamaları veya 
s+l+k yazılar şekl+ndeyd+; ancak Fukura+ +ç+n bunlar z+h+nsel enerj+n+n 
maddeleşeb+leceğ+n+n kes+n kanıtları olarak görülmekteyd+. 

Fukura+’n+n trajed+s+, b+l+m dünyası tarafından aforoz 
ed+lmes+yle sonuçlansa da ortaya koyduğu “Nengraphy” kavramı, 
fotoğrafın sadece görme +le +lg+l+ olmadığını, aynı zamanda +steme 
+le +lg+l+ olduğunu gösterd+. Fotoğraf burada b+r arzu nesnes+ değ+l, 
arzunun nesneleşm+ş hal+ +d+. Bu durum, Tufan Palalı’nın Henr+ 

--20--



Cart+er-Bresson üzer+ne yazdığı met+ndek+ “fotoğrafın z+h+nsel b+r 
şey olduğu” f+kr+yle beklenmed+k ve rad+kal b+r paralell+k kurar. 
Cart+er-Bresson +ç+n z+h+nsell+k dış dünyadak+ geometr+n+n z+h+nde 
organ+ze ed+lmes+ +ken (Palalı, 2018: 32); Fukura+ +ç+n z+h+nsell+k, 
geometr+n+n b+zzat z+h+n tarafından yaratılıp f+lme aktarılması olarak 
görülmekteyd+. 

 

Düşünce fotoğrafçılığının en popüler ve en çok tartışılan 
f+gürünün +se şüphes+z 1960’larda Amer+ka’da ortaya çıkan Ted 
Ser+os olduğu düşünülmekted+r. Ş+kagolu b+r asansör operatörü olan 
Ser+os z+hn+ndek+ görüntüler+ (genell+kle b+nalar, arabalar veya 
portreler) Polaro+d f+lme aktarab+ld+ğ+n+ +dd+a ed+yordu. Ser+os’un 
önem+ kullandığı teknoloj+n+n anlık olmasından kaynaklanıyordu. 
Karanlık oda man+pülasyonu şüphes+n+ ortadan kaldıran Polaro+d 
f+lmler deney+n sonucunun san+yeler +ç+nde herkes+n gözü önünde 
bel+rmes+n+ sağlıyordu. Bu durum Dav+d Bate’+n bahsett+ğ+ 
fotoğraf+k hak+kat kavramını sarsan b+r performanstı; çünkü ortada 
b+r negat+f yoktu, süreç şeffaftı ama sonuç açıklanamazdı (Bate, 
2011: 115). 

Ser+os deneyler+ sırasında “G+smo” adını verd+ğ+, kağıttan 
rulo yapılmış küçük b+r tüpü kamera lens+ne dayıyor ve yüzünü 
buruşturarak yoğun b+r konsantrasyon hal+ne g+r+yordu. Ortaya çıkan 
fotoğraflar genell+kle Black+es veya Wh+t+es 6olarak tanımlanıyordu. 
Ancak arada sırada flu ama seç+leb+l+r m+mar+ yapılar, bazen de 
Ser+os’un h+ç görmed+ğ+ yerler+n görüntüler+ bel+r+yordu. Ser+os’u 
+nceleyen ps+k+yatr+st Jule E+senbud bu görüntüler+n Ser+os’un 

 
6 Black/es ve Wh/t/es Jule E/senbud'un term/noloj/s/nde, Ser/os'un deneyler/ 
sırasında beklenen /mge yer/ne f/lm/n tamamen karararak veya tamamen 
beyazlaşarak çıktığı durumları tanımlar. Bu sonuçlar, E/senbud tarafından ışığın 
engellenmes/ veya aşırı pozlanması şekl/nde, Ser/os'un z/h/nsel enerj/s/n/n f/z/ksel 
kanıtları olarak yorumlanmıştır (E/senbud, 1967: 85, 94). 

--21--



b+l+nçdışından değ+l, kolekt+f b+r havuzdan veya anlık b+r 
durugörüden kaynaklandığını savunmuştur (E+senbud, 1967: 26). 

 Görsel 5: Ted'+n kamerayı d+z+ne dayadığı ve g+smo'yu lense 
tuttuğu an 

 
Kaynak: E;senbud, J. The world of ted ser;os: “Thoughtograph;c” stud;es of an 
extraord;nary m;nd, 1967:26 

Bu noktada Susan Buck-Morss’un Walter Benjam+n 
üzer+nden gel+şt+rd+ğ+ teknoloj+k b+l+nçdışı kavramı devreye g+rer. 
Kamera +nsan gözünün yakalayamadığı detayları yakalayan b+r 
protezd+r (Buck-Morss, 2004). Ancak Ser+os vakasında kamera 
dışarıya bakan b+r göz olmaktan çıkıp +çer+ye, öznen+n z+hn+ne bakan 
b+r göze dönüşmüştür. Sank+ kamera Ser+os’un gözbebekler+nden 
+çer+ye g+rm+ş ve beyn+n+n korteks+ndek+ görüntüler+ kaydetm+şt+r. 
Bu panopt+konun ters+ne dönmes+d+r; gözetlenen dünya değ+l, 
gözetleyen z+h+nd+r. 

Düşünce fotoğrafçılığı alternat+f fotoğraf tekn+kler+ 
bağlamında ele alındığında görüntü oluşturma sürec+n+n k+myasal 
temeller+n+ yen+den sorgulamamızı sağlar. Tufan Palalı, Fotoğraf, 
Z+h+nsel Şey k+tabında fotoğrafın deklanşöre basılmadan önce 

--22--



z+h+nde oluştuğunu, mak+nen+n sadece bu z+h+nsel sürec+ 
sab+tled+ğ+n+ vurgular (Palalı, 2018: 45-48). Palalı’nın bu 
fenomenoloj+k yaklaşımı Nengraphy +le l+teral b+r boyut kazanır. 
Eğer fotoğraf z+h+nsel b+r şeyse k+mya bu z+h+nsel enerj+n+n +letken+ 
konumundadır. 

Alternat+f süreçlerde, örneğ+n gum b+kromat baskıda, 
sanatçının kağıt üzer+ndek+ fırça darbeler+, banyo suyuna müdahales+ 
ve görüntüyü f+z+ksel olarak man+püle etmes+ b+r nev+ düşüncey+ 
maddeye geç+rme eylem+d+r. Nengraphy bu el müdahales+n+ aradan 
çıkarıp doğrudan z+h+n müdahales+n+ koyar. Ancak her +k+ durumda 
da fotoğraf nesnel b+r belge olmaktan uzaktır. Eduardo Cadava’nın 
bel+rtt+ğ+ g+b+ fotoğraf her zaman b+r çev+r+d+r; ışığın d+le, anın tar+he, 
görüntünün arş+ve çevr+lmes+d+r (Cadava, 2008). Düşünce 
fotoğrafında +se bu çev+r+ s+n+rsel +mpulsun gümüş yoğunluğuna 
çevr+lmes+d+r. 

Düşünce fotoğrafçılığının en yıkıcı tarafı fotoğraf 
mak+nes+n+n en temel organı olan lens+ +şlevs+z kılmasıdır. 
Fukura+’n+n deneyler+nde lens yoktur; Ser+os’un deneyler+nde lens 
“G+smo” +le kapatılmıştır veya sonsuza odaklanmışken görüntü 
makronun da ötes+nde oluşur. Lenss+z fotoğraf (p+nhole veya 
fotogram har+ç) opt+k yasalarına b+r meydan okumadır. Çünkü lens 
Rönesans perspekt+f+n+n, yan+ dünyaya bell+ b+r mesafeden bakan 
öznen+n garant+s+d+r. Lens+ kaldırdığınızda veya z+h+nsel projeks+yon 
yaptığınızda özne ve nesne arasındak+ mesafe yok olur. Görüntü 
dışarıdan gelmez, doğrudan yüzeyde bel+r+r. Bu durum Jean 
Baudr+llard’ın s+mülakr kavramını çağrıştırır. Düşünce fotoğrafı b+r 
gerçeğ+n kopyası değ+ld+r; çünkü o görüntünün f+z+ksel dünyada b+r 
or+j+nal+ yoktur. Ser+os’un z+hn+ndek+ b+nanın o an stüdyoda b+r 
karşılığı yoktur. Bu yüzden düşünce fotoğrafı gerçeğ+ tems+l etmez, 
yen+ b+r gerçekl+k üret+r. Alternat+f fotoğrafçılıkla uğraşan çağdaş 
sanatçıların aradığı şey de budur: Dünyayı kopyalamak değ+l, kağıt 
üzer+nde yen+ b+r evren kurmaktır. 

--23--



Düşünce Fotoğrafçılığı görünmeyen+n +z+n+ sürme 
maceramızda en uç noktayı tems+l eder. Ruh fotoğrafçılığı ölümü ve 
geçm+ş+ sorgularken Düşünce Fotoğrafçılığı yaşamı, b+l+nc+ ve 
+radey+ sorgular. İnsan z+hn+ sadece dünyayı algılayan pas+f b+r ayna 
mıdır, yoksa dünyayı değ+şt+reb+len akt+f b+r projektör müdür? Bu 
soruya ver+len yanıt fotoğrafı tekn+k b+r hob+ olmaktan çıkarıp 
+nsanın kend+ potans+yel+n+ keşfett+ğ+ metaf+z+k b+r laboratuvara 
dönüştürür. 

Sonuç 

Y+rm+ b+r+nc+ yüzyılın görsel rej+m+, hız, şeffaflık ve sonsuz 
çoğaltılab+l+rl+k üzer+ne kuruludur. D+j+tal fotoğraf, b+r nesne değ+l, 
b+r ver+ yığınıdır; ekranda bel+r+r, kaydırılır ve bulut tabanlı b+r 
boşlukta kaybolur. Walter Benjam+n’+n Mekan+k Yen+den Üret+m 
Çağında Sanat Eser+ makales+nde öngördüğü g+b+, kopyanın 
kusursuzluğu, eser+n ş+md+ ve burada olma özell+ğ+n+, yan+ aurasını 
yok etm+şt+r (Buck-Morss, 2004: 155). Ancak paradoksal b+r şek+lde, 
d+j+tal mükemmell+ğ+n z+rveye ulaştığı bu dönemde, fotoğraf 
sanatında arka+k, zahmetl+ ve kusurlu tekn+klere (Cyanotype, Gum 
B+kromat, Van Dyke, Islak Kolodyon) doğru k+tlesel b+r ger+ dönüş 
yaşanmaktadır. Bu dönüş, sadece nostalj+k b+r romant+zm değ+l, 
ontoloj+k b+r +ht+yaçtır. Çağdaş sanatçı, +mgen+n dokunulab+l+r, 
koklanab+l+r ve b+r+c+k hal+ne duyulan açlığı g+dermek +ç+n geçm+ş+n 
karanlık odasına sığınır. 

Bu çalışmanın öncek+ kısımlarında +nceled+ğ+m+z ruh ve 
düşünce fotoğrafçılığı prat+kler+, görünmeyen+ görünür kılmak +ç+n 
k+myasal sürec+n bel+rs+zl+ğ+ne dayanmaktaydı. Bugün alternat+f 
fotoğraf tekn+kler+n+ kullanan sanatçılar da benzer b+r mot+vasyonla 
hareket eder: Amaç artık gerçek b+r hayalet+ fotoğraflamak 
olmayab+l+r, ancak amaç; d+j+tal+n ster+l dünyasında kaybolan 
rastlantıyı, hatayı ve malzemen+n ruhunu ger+ çağırmaktır. Dav+d 
Bate’+n bel+rtt+ğ+ g+b+, analog fotoğrafın +ndeks+kal doğası, yan+ 

--24--



ışığın f+z+ksel olarak yüzeye değm+ş olması gerçeğ+, ona d+j+tal+n asla 
sah+p olamayacağı b+r tanıklık gücü ver+r (Bate, 2011: 255). 
Alternat+f baskıda kağıda sürülen emüls+yon, sadece ışığı değ+l, 
fırçanın kılından kopan b+r parçayı, havadak+ tozu veya suyu da 
kaydeder. Bu, +mgen+n yaşayan, organ+k b+r varlık olarak yen+den 
doğuşudur. 

Alternat+f fotoğrafçılık, özünde b+r s+mya prat+ğ+d+r. Tül+n 
D+zdaroğlu’nun Alternat+f Fotoğraf k+tabında detaylandırdığı 
reçeteler, hassas teraz+lerde tartılan zeh+rl+ tuzları (potasyum 
b+kromat, gümüş n+trat), as+tler+ ve organ+k maddeler+ (jelat+n, 
yumurta akı, k+tre) +çer+r (D+zdaroğlu, 2012: 74-105). Bu süreçte 
sanatçı, görüntünün tek hak+m+ değ+ld+r; o sadece k+myasal 
reaks+yonu başlatan b+r moderatördür. Islak Kolodyon tekn+ğ+nde, 
plakanın kurumaması +ç+n zamana karşı yarışılırken; Gum B+kromat 
tekn+ğ+nde, tabakaların kuruma hızı ve suyun sıcaklığı sonuca 
doğrudan etk+ eder. 

Bu tekn+k zorluklar ve malzemen+n kapr+sl+ doğası, 
H+ppolyte Baraduc’ün akışkanlar fotoğrafçılığında aradığı 
otonom+y+ günümüze taşır. Baraduc, fotoğraf plağının +nsan ruhuna 
tepk+ verd+ğ+ne +nanıyordu. Bugünün alternat+f fotoğrafçısı +se 
kağıdın ve k+myanın kend+ hafızası olduğuna +nanır. D+zdaroğlu’nun 
aktardığına göre, aynı negat+ften, aynı formülle yapılan +k+ baskı asla 
b+rb+r+n+n aynısı olamaz (D+zdaroğlu, 2012). Her baskı b+r+c+kt+r ve 
bu b+r+c+kl+k, +ç+ndek+ küçük hatalarla (lekeler, fırça +zler+, ton 
sapmaları) sağlanır. Tar+hsel ruh fotoğrafçılığında ruhsal mesaj 
olarak yorumlanan bu hatalar, bugün estet+k b+r müdahale olarak 
kabul ed+l+r. Ancak her +k+ durumda da, +nsan kontrolünün ötes+nde, 
sürec+n kend+s+ne a+t b+r fa+ll+k söz konusudur. Fotoğrafçı, görüntüyü 
çekmez, onu yapar ve bu yapım sürec+nde malzeme +le b+r d+yaloga 
g+rer. 

Marco Anton+n+ ve arkadaşlarının hazırladığı Deneysel 
Fotoğraf k+tabı bu tar+hsel m+rasın çağdaş sanattak+ yansımasını 

--25--



anlamak +ç+n kr+t+k b+r kaynaktır. Anton+n+ fotoğrafın b+r tems+l aracı 
olmaktan çıkıp malzemeyle oynanan b+r oyun hal+ne geld+ğ+ noktada 
deneysel fotoğrafın başladığını savunur (Anton+n+, 2015). K+tapta 
yer alan Lümen Baskı (Lumen Pr+nt) veya Kem+gram g+b+ kamerasız 
tekn+kler 19. yüzyılın sp+r+tüel deneyler+yle doğrudan akrabadır. 
Kem+gramda fotoğraf kağıdı üzer+ne ışıkla değ+l, doğrudan 
k+myasallarla res+m yapılır. Sonuçta ortaya çıkan soyut, amorf ve 
renkl+ şek+ller Baraduc’ün ps+k+konlarını andırmaktadır. 

Bu bağlamda hata kavramı yen+den tanımlanır. D+j+tal 
dünyada hata (p+kselleşme, ver+ kaybı) +stenmeyen b+r durumken 
deneysel ve alternat+f fotoğrafta hata beklenmed+k b+r hed+yed+r. 
Tıpkı W+ll+am Mumler’+n otoportres+nde bel+ren yanlışlıkla oluşmuş 
hayalet g+b+ çağdaş sanatçının banyosunda bel+ren beklenmed+k b+r 
renk tonu veya ışık sızması eser+n ruhunu oluşturur. Anton+n+’n+n 
derlemes+ndek+ sanatçılar fotoğraf mak+nes+n+ kasten bozarak, 
lensler+ kırarak veya f+lmler+ as+tle yakarak mak+nen+n b+l+nçdışını 
açığa çıkarmaya çalışırlar (Anton+n+, 2015). Bu, Ted Ser+os’un 
z+h+nsel gücüyle f+lme etk+ etmeye çalışmasıyla b+r sanatçının f+lm+ 
kaynatarak üzer+ndek+ emüls+yonu bozması arasında metodoloj+k b+r 
benzerl+k kurar. Her +k+s+ de endüstr+yel standardın (Kodak’ın, 
Fuj+’n+n) dayattığı tem+z görüntü d+ktatörlüğüne karşı b+r 
başkaldırıdır. 

Araştırma boyunca +z+n+ sürdüğümüz Görünmeyen+n İz+ 
aslında fotoğrafın ontoloj+s+ne da+r temel b+r ger+l+m+ açığa 
çıkarmıştır. Fotoğraf başından ber+ +k+ kutup arasında salınmıştır: 
B+l+msel b+r belge olmak +le büyüsel b+r nesne olmak. Tufan 
Palalı’nın Henr+ Cart+er-Bresson üzer+nden okuduğu z+h+nsel şey 
kavramı bu +k+ kutbu b+rleşt+ren köprü olarak tanımlanır. Fotoğraf ne 
sadece dış dünyanın b+r kopyasıdır ne de sadece +ç dünyanın b+r 
hayal+d+r. O z+hn+n maddeyle (gümüşle, dem+rle, p+ksellerle) 
buluştuğu arayüz olarak hayatımıza g+rm+şt+r (Palalı, 2018). 

 
--26--



Ruh fotoğrafçılığı tar+h+ b+ze şunu öğretm+şt+r: İnsan baktığı 
her yerde b+r anlam, b+r yüz ve b+r h+kaye arar. W+ll+am Hope’un 
stüdyosundak+ lekel+ b+r plaka yaslı b+r anne +ç+n ölen oğlunun suret+ 
olab+l+rken b+r b+l+m +nsanı +ç+n sadece kötü yıkanmış b+r cam 
parçasıdır. Anlam emüls+yonun +ç+nde değ+l, ona bakanın z+hn+nde 
yer almaktadır. Eduardo Cadava’nın tanımladığı g+b+ görüntü ona 
musallat olan bakışla b+rl+kte var olur. (Cadava, 2008: 45-47) 
Alternat+f fotoğraf tekn+kler+ bu bakışı yavaşlatır. D+j+tal+n anlık 
tüket+m+ne karşı görüntünün oluşması +ç+n gereken sabır, emek ve 
bekleme süres+ +zley+c+y+ ve sanatçıyı b+r tür med+tat+f sürece sokar. 

Sonuç olarak Alternat+f Fotoğrafta Görünmeyen+ 
Fotoğraflamak üzer+ne yaptığımız bu +nceleme teknoloj+n+n ve 
+nancın nasıl +ç +çe geçt+ğ+n+ göstermekted+r. Dün ruhları çağırmak 
+ç+n kullanılan k+myasallar bugün sanatın +fade olanaklarını 
gen+şletmek +ç+n kullanılmaktadır. Ancak değ+şmeyen tek şey 
+nsanın görünen+n ötes+ne geçme arzusudur. Maur+ce Merleau-
Ponty’n+n Görünür +le Görünmezde vurguladığı dünyanın ten+ 
fotoğraf kağıdının dokusunda somutlaşır (Merleau-Ponty, 2023). 
Fotoğrafçı kağıdın üzer+ne emüls+yonu sürerken aslında kend+ 
z+hn+n+, arzusunu ve zamanını da o yüzeye sürer. İster 1860’larda b+r 
ruh fotoğrafçısı olsun +ster 2020’lerde b+r sanatçı olsun, karanlık 
odaya g+ren herkes ışığın yardımıyla karanlığın +ç+nden b+r şey 
çıkarmaya çalışır. Ortaya çıkan şey her zaman fotoğrafı çeken+n b+r 
parçasıdır. Bu araştırma fotoğrafın sadece b+r göz +ş+ değ+l, b+r ruh ve 
z+h+n +ş+ olduğunu savunur. Alternat+f tekn+kler+n d+r+l+ş+ fotoğrafın 
tekn+k b+r +şlemden +baret olmadığını, s+myasal ve dönüştürücü b+r 
deney+m olduğunu hatırlatır. Belk+ de bugün karanlık odalarda 
yıkanan kağıtların üzer+nde bel+ren o mav+, kahvereng+, s+yah lekeler 
modern +nsanın kaybett+ğ+ ruhunu aradığı har+talardır. Ve bu 
har+talarda görünmeyen her zaman görünür olandan daha fazlasını 
söyler. 

 
--27--



Kaynakça/References 

Antonini, M. (2015). Fotografia experimental: Manual de tecnicas 
y procesos alternativos. Barcelona: Blume. 

Baraduc, H. (1896). L’ame humaine: ses mouvements, ses lumières 
et l’iconographie de l’invisible fluidique. Paris: Georges 
Carré. 

Bate, D. (2011). Fotoğraf: Anahtar Kavramlar. (Bahar Şimşek, 
Çev.). İstanbul: De Ki Basım Yayım. 

Buck-Morss, S. (2004). Görmenin Diyalektiği: Walter Benjamin ve 
pasajlar projesi. (Ferit Burak Aydar, Çev.). İstanbul: Metis 
Yayınları. 

Cadava, E. (2008). Işık Sözcükleri: Tarihin Fotografisi Üzerine 
Tezler. (Tuncay Birkan, Çev.). İstanbul: Metis Yayınları. 

Dizdaroğlu, T. (2012). Alternatif Fotoğraf. İstanbul: Sokak 
Kitapları Yayınları. 

Eisenbud, J. (1967). The world of ted serios: “Thoughtographic” 
studies of an extraordinary mind. New York: William 
Morrow and Company. 

Fukurai, T. (1931). Clairvoyance and Thoughtography. London: 
Rider & Co. 

Merleau-Ponty, M. (2023). Görünür ile Görünmez. (Hanife Güven, 
Çev.). Ankara: Doğu Batı Yayınları. 

Palalı, A. T. (2018). Fotoğraf, Zihinsel Şey: Bir Henri Cartier-
Bresson Kavrayışı. İstanbul: Altıkırkbeş Yayın. 

--28--



Patterson, T. (1973). Yüz Yıl Boyunca Ruh Fotoğrafçılığı. (Azime 
Nakip, Çev.). İstanbul: Baha Matbaası. 

Pethes, N. (2016). Psychicones: Visual traces of the soul in late 
nineteenth-century fluidic photography. Medical History, 
60(3), 325-341. 

Tagg, J. (1988). The Burden of Representation: Essays on 
Photographies And Histories. Minneapolis: University of 
Minnesota Press. 

 

--29--



GÖRÜNMEYEN EKOSİSTEMLERİ 
DUYUMSAMANIN ESTETİĞİ 

 1. AZİZE REVA BOYNUKALIN1 

Giriş 

Antroposen çağının belirginleştirdiği ekolojik kriz, doğaya 
bakışımızı ve onu anlama biçimlerimizi temelden sorgulamamızı 
gerektirmektedir. Batı sanatında manzara resmi ile başlayan süreçte 
sanatçının doğayla kurduğu ilişki, büyük ölçüde görünür olanın 
estetik temsiline dayanmaktadır. İnsan gözünün algıladığı tüm 
yüzeyler dağların yüceliği, ormanların dinginliği veya okyanusların 
görkemi farklı dönemlerde ve farklı sanat pratikleriyle ifade 
edilmiştir. Özellikle 21. yüzyıldan itibaren ekolojik sanat, bir doğa 
temsili olmanın ötesine geçerek, doğanın sunumu veya 
duyumsaması haline gelmiştir. Sanatçılar ağacın resmedilmesiyle 
yetinmeyerek, o ağacı yaşatan kök sistemlerini, topraktaki 
milyarlarca mikroorganizmayı ve atmosferle kurduğu kimyasal 
alışverişi nasıl deneyimlenebilir kılacaklarını araştırmaya 
başlamıştır. Günümüz sanatının bakış açısını, iklim değişikliği 
türlerin yok oluşu gibi görünür olan ekolojik meseleler üzerine 
yönelttiğine tanıklık etmekteyiz. İçinde bulunduğumuz jeolojik çağ 

 
1 Doçent, Sinop Üniversitesi,Güzel Sanatlar ve Tasarım Fakültesi, Resim 
Bölümü, Orcid: 0000-0002-6978-3854   

BÖLÜM 2

--30--



insan eylemlerinin gezegen üzerindeki etkisinin geri döndürülemez 
bir boyuta ulaştığı, ancak bu etkilerin büyük bir kısmının, 
radyasyon, mikro plastikler, karbon emisyonları ve yeraltı 
mikorizal ağları gibi insan algısının doğal sınırlarının ötesinde, 
görünmez bir düzlemde gerçekleştiği paradoksal bir dönemdir. 
Doğanın işleyişini sağlayan bu karmaşık ve görünmez sistemler 
günümüz sanatında yeni teknolojik ifade araçlarıyla kendini 
göstermektedir. Bu sanat pratikleri ekolojik sanat kapsamında 
görünmeyeni bedensel deneyime açan bir duyumsama pratiğine 
dönüştürmektedir. Doğanın temel yapı taşlarını oluşturan ve 
Timothy Morton'un hiper nesneler (Morton,2020:33) olarak 
tanımladığı karadelikler, petrol yatakları mantarlar, bakteriler, 
mağara sarkıtları, atmosfer bilimleri, su altı ekolojisi gibi yavaş 
jeolojik süreçler, ekolojik sanata fenomenolojik bir derinlik 
katmaktadır.  

Bu çalışma, sanatın görünmez alanları nasıl duyumsanabilir 
hale getirdiğini göstererek, ekolojik estetiğin sınırlarını 
genişletmeyi amaçlamaktadır. Maurice Merleau-Ponty, Algının 
Fenomenolojisi adlı eserinde, bilimsel nesnellik iddiasının dünyayı 
dondurduğunu ve bizim onunla kurduğumuz canlı bağı kopardığını 
savunur. Filozofa göre, Dünya, üzerine inşa edilen tüm 
epistemolojik araştırmalardan önce ontolojik olarak mevcuttur. 
Bilimsel düşünce, dünyayı nesneleştirerek açıklamaktadır ancak bu 
süreçte dünyanın bizim için taşıdığı yaşamsal anlamı gözden 
kaçırır. Bilim şeylerle oynar; onlarda olmaktan vazgeçer. Oysa 
sanat ve fenomenoloji bilimin unuttuğu bu yaşama dünyasına geri 
dönmeyi amaçlar. Bu bağlamda ekolojik sanat, bilimsel verileri 
estetik bir deneyime dönüştürerek, izleyiciyi dünyanın tenine 
dokunmaya davet eder (Merleau-Ponty, 2017). Merleau-Ponty’nin 
geç dönem eseri Görünür ile Görünmez’de geliştirdiği ten kavramı 
özne ve nesne ikiliğini aşmak için kullanılmaktadır. Ten, madde 
değildir, zihin değildir, töz değildir, o varlığın kurucu elementidir.  

--31--



Merleau-Ponty’ nin ten kavramı, filozofun özne ve nesne 
ikiliğini aşmak için geliştirdiği en merkezi ve özgün ontolojik 
kavramdır. Merleau-Ponty bu kavramı, varlığın nihai bir ögesi veya 
elementi olarak tanımlar. Eski felsefedeki su, hava, toprak, ateş gibi 
ten de bir element gibi nitelendirir. Ten, bir varlık parçacığı olarak 
bulduğu her yere, bir varlık tarzı getiren, bir tür bedenleşmiş 
ilkedir. Tenin bir atom, bir olgu ya da psişik bir malzeme 
olmadığını belirtir. Madde değildir, ruh değildir, toz değildir. Uzay 
ve zaman içindeki birey ile fikir arasında duran, hem yere ve 
zamana uyan hem de bir olgu toplamından fazla olan genel bir 
şeydir. Görünürlüktür, kendinde duyumsamanın bu genelliğidir. 
Geleneksel felsefede bunun bir adı yoktur. Merleau-Ponty sadece 
bedenin değil, dünyanın da bir teni olduğunu belirtir. Bu kavram, 
dünyanın kendisine ait bir duyumsanırlığı ve olasılıkları 
barındırmasını içerir. Merleau-Ponty dünyanın teninin görülen bir 
varlık olduğunu, insanın duyusal varlığının içinde hissedilen tüm 
geri kalanların bölünmezliği olduğunu açıklar (Merleau-Ponty, 
2023) David Abram, Duyuların Büyüsü adlı eserinde Maurice 
Merleau-Ponty’nin fenomenolojisinden yola çıkarak ten kavramını 
ve doğa ile kurduğumuz karşılıklı ilişkiyi derinlemesine inceler. 
Abram’a göre algı, tek yönlü bir işlem değil, bedenimiz ile dünya 
arasında gerçekleşen canlı ve karşılıklı bir etkileşimdir. Bir şeye 
dokunduğumuzda aslında o şeyin de bize dokunduğunu, dünyanın 
bir parçası olduğumuzu anlatır (Abram, 1996:66-68). Bedenimiz ve 
dünya aynı tenden yapılmıştır; bu nedenle dünya bize yabancı 
değildir (Merleau-Ponty, 2023:185). Merleau-Ponty gören ile 
görülen arasında bir kesişme olduğunu; “görünen şey olarak 
vücudum büyük gösterinin içerisinde yer alır ancak gören vücudum 
bu görünen vücudu ve onunla birlikte bütün görünenlerin temelini 
oluşturmaktadır” diye açıklamıştır (Merleau-Ponty, 2023:191). Bu 
çerçevede, Merleau-Ponty’nin fenomenolojik ontolojisi ile çağdaş 
sanatın kesişim noktasında yeni bir estetik paradigma vardır. Bu 

--32--



paradigma, dünyayı karşısına alan değil, onun teni ile yoğrulan bir 
sanat anlayışını temellendirir.  

Ekolojik sanat sıcaklık, radyasyon, kimyasal değişimler gibi 
doğanın görünmeyen verilerini ses, ışık, titreşim gibi algılanabilir 
formlara dönüştürebilen bir alandır. Ekolojik sanatta doğanın farklı 
temsilleri izleyiciye insanın doğanın dışında bir varlık olmadığını 
hatırlatmaktadır. İnsanın, asıl özne olan doğayı deneyimlemeye 
mahkum bir varlık olduğu gerçeği ile yüzleştirir. Ponty, insanın 
doğayı duyumsama mecburiyetini şöyle ifade eder; “dünyaya 
mahkumuz ve dünyanın bilincine geçmek için kendimizi ondan 
koparmayı başaramıyoruz. Bunu yapabilseydik, niteliğin hiçbir 
zaman dolaysız yoldan hissedilmediğini ve her bilincin bir şeyin 
bilinci olduğunu görürdük” (Ponty, 2017:31). Çağdaş sanatçılar 
doğanın verilerini duyusal deneyimlere dönüştürerek, izleyicinin 
bedeniyle görünmeyen ekolojiler arasında dolaysız bir iletişim 
kurmasını sağlarlar. Sanatın buradaki asıl amacı, bedeni dünyanın 
görünmez ritimlerine ve frekanslarına açmaktır. Bu açıdan 
bakıldığında Ponty’nin geliştirdiği sineztezi analizi, ekolojik 
sanatın insan bedeninde nasıl estetik bir deneyime dönüştüğünü 
anlamak için uygun bir zemin sunar. Merleau Ponty sineztenin 
insanın doğasında olan bir algı kuralı olduğunu belirtir. duyuların 
birbirinden yalıtılmış kanallar olmadığını, duyuların bir tercümana 
ihtiyaç duymaksızın birbirlerine tercüme olduklarını 
savunmaktadır. Bedenimiz, tüm duyuların birleştiği doğal bir 
anlayış merkezi gibidir; bir sesi görebilir, bir rengi işitebiliriz, 
çünkü duyular kendilerini şeyin yapısına açarak aralarında iletişim 
kurarlar (Merleau-Ponty, 2017). Sanatta görünmeyen ekolojileri 
duyumsanır kılma stratejileri üzerinden, Tomás Saraceno , Maria 
Peñil Cobo, Julian Charrière, Olafur Eliasson, gibi sanatçıların 
enstalasyonlarına odaklanılacaktır. Bu sanatçılar, izleyiciyi havayla, 
ışıkla, mikrobiyal yaşamla ve toprakla ontolojik bir deneyimin 
içine dahil etmektedir. Sanatçılar ekolojik krizin karbon, toksisite 

--33--



ve ısı gibi görünmez unsurlarını temsil ederek bedensel bir temas, 
bir titreşim veya bir atmosfer olarak duyumsamamıza olanak 
tanımaktadırlar. 

Bilimsel Nesnelliğe Karşıt Olarak Algısal İnanç 

Merleau Ponty algısal inancı, hakikate giriş yolu olarak 
tanımlar ve karşı konulmaz bir nitelik taşıdığını vurgular. Merleau-
Ponty, bu kavramı Husserl'in işleyen yönelimsellik kavramıyla ve 
kökensel kanı fikriyle ilişkilendirir (Merleau-Ponty, 2017:23-24).  
Bu, her türlü bilimsel doğrulamadan önce gelen, bizi dünyaya 
yerleştiren ilksel bir harekettir. Doğal algı, bizi yurdumuza yani 
dünyaya bağlayan kökensel bir inançtır. Bu inanç sayesinde dünya, 
karşısında durduğumuz bir nesne değil, içinde yaşadığımız bir 
ortam olur. Dünya, düşüncelerimizin ve algılarımızın doğal 
ortamıdır. Bu açıdan bakıldığında dünyanın varlığı için bilimsel 
bilgiye ihtiyaç yoktur. Çünkü doğal çevremizi algılamak için 
mantıksal ve matematiksel bilgi gerekmemektedir, bu yaşamsal bir 
apaçıklıktır. Herhangi bir halüsinasyon gördüğümüzde ya da 
yanılsama hissettiğimizde algıladığımız şeyden şüphe etsek dahi 
dünyanın varlığına ve algısal alanın gerçekliğine olan inancımız 
devam etmektedir.  

Algısal inanç, bedensel varoluşumuzla sıkı sıkıya bağlıdır. 
Bedenimiz ve duyularımız, dünyanın alışıldık bilgisi veya 
tortulaşmış bilimidir (Merleau-Ponty, 2017:464). İnsanlar dünyayı 
düşünerek değil, bedenleriyle yaşayarak ve ona yönelerek bu inancı 
gerçekleştirmektedir. Algılarken de nesneyi düşünmeyiz, nesneye 
teslim oluruz ve dünya hakkında bizden daha çok şey bilen 
bedenimizle bir oluruz. Dolayısıyla algısal inanç; şüphe ve ispat 
gerektirmeyen, bizi varlığa ve dünyaya, bağlayan, derin ve 
yaşamsal bir kesinlik halidir. Buna benzer bir yaklaşımla Morton, 
bilimsel verilerin ve salt nesnelliğin küresel ısınma, radyasyon gibi 
hipernesnelerin dehşet verici gerçekliğini ve fenomenolojik 

--34--



ağırlığını hissettirmekte neden yetersiz kaldığını çeşitli açılardan 
tartışır. Morton'a göre sorun verinin yokluğu değil, bu verilerin 
bizim deneyim dünyamızla ve hayal gücümüzle kurduğu veya 
kuramadığı ilişkidir. Morton, iklim gibi hipernesneleri 
düşünebildiğimizi ve hesaplayabildiğimizi ancak onları doğrudan, 
bir nesne gibi göremediğimizi belirtir; “bilimsel veriler nesnenin 
kendisiyle aramıza bir mesafe koyar. İklimi düşünebilir ve 
hesaplayabilirim, ancak onu ne doğrudan görebilir ne de ona 
dokunabilirim. Fenomen ve şey arasındaki yarık açık kalıyor; 
dünyada bulunma ve var olma duyumu huzursuz ediyor” diyerek 
açıklamıştır (Morton, 2020:28). Morton, bilimsel nesnelliğin, 
nesnenin dışında duran bir üst bakış gerektirdiğini, ancak 
hipernesnelerin içinde olduğumuz için bunun imkansız olduğunu 
savunur. Nesnellik, aslında imkansız bir mesafe koyma çabasıdır. 
Bilimsel modeller ve üst düzey teknolojiler hipernesneleri 
haritalandırabilir, ancak bu haritalar nesnenin canlılığını ve 
tehdidini hissettirmekten uzaktır. Sadece işlenmiş verileri, yani 
nesnenin bir karikatürünü görmüş oluruz. Hava hakkında bilimsel 
veriler okuduğumuzda duyusal temsillerimizin geri planda kaldığı 
iklimin bir parçası olan tanımlamalar aklımızda kalmaktadır. Oysa 
bilimsel buluşları açıklamak, ontolojik bir karara varmak için bile 
felsefi bir yoruma ihtiyaç olabilir. Çünkü ham veri bazen kendi 
başına gerçekliği tam olarak açıklayamayacaktır. “Bilim sadece 
yorum gereksinimini haykırmakla kalmaz... bunun ötesinde bilim, 
kendisinin neyle ilgili olduğunu ille de bilmek zorunda değildir” 
diye belirtmiştir (Morton,2020:26). Bilimsel veriler hipernesnelerin 
varlığını kanıtlasa da onların etkileyici doğasını hissettirmekte 
yetersiz kalır. Bu yüzden sadece akıl yürütmeye veya daha fazla 
veriye değil, bu nesnelerle uyumlanmaya yani sanata ihtiyaç 
duyarız.  

 Özellikle görünmeyen ekolojileri betimleyen enstalasyonlar, 
bilimsel verinin soğuk nesnelliği ile bedenin dolaysız deneyimi 

--35--



arasında hayati bir fenomenolojik aracılık etmektedir. Radyasyon, 
hava kirliliği, mikroskobik ağlar gibi konulara odaklanan bu 
pratikler, soyut bilgi yığınlarını bedenin sineztezik kapasitesini 
harekete geçiren titreşimlere, atmosferlere ve dokunsal 
karşılaşmalara dönüştür. Sanatçının buradaki rolü, doğayı uzaktan 
izlenen bir manzara olarak betimlemek değildir. İzleyiciyi, parçası 
olduğu dünyanın teni ile yeniden senkronize olmaya zorlayan bir 
deneyim alanı kurgulamaktır. Böylece ekolojik sanat, çevre krizini 
bir istatistik olmaktan çıkarıp, bedenin bizzat maruz kaldığı ve 
iştirak ettiği ontolojik bir sarsıntıya dönüştürerek, bilimin eksik 
bıraktığı duyusal idraki tamamlar. 

 Bilimsel bakış mesafeli ve karşıdan bakan tavrı ile 
çevremizi nesneleştirirken bedensel ve dokunsal algı ise dünyayı 
sarıp sarmalayan bir yapıdadır. Bu deneyimleme sürecinde görme 
duyusu dünyayla karşılaşmamızı sağlamaktadır ancak algılayarak 
görmek bizi dünyanın teniyle bütünleştirmeye çağırır. Görmenin 
hegemonyasını eleştirmenin yanı sıra görmenin bizzat özünü de 
yeniden değerlendirmek gerekmektedir. Juhanni Pallasma 
duyumsama eylemini şöyle değerlendirir; “görme de dahil olmak 
üzere tüm duyular dokunma duyusunun uzantılarıdır; duyular ten 
dokusunun özelleşmiş halleridir ve tüm duyusal deneyimler birer 
dokunma kipidir ve böylece dokunsallıkla ilintilidir” (Pallasma, 
2011:13). Burada sanatın, yaşamı yükselten bir deneyim alanı 
olarak tüm duyulara seslenen ve kendilik imgemizi dünya 
deneyimimizle kaynaştıran bir unsur olması gerektiği 
vurgulanmaktadır. Bernard Berenson, sanat eserinin yaşamı 
yükseltmesi gerektiği fikrini daha da ileri götürerek, bir sanat 
eserini deneyimlerken, duyumlar yoluyla sahici bir fiziksel 
karşılaşma imgelediğimizi iddia etmektedir 
(Akt.Montagu,1986:308). Berenson’un görüşüne göre Pierre 
Bonnard’ın banyo yapan çıplak kadın resimlerinde banyo 
küvetindeki suyun sıcaklığını, Turner’ın manzaralarında nemli 

--36--



havayı ve Matisse’in deniz manzaralı pencere resimlerinde güneşin 
sıcaklığını duyumsarız. Aynı şekilde, ekolojik sanat çalışmaları da 
izlenimlerden oluşmuş karmaşık bir bütün doğurur.  

Ekolojik sanatın duyularımızı harekete geçiren doğanın 
simülasyonları ile karşılaştığımızda etrafı saran ormanı, ağaçların 
hacimlerini, yüzeylerini, dokularını, renklerini ve hatta ormanın 
kokularını, ırmağın seslerini benzersiz bir bütüncül deneyim olarak 
sunduğunu görürüz. Bu yapıtlar, birbirinden kopuk görsel imgeler 
koleksiyonu gibi değil maddi ve ruhani mevcudiyetiyle bütünüyle 
cisimleşmiş olarak deneyimlenir. Bu bir duyumsama estetiğidir 
çünkü enstalasyon, izleyiciyi dünyanın teni ile temasa geçiren bir 
algısal deneyime dönüşür. Görünmez ekolojiler olarak 
nitelendirdiğimiz mikorizal ağlar, bakteriler, doğanın kimyasal 
döngülerini betimleyen ekolojik sanat pratikleri, Merleau-Ponty’nin 
ten deneyimini açığa çıkaran bir pratiktir. Görünmez ekolojilere 
odaklanan enstalasyonlarda dünyanın kendisini sanat aracılığıyla 
ifade etmesinin yolları araştırılmaktadır. Sanatçıların oluşturduğu 
doku, ses ve ışık yansımaları dünyanın görünmez dokularının 
bedensel bir ifadesidir. Ekolojik sanatın buradaki en önemli faktörü 
görünmez ekolojileri sanat malzemesinin de ötesine taşıyarak 
doğrudan ekolojik süreçlerin içine yerleştirir. Ekolojik sanatçı 
dünyanın tenine toprağa tohum ekerek, mikroplarla işbirliği 
yaparak veya suyun döngüsüne müdahale ederek dokunur. Sanat 
eseri bu bedensel ve süreçsel etkileşimin sonucunda ortaya 
çıkmakta ve izleyiciye dünyanın görünmeyen katmanlarını bilimsel 
olarak açıklamak yerine bedensel olarak duyumsamaya davet 
etmektedir. 

Görünmez Tenin Sanatsal Tezahürü  

Merleau-Ponty’nin ten kavramı üzerinden kurulan ontolojik 
süreklilik, çağdaş sanatın görünmeyeni duyumsanır kılma 
çabasında somut bir karşılık bulur. Bu bağlamda Tomás 

--37--



Saraceno’nun disiplinlerarası pratiği, insan merkezli bakış açısını 
terk etme iddiasıyla; örümcekler, toz zerrecikleri ve hava akımları 
gibi insan olmayan aktörleri ontolojik bir düzlemde birleştirir. 
Sanatçının Arachnophilia projesi kapsamındaki örümcek ağı 
enstalasyonları, gören ile görülenin birbirine geçtiği biyo-estetik bir 
laboratuvar işlevi görür. Saraceno, biyotremoloji (titreşim bilimi) 
verilerini kullanarak, örümceğin dışsallaşmış teni olarak kabul 
edilebilecek ağ üzerindeki titreşimleri, insan algısının duyabileceği 
bir frekansa tercüme eder. Ancak burada kritik bir paradoks belirir: 
Sanatçı, insan olmayan bir yaşam dünyasını görünür kılmaya 
çalışırken, bunu yine de insan duyularının konforlu alanına 
indirgeyerek sunmaktadır. Yine de izleyici, On Air sergisindeki gibi 
karanlık bir odada tozların ve ağların titreşimine tanık olduğunda, 
kendini o ekosistemin pasif bir izleyicisi değil, titreşen bir parçası 
olarak duyumsar. (Lacey,2014). 

Resim 1 Tomas Saraceno, 14 Milyar, 2009 

 
Kaynak: https://arts.mit.edu/cast/symposia/seeing-sounding-
sensing/participants/tomas-saraceno/ 

Saraceno, biyotremoloji (titreşim bilimi) verilerini 
kullanarak, insan algısının sınırlarının ötesindeki titreşimleri 

--38--

https://arts.mit.edu/cast/symposia/seeing-sounding-sensing/participants/tomas-saraceno/
https://arts.mit.edu/cast/symposia/seeing-sounding-sensing/participants/tomas-saraceno/


duyulabilir ve görülebilir kılmaktadır. Örümcekler biyolojik 
yapıları gereği çevrelerini algılarken görme duyusundan ziyade, 
titreşimleri hisseder yani duyumsarlar. Sanatçı, bu titreşimleri sese 
dönüştürme teknikleriyle insan duyumuna açtığında, Ponty’nin 
bahsettiği duyuların birliği ve geçirgenliği gerçekleşir. Görme 
duyusunun egemenliğindeki sanat deneyimi, yerini dokunsal ve 
işitsel bir bütünleşmeye bırakır. Yine Saraceno’nun Kozmik Toz adlı 
çalışması lazerle aydınlatılan toz zerreciklerinin hareketlerini ve eş 
zamanlı duyulan seslerin ritmini, izleyiciye bedensel bir rezonansla 
hissettirir. 

Resim 2 Tomás Saraceno, Bulut Şehirleri, 2011 

 
Kaynak: https://universes.art/en/magazine/articles/2011/tomas-saraceno 
 

Saraceno’nun enstalasyonları, görünmeyen mikroskobik 
titreşimleri, kozmik tozları, türler arası iletişimi görünür kılarken, 
bunu izleyiciyi dünyanın tenine dahil ederek yapar. Sanatçının 
Aerocene projesindeki havadan hafif heykelleri de benzer şekilde, 
havayı taşıyıcı, yaşayan ve tepki veren bir element olarak sunar. 
Bu, Merleau-Ponty’nin doğayı bizi kuşatan ve içinden geçtiğimiz 

--39--

https://universes.art/en/magazine/articles/2011/tomas-saraceno


bir ortam olarak tanımlayan fenomenolojik yaklaşımının sanatsal 
bir tezahürüdür (Toadvine, 2009:88). Saraceno çalışmalarında 
ekolojik krizi mevzusunu duyusal dolaysızlık yoluyla ve bedensel 
iç içe geçmişlik hissiyle ele alarak, yeni bir ekolojik duyarlılık 
biçimi önerir. 

Benzer bir biyolojik geçirgenlik, Maria Peñil Cobo’nun 
biyo-art pratiklerinde de izlenir. Cobo, tuval yerine agar plakalarını, 
boya yerine ise bizzat kendi bedeni veya yakın çevresinden 
topladığı bakterileri kullanarak, insan bedeninin sınırlarını radikal 
bir biçimde ihlal eder. Sanatçının dudaklarını agar plakasına 
bastırarak oluşturduğu Öpücük gibi çalışmalarında, beden bir 
nesneye dönüşmez; aksine bedenin halihazırda insan olmayan 
varlıklarla (mikrobiyota) ortak bir yaşam alanı olduğu vurgulanır. 
Cobo’nun estetiği, izleyicide tiksinti ve hayranlık arasında gidip 
gelen bir abjection (iğrenç/atık olanla karşılaşma) deneyimi yaratır. 
Bu deneyim, "ben" ve "öteki" arasındaki hijyenik sınırları yıkarak, 
Merleau-Ponty’nin bedenin dünyaya dolanıklığı fikrini biyolojik 
bir kanıta dönüştürür. (Madhusoodanan, 2016).  

Resim 3 Maria Peñil Cobo, Biyo-Manzaralar,2011 

 
Kaynak: https://www.mariapenilcobo.com/#bio 

Cobo’nun eserlerindeki estetik deneyimi açıklamak için 
sineztezi yaklaşımını önermek mümkündür. İzleyiciler, agar 

--40--



plakaları içindeki bakteri desenlerine bakarken, tiksinti ve 
hayranlık arasında gidip gelen içgüdüsel ve bedensel bir 
duyumsama yaşamaktadır. Görsel yüzey, dokunsal ve biyolojik bir 
farkındalığı tetikler. Bakterilerin büyümesi, bölünmesi ve renk 
değiştirmesi bu yüzeyi statik olmaktan çıkarıp zaman içinde evrilen 
yaşayan bir sürece dönüştürür. Cobo, çalışmalarında insanı yine 
insana sunarak, bedeni trilyonlarca mikroorganizma ile simbiyotik 
ilişki içinde yaşayan bütünsel bir canlı olarak görselleştirir. Sonuç 
olarak, Maria Peñil Cobo’nun estetiği, görünmeyeni görünür 
kılarken insan merkezli narsisizmi yıkar. Sanatçı, doğayı dışarıda, 
uzakta veya peyzajda aranacak bir şey olmadığını, bizzat derimizin 
üzerinde, ağzımızın içinde ve bağırsağımızda duyumsanan bir 
tanıdık olarak yorumlamaktadır. Bu yaklaşım, Merleau-Ponty’nin 
doğa felsefesinde belirttiği, insanın doğa karşısında yukarıdan bir 
bakış kuramayacağı, çünkü zaten onun içinde, onunla aynı 
maddeden olduğu gerçeğini sanatsal bir praksise döker (Toadvine, 
2009:104). 

Resim 4 Maria Peñil Cobo, Biyo-Sanat V ,2011 

 
Kaynak: https://www.mariapenilcobo.com/#bio 

--41--

https://www.mariapenilcobo.com/#bio


Görünmez ekolojilerin tekinsiz boyutunu ele alan Julian 
Charrière ise estetik deneyimi jeolojik ve radyoaktif bir derinliğe 
taşır. Radyasyon, eriyen buzulların içindeki sıkışmış zaman, lityum 
tarlaları gibi görünmeyen olgular çalışmalarında yerini alır. 
Sanatçının film, heykel ve fotoğrafçılığa dayanan sanat pratiği, 
teknik ve biçimsel başarıyı, izleyiciyi zengin bir bilimsel, sanat 
tarihi ve sosyopolitik referanslar ağına yerleştiren kavramsal 
titizlikle birleştiriyor. Charrière’nin sanatı; izleyiciyi dünyanın dört 
bir yanına, jeolojik ve tarihi zamanın içinden bir yolculuğa 
çıkarmaktadır. Bu yolculuk sürecinde insana dair eylemlerin hem 
şimdiki zamanda hem de gelecek nesiller üzerindeki geniş kapsamlı 
etkisine dair farkındalığımız artmaktadır. Dallas Sanat Müzesi'nin 
(DMA) küratörü Dr. Anna Katherine Brodbeck “Charrière eski 
insanın doğayla karşılaştığında hissettiği hayret duygusunu yeniden 
keşfetmeye çalışıyor” diyerek sanatçı pratiğini açıklamaktadır 
(Brodbeck, 2021). Charrière, genellikle insanın algı eşiğini aşan 
görünmez ekolojileri mekan ve zaman sınırlarını genişleterek ele 
alır. Bu yaklaşım algılanan dünyanın derinliğini oluşturan gizil 
boyutların estetik bir keşfidir. Charrière sanat pratiğinde dünyayı 
kendi hafızası olan, direnci ve tehlikeli potansiyelleri olan aktif bir 
ten olarak karşımıza çıkarmaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

--42--



Resim 5 Julian Charrière, Mavi Fosil Entropik Hikayeler, 2013 

 
Kaynak: https://julian-charriere.net/ 

Mavi Fosil Entropik Hikayeler adlı performansında, bir 
buzdağının üzerinde elindeki gaz lambasıyla buzu eritmeye çalışan 
figür, Caspar David Friedrich’in Sis Denizi'ne Bakan Gezgin 
tablosuna atıfta bulunsa da, buradaki ilişki romantik bir yücelik 
değil, ontolojik bir çaresizliktir Sanatçının Mavi Fosil Entropik 
Hikayeler adlı performansı İzlanda’daki bir buzdağının üzerinde, 
elindeki gaz lambasıyla buzu eritmeye çalışan insan figürünü 
göstermektedir. Bu çalışma, absürt bir çaba gibi görünse de aslında 
insan ve doğanın tenlerin karşılaşmasını simgeler (Jhons, 2025). 
İnsan teni ve teknolojisi, dünyanın donmuş teni olan buz ile temas 
etmektedir. Charrière bu performatif eylemle, iklim krizini ısının, 
soğuğun ve maddenin iç içe geçtiği dokunsal bir deneyime 
dönüştürmektedir.   Sineztezik olarak izleyici fotoğrafa baktığında 
buzun sertliğini, ateşin ısısını ve jeolojik zamanın eriyişini hisseder. 
Görsel imge, termal ve zamansal bir duyumsamaya yol açmaktadır. 
Charrière, Pacific Fiction serisinde ise Bikini Atolü’ndeki nükleer 
deneme sahalarını, filmin üzerine yerleştirdiği radyoaktif toprak 
örnekleriyle manipüle eder. Radyasyon, bu manzaraların görünmez 

--43--

https://julian-charriere.net/


tenidir. Ancak Charrière’in yaklaşımı, ekolojik felaketi görsel bir 
şölene dönüştürme riskini de beraberinde getirir. Gözün gördüğü 
doğal güzellik ile bilincin bildiği radyoaktif tehlike arasındaki bu 
gerilim, Morton’un hipernesneler için öngördüğü kavranamazlık 
hissini estetik bir deneyim olarak sunar. Radyasyon, bu 
manzaraların görünmez tenidir ve sanatçı izleyiciyi tekinsiz bir 
deneyimle baş başa bırakır: Gözün gördüğü güzellik ile bilincin ve 
bedenin hissettiği tehlike arasındaki gerilim, ekolojik felaketin 
duyumsanabilir halidir. 

Resim 6 Julian Charrière, 85 Kulaç, 2024 

 
Kaynak: https://www.theartnewspaper.com/2025/06/19/julian-charriere-the-
deep-sea-is-a-phantasmagorical-space 

Charrière’in 85 Kulaç adlı dijital fotoğraf çalışması için 
Pasifik Okyanusu'nun derinliklerine indirdiği bir deniz feneri 
merceği kullanmıştır. Sanatçının bakış açısı doğayı insan 
müdahalesinin izlerini taşıyan, yaralı ve tepkisel bir organizma 
olarak sunmaktadır. Sanatçının materyalist yaklaşımı, dünyanın 
toprak, buz ve radyoaktif tozlardan oluşan maddelerinin insan 
bedeniyle aynı ontolojik düzlemde olduğunu hatırlatır. Bu tür 
ekolojik sanat pratikleri, doğayı nesneleştiren mesafeyi ortadan 

--44--



kaldırarak, bizi felaketin içine, dünyanın tenine geri yerleştirir. T.J. 
Demos’un belirttiği gibi ekolojik sanat “türler arası bir 
kozmopolitiğe dair karmaşık bir dizi öneri geliştirdi: imgeler, 
performanslar, hayali kurumlar ve çeşitli sosyal aktörler aracılığıyla 
kurulan, insan ve insan olmayan ilişkilerine dair alternatif öneren, 
insan merkezli olmayan bir dünya kurma pratiği. (Demos, 
2017:103).  

Türler arası etkileşimin atmosferik ve mekânsal bir 
deneyime dönüştüğü en net örneklerden biri de Olafur Eliasson’un 
sanat çalışmalarıdır. Eliasson, eserlerinde genellikle ışık, su, sis ve 
sıcaklık gibi unsurları kullanarak, izleyiciyi eserin bir parçası, yani 
teni haline getirir. Danimarka’da Louisiana Modern Sanat 
Müzesinde, Nehir Yatağı enstalasyonunda sanatçı, bir manzara 
yaratarak ilkel bir özgürlük duygusu uyandırıyor. Müzelerle 
ilişkilendirilen geleneksel davranış ve düşünce beklentilerinden 
kaçınan Eliasson, manzaranın boşluğu aracılığıyla yüzeysel 
bilgileri ortadan kaldırmaktadır. Mekân içinde izleyicinin izleyici 
olmaktan çıkıp deneyimciye dönüştüğü bu karşılaşmada bedenin 
nasıl davranacağına veya hareket edeceğine dair bir harita 
bulunmamaktadır. Sanatçı Nehir Yatağı enstalasyonunu 
deneyimleme sürecinde insanın duyusal deneyimini serbestçe dışa 
vurabileceği bir ortam oluşturmuştur. 

 

 

 

 

 

 

 

--45--



 
Resim 7 Olafur Eliasson, Nehir Yatağı , 2014 

 
Kaynak: https://news.artnet.com/art-world/olafur-eliasson-floods-danish-
museum-with-river-installation-81795 

Tate Modern’in Türbin Salonu’nu kaplayan Hava Durumu 
Projesi gibi enstalasyonlarında sanatçı, yapay güneş ve sis, havayı 
boş bir boşluk olmaktan çıkarıp, yoğunluğu ve ağırlığı olan, 
solunan ve içinde hareket edilen hissedilebilir bir ortama 
dönüştürür. Burada izleyici, sadece güneşe bakmaz; sisin içindeki 
kendi varlığını ve diğer izleyicilerle paylaştığı o ortak teni 
duyumsar. Eliasson’un çalışmaları modernizmin görme merkezli 
yaklaşımını reddederek, görmeyi dokunma ve işitme ile birleştiren 
bütüncül bir algı önerir. Özellikle Buz Zamanı projesinde, 
Grönland’dan getirilen dev buz kütlelerinin şehir meydanlarında 
erimeye bırakılması, ekolojik krizin (görünmeyen ekosistemin 
çöküşünün sineztezik bir deneyimidir. İzleyici buza dokunur 
erirken çıkardığı sesleri dinler ve binlerce yıllık havanın serbest 
kalışına tanıklık eder. Eliasson, bu derinliği, buzun soğukluğunu 
izleyicinin derisine temas ettirerek, iklim değişikliğini soyut bir 
grafikten, bedensel bir titremeye dönüştürmektedir. Eliasson’un 
çalışmalarında görünmeyen ekosistemler, buzulların erimesi, ışığın 

--46--

https://news.artnet.com/art-world/olafur-eliasson-floods-danish-museum-with-river-installation-81795
https://news.artnet.com/art-world/olafur-eliasson-floods-danish-museum-with-river-installation-81795


kırılması gibi genellikle insan algısının eşiğinin altında kalan çok 
yavaş gerçekleşen süreçlerdir (Diehl, 2004). Sanatçı bu süreçleri 
hızlandırılarak deneyimciler için hissedilir hale getirmektedir Hava 
Durumu projesinde 155m uzunluğunda yoğun sis tünelleri 
oluşturmuştur. Sisi tünellerine giren sisten dolayı görüş mesafesi 
1.5 metreye düştüğünde, deneyimciler yönünü bulmak için görme 
duyusundan ziyade diğer duyularına güvenmek zorunda 
kalmaktadır. Bu durum, Merleau-Ponty’nin algının bedensel 
kökenlerine yaptığı, dünya, benim bedenimin uzantısıdır ve 
bedenim dünyanın ortasındadır vurgusunu doğrular (Merleau-
Ponty, 2017). Sisin içinde kaybolan özne, dünyayı karşısında duran 
bir nesne olarak değil, kendisini çepeçevre saran ve içine nüfuz 
eden bir atmosfer olarak deneyimler. 

 
Resim 8 Olafur Eliasson, Hava Durumu Projesi, 2003  

 

 
Kaynak: https://publicdelivery.org/olafur-eliasson-the-weather-project/ 
 

Olafur Eliasson ekolojik estetiği, bedenle doğa arasında 
ilişki kurma biçimine evriltmektedir. Bruno Latour’un da belirttiği 

--47--

https://publicdelivery.org/olafur-eliasson-the-weather-project/


gibi, Eliasson’un amacı doğayı göstermek değil, izleyiciyi doğanın 
içinde, onunla etkileşim halindeki bir varlık olarak 
konumlandırmaktır (Latour, 2003). Eliasson’un sanatı, insan 
bedenini ve ekosistemi birbirine bağlayan teni görünür kılar. Bu 
estetik deneyimde, ekolojik farkındalık didaktik bir bilgi 
aktarımıyla değil, bedenin dünya ile kurduğu ilksel ve tensel temas 
yoluyla gerçekleşmektedir. Dolayısıyla, Eliasson'ın kurguladığı bu 
mekanlarda izleyici, estetik deneyimin kurucu bir bileşeni; ağın 
içindeki başroldür. Eser, izleyicinin hareketi, nefesi ve bedensel 
ısısı olmadan tamamlanmamış bir potansiyel olarak kalmaktadır. 
Bu durum, insanı doğadan ayıran modern ontolojiyi yıkarak, 
görünmez ekolojilerin mikro iklimlerin, hava akımlarının ve 
biyolojik ritimlerin sanat nesnesi ile insan bedeni arasındaki 
geçirgen sınırda nasıl işlediğini göstermektedir. Sanatçının 
müdahalesi, görünmez olanı bir imgeye dönüştürmek yerine, onu 
bedensel bir yankı olarak mekâna yaymaktır. 

Sonuç 

Görünmeyen ekosistemlerin çağdaş sanat pratiğinde 
görünür veya duyumsanır kılınması, modernizmin kurduğu güvenli 
özne-nesne mesafesini geri dönülemez biçimde tahrip etmiştir. 
Araştırmada incelenen sanat pratikleri, doğanın karşısında 
konumlanan izleyici figürünü değiştirmeyi hedefleyerek; onu 
ekosistemin nefes alan, titreşen ve sürekli dönüşen maddesine 
gömülü, savunmasız bir katılımcı haline getirmiştir. Merleau-
Ponty’nin fenomenolojisi ile Timothy Morton’un ekolojik 
teorisinin kesişim noktasında, görme duyusunun hiyerarşik iktidarı 
sarsılmış; yerini dokunsal, işitsel ve içgüdüsel bir birlikte varoluş 
almıştır. Beden ve doğa aynı ontolojik dokunun, yani tenin 
kıvrımları olarak tanımlanmaktadır. Araştırmada incelenen sanat 
pratiklerinde görünür olan ile görünmez olanın iç içe geçmesi, 
soyut bir felsefi önerme olmaktan çıkıp somut bir mekânsal 

--48--



deneyime dönüşmektedir. Görme duyusunun kurduğu hiyerarşik 
iktidar yıkılmakta; yerini dokunsal, işitsel ve içgüdüsel bir temas 
almaktadır. Artık doğa görülen bir şey değil, deride ve bilinçte 
hissedilen bir yoğunluk haline gelmiştir. 

Araştırmada yer alan sanatçılar, bu ten kavramını mikrodan 
makroya uzanan geniş bir spektrumda yeniden kurgulamışlardır. 
Maria Peñil Cobo, bakteri ve küf gibi mikrobiyal varlıkları estetik 
yüzeye taşıyarak bedenin hijyenik sınırlarını ihlal etmiş ve insanı 
geçirgen bir ekosistem olarak sunmaktadır. Ölçeği genişleten 
Tomás Saraceno ve Olafur Eliasson ise havayı, sisi ve titreşimi 
boşluk olmaktan çıkarıp, dokunulabilir birer ortam haline 
getirmişlerdir. Julian Charrière ise bu deneyimi jeolojik bir 
derinliğe taşıyarak, radyasyonun ve derin zamanın görünmez tenini 
şimdiki zamanın algısına dahil etmektedir. Tüm bu pratiklerde 
ortak olan strateji, görünmezliğin mutlak bir yokluk değil, duyusal 
bir varlık biçimi olduğunu kanıtlamaktır. Bu estetik strateji, 
günümüz ekolojik krizini anlama biçimimizi de kökten 
değiştirmektedir. Kriz, sadece karbon emisyonları veya biyolojik 
çeşitlilik kaybı gibi istatistiki verilerle kavranabilecek bir olgu 
olmaktan çıkar; Timothy Morton’ın ifadesiyle bir duyarlılık krizi 
olarak belirir. 

Ekolojik farkındalık, sayısal verileri ezberlemek yerine 
iklim değişikliği, radyasyon, evrimsel süreçler gibi  hiper 
nesnelerin  yapışkanlığını veya ağırlığını bedende hissetmektir. 
Doğada sineztezi analizi üzerinden gözlemlediğimiz buzun erimesi, 
bedensel ısı dengesinin bozulması; türlerin yok oluşu işitilen 
tekinsiz bir sessizlik haline gelmiştir. Merleau-Ponty’nin 
fenomenolojisi ile çağdaş sanatın kesişim noktasında beliren bu 
yeni estetik, etik bir zorunluluğu da beraberinde getirmektedir. Eğer 
insan dünyanın teninden yapılmışsa ve dünya bedenimizin bir 
uzantısı ise, ekosisteme verilen zarar, dışsal bir çevreden çok bizzat 
kendi tenimize verilmiş bir hasar demektir. İncelediğimiz 

--49--



sanatçılar, görünmeyen ekosistemleri duyulur kılarak izleyiciyi bu 
karşılıklı iç içe geçmişlik halini kabullenmeye davet eder. Bu 
kabul, doğayı korumayı lütufkar bir görev olmaktan çıkarıp, 
varoluşsal bir bütünlüğü sürdürme refleksine dönüştürmektedir. 
Görünmeyeni duyumsamak, antroposen çağında estetik bir lüks 
değil ontolojik bir hayatta kalma koşuludur. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

--50--



Kaynakça 

Abram, D. (1996). The spell of the sensuous: Perception 
and language in a more than human world. New York, NY: 
Pantheon Books. 

Brodbeck, A. K. (2021). Exhibition towards no earthly pole: 
Dallas Museum of Art. (15 Aralık 2025 tarihinde https://julian-
charriere.net/projects/exhibition-towards-no-earthly-pole-dallas-
museum-of-art adresinden erişildi).  

Demos, T. J. (2017). Against the Anthropocene: Visual 
culture and environment today. Berlin: Sternberg Press. 

Diehl, C. (2004). The northern light. Art in America. (16 
Aralık 2025 tarihinde 
https://www.caroldiehl.com/WRITINGS/Writing_features/northern
lights.htm adresinden erişildi). 

Lacey, S. (2014). Reverberations: Spiders and musical 
webs. (15 Aralık 2025 tarihinde https://arts.mit.edu/reverberations-
spiders-and-musical-webs/ adresinden erişildi). 

Latour, B. (2003). Atmosphere, atmosphere. O. Eliasson 
(Ed.), Olafur Eliasson: The weather project içinde (s. 110-118). 
London: Tate Publishing. 

Madhusoodanan, J. (2016). Petri palettes create microbial 
masterpieces. PNAS (Proceedings of the National Academy of 
Sciences). doi:10.1073/pnas.1610867113 

Merleau-Ponty, M. (2017). Algının fenomenolojisi. (E. 
Sarıkartal & E. Hacımuratoğlu, Çev.). İstanbul: İthaki Yayınları. 
(Orijinal eser tarihi: 1945). 

--51--



Merleau-Ponty, M. (2023). Görünür ile görünmez. (H. 
Güven, Çev.). Ankara: Doğu Batı Yayınları. (Orijinal eser tarihi: 
1964). 

Montagu, A. (1986). Touching: The human significance of 
the skin. New York, NY: Harper & Row. 

Morton, T. (2020). İnsan türü – İnsan olmayanlarla 
dayanışma. (D. Dölek, Çev.). İstanbul: Profil Kitap. 

Pallasmaa, J. (2011). Tenin gözleri: Mimarlık ve duyular. 
(A. U. Kılıç, Çev.). İstanbul: YEM Yayın. 

Jhons, J.T. (2025). Inside artist Julian Charrière’s sublime 
deep-sea expeditions. (15 Aralık 2025 tarihinde 
https://www.artsy.net/article/artsy-editorial-inside-artist-julian-
charrieres-sublime-deep-sea-expeditions adresinden erişildi). 

Toadvine, T. (2009). Merleau-Ponty’s philosophy of nature. 
Evanston, IL: Northwestern University Press. 

 

      

 

 

 

 

 

 

 

 

 
--52--



 

 

 

 

 

--53--



 

--54--



DİJİTAL ARKEOLOJİ OLARAK SANAT: 

ARŞİVSEL ESTETİK VE İNTERNET 

KALINTILARININ YENİDEN ÜRETİMİ 

Elif ANBARPINAR 1 

Giriş 

Yeni teknolojilerin giderek daha hızlı bir şekilde eskidiği 

dijital çağda enformasyon, eşzamanlı ve sonsuz bir akış içinde 

ilerlese de her an üretilen terabaytlarca veri, yazılımların 

güncellenmesi, kullanım ömürlerinin kısalığı, arayüzlerin eskimesi, 

sosyal medya akışları ve ağ yapılarının zamanla görünmez hale 

gelmesiyle geride sanal boyutta erişilemeyen, bozulmuş, unutulmuş 

devasa bir dijital tortu, bir veri enkaz katmanı oluşturur (Parikka, 

2012: 2-3). Bu durum, çağdaş sanat pratiklerinde sanatçının dijital 

ortamı bir kazı alanı, kendini ise bu alanın arkeoloğu olarak 

konumlandırmasıyla, medya arkeolojisi kuramlarından beslenen 

dijital arkeoloji adı altında yeni bir yaklaşımı ortaya çıkarır. Bugünü 

ve geleceği anlamak için geçmişte kazı yapma fikrini taşıyan medya 

arkeolojisi, 1980’lerden bu yana medya sanatçılarının geçmiş medya 

temalarından, fikirlerinden edindikleri içgörüleri kullanarak yeni 

                                                 
1 Dr. Öğr. Üyesi, Sinop Üniversitesi, Güzel Sanatlar ve Tasarım Fakültesi, Resim 

Bölümü, Orcid: 0000-0001-6982-5738  

BÖLÜM 3

--55--



medyadaki yeniliğin ne anlama geldiğini araştırdıkları bir alan açar 

ve medya tarihine doğrusal bakışı devre dışı bırakarak süreci 

tortulaşan, katmanlı ve tekrarlayan bir zaman deneyimi olarak görür 

(Parikka, 2012: 2). Böylece sanatçılar, birer kazı alanı olan bu veri 

mezarlıklarını arkeolog titizliğiyle keşfederek geçmişe ait teknolojik 

kalıntıları —erken internet arayüzleri, bozulmuş dosya formatları 

vb.— estetik bir unsur olarak yeniden dolaşıma sokmakta ve dijital 

kültürün oluşturduğu belleğin unutuş mekanizmalarını 

sorgulamaktadır.  

Dijital bir dönüşüme uğrayan arşiv ve arkeoloji kavramları, 

medya arkeolojisi disiplini ve yeni medya teorisyenleri aracılığıyla 

kuramsal bir zemine oturur. Wolfgang Ernst (Ernst, 2013), arşiv 

odaklı medya teorisi ekseninde, her insanın birer mini arşivciye 

dönüştüğü ve bilgi yönetimi toplumu olarak nitelendirilen bu yeni 

sistemde, eski ile yeni medya kültürleri arasındaki depolama ve 

iletim biçimlerinin yarattığı ikilemi sorunsallaştırır. Jussi Parikka 

(2012) ise medya arkeolojisini, medyanın evrimi içindeki 

ardışıklıkta, eskide saklı olan yeniliklerin yüzeye çıkabileceği derin 

katmanların araştırılması olarak tanımlarken, binlerce yıldır veriyi 

kaydetme, iletme ve işlemeye olanak tanıyan cihazların geçiciliğini 

sorgular. Benzer şekilde Siegfried Zielinski (2006: 4-6), medyanın 

derin zamanı kavramıyla teknolojik sistemlerin tarihini üst üste 

binen jeolojik yapılar olarak kurgular; unutulmuş, başarısız olmuş ya 

da terk edilmiş teknolojilerin güncel kültürel biçimleri anlamadaki 

kritik rolünü vurgular. Bu teorik çerçeve, Erkki Huhtamo (2011: 27-

47) tarafından, medya kültüründe yinelenen temaları ve kalıpları 

arkeolojik bir yöntemle çözümlemede araçsallaştırdığı topos 

yaklaşımıyla genişletilir.  

Dijital mecranın kendine özgü arşiv yapısı, kuramsal ve 

estetik yaklaşımları besleyen felsefi boyutuyla da ele alınır. Michel 

Foucault (2014: 10) Bilginin Arkeolojisi çalışmasında, arşivi; “bir 

kültür içerisinde ifadelerin ortaya çıkışını ve yok oluşunu, olayların 

--56--



ve şeylerin sürekliliklerini, paradoksal varoluşlarını belirleyen 

kurallar oyunu” olarak tanımlar. Jacques Derrida (1996) ise Archive 

Fever çalışmasında bir koruma alanı olan arşivi; hangi olayların 

hatırlanıp hangilerinin unutulacağına hükmeden, kamusal ve özel 

alanı dönüştürme tehdidi taşıyan bir güç ve iktidar alanı olarak 

kurgular (Mambrol, 2018; Cataldo, 2022). Bu nedenle, dijital 

iletişim ve depolama medyasının getirdiği değişimler ekseninde 

arşiv, belleği şekillendirmede etkin bir rol üstlenir. Medya arkeolojisi 

ve dijital arşiv kavramları literatürde, teorik çerçevede yoğun şekilde 

tartışılmasına rağmen, çağdaş sanat yapıtlarında görsel bir dil olarak 

nasıl inşa edildiğine, dijital veri enkazının estetik bir forma dönüşme 

sürecine odaklanan çalışmalar sınırlıdır. Bu doğrultuda araştırma, 

bilişim ve veri kurtarma gibi teknik disiplinlerle birlikte çağdaş sanat 

pratiklerini anlamak için metafor ve metodoloji olarak kullanılan 

dijital arkeoloji kavramını, bir sanat pratiği olarak ele almayı 

amaçlar. Nitel araştırma deseninin benimsendiği çalışmada, 

hermeneutik (yorumlayıcı) yöntem kullanılarak; Jodi, Rosa 

Menkman, Trevor Paglen ve Burak Arıkan’ın çalışmaları, Parikka, 

Zielinski, Ernst ve Huhtamo’nun yeni medya teorileri ile Derrida ve 

Foucault’un arşiv tartışmaları bağlamında analiz edilir. Sonuç olarak 

araştırma sanatçıların, dijital teknolojilerin erken dönemlerinden 

bugüne kadar oluşan kaotik ve katmanlı bellekle nasıl bir bağ 

kurduğunu anlamayı ve bu veri kalıntılarını arşivsel bir estetik 

oluşturmak üzere nasıl yeniden ürettiklerini ortaya koymayı 

hedefler. 

Tortulaşan Zaman ve Dijital Enkazın Arşivsel Estetiği  

Gerçeğin, yerinden edilmiş, unutulmuş, göz ardı edilmiş 

olanların kaydını tutmak üzere varlık bulan tarih, Zielinski’nin 

(2006) ifadesiyle; bugüne dek biriken zamanın içinde aktif bir 

gözden geçirme, gerektiğinde düzeltme söylemi ve sorgulama 

eylemidir. Bu eylem, geçmişten bugüne değin olmuş bitmiş 

durumlarla ilgili bilgiyi inşa ederken araştırma yöntemi olarak 

--57--



arkeolojiye başvurur (Foucault, 2014: 10). Ancak burada arkeoloji, 

maddi kalıntılardan yola çıkarak geçmiş medeniyetleri, insan 

davranışlarını inceleyen ve yaşananları kanıtlayan geleneksel 

tanımının ötesinde; ortaya çıkarılan bu kalıntıların analiz edilmesiyle 

söylem üreten, bilgi geliştiren, gerçekle olan ilişkiyi gündeme 

getiren ve çoğul yorumlara açılan epistemolojik bir model olarak 

işlev görür (Morin & Prévot, 2018). Bu nedenle medya ve bilgi 

arkeolojisi söz konusu olduğunda zaman, doğrusal bir tarih akışında 

ilerlemez; aksine arkeoloji, uygulandığı alanın kendi tarzında, 

zamansallık üzerine somut bir düşünce sunarak geçmişe dair 

geleneksel tarih yazımına alternatifler önerir (Feron, 2015; Derrida, 

1996).  “Başka türlü de olabilirdi” düşüncesinden hareketle olası 

şimdi ve geçmiş zamanların arayışı söz konusudur (Parikka, 2012: 

13).  

Bu açıdan beton duvarlarla çevrili pasif birer saklama alanı 

olarak kabul edilen arşiv mekanları, artık söylenebilen şeyin ilkesi, 

ifadelerin bireysel olaylar olarak ortaya çıkışını yöneten aktif bir 

sistem olarak görülür (Foucault, 2014: 156). Bu aktif yapıyı arşiv 

humması (archive fever) kavramıyla derinleştiren Derrida (1996), 

içinde geçmişi muhafaza eden arşivin bir teknik olarak düşünülmesi 

gerektiğini, arşivlenen içeriğin yapısı ve gelecekle kurduğu ilişki 

üzerinde belirleyici bir hükme sahip olduğunu aktarır. Derrida’ya 

göre arşivleme teknolojisi (techne), belleği (mneme) dönüştürme ve 

yapılandırma gücüne sahiptir —nelerin hatırlanması ve unutulması 

gerektiğine hükmeden politik bir aygıttır. Kökenini etimolojik olarak 

başlangıcı ve buyruğu/komutayı ifade eden arkhe —Antik Yunan’da 

resmî belgeleri elinde bulunduran yüksek yargıçlar arkonların 

yaşadığı yeri ifade eden arkhēion— sözcüğüne dayandıran Derrida 

(1995: 2; 1996: 9), bu sözcükle arşivi, seçim, yorumlama ve yasa 

yapımıyla da ilgili bir konuma yerleştirir. Bu sözcükle arşivin 

özündeki iki ilkeyi vurgulayan Derrida (1996: 1), şeylerin başladığı 

yeri ifade eden fiziksel, tarihsel ya da ontolojik ilke ile yasaya göre 

--58--



insanların ve tanrıların emrettiği yeri, otoritenin, sosyal düzenin 

uygulandığı yeri ifade eden nomolojik (yasayla ilgili) ilkeyi, bir 

arada koordine eder. Açığa çıkan derin ikilikle, koruma ölüm 

dürtüsüyle kuşatılır. Derrida’nın arşiv humması olarak adlandırdığı 

bu durum arşivin, doğası gereği, unutmaya izin vermesi paradoksunu 

anlatır: hafızayı garanti etmez, onu tehdit eder (Le Corre, 2024). 

Bu nedenle hafızayla ilgili olan bu ilke dijital çağda 

matematiksel ve teknik bir sürece evrilerek dosya ve kayıtlar tekno-

ontolojik bir düzleme oturur: resmi hikayelerin dışında kalan her 

şeyi ayrım gözetmeksizin kayda alan ses, görüntü ve veri 

cihazlarının tanıklığıyla gerçekleşir. İnternet ortamında kişisel olan 

kamusal olanın içine sızmakta, arşivler de bireysel olarak inşa 

edilmeye, korunmaya ve kontrol edilmeye açık kamusal biçimler 

haline gelmektedir (Gane & Beer, 2008). Parikka’nın (2013: 8) 

ifadesiyle artık yavaş yavaş ortaya çıkan şey, kayıt kültürü —yeni 

bir hafıza ve arşiv çağı olarak teknik kayıt— ve makinenin etki 

gücüdür. Ernst (2005: 592), bu dönüşümü, fotoğraf makinasının 

icadıyla geçmişi sahneleyen bakışın, teknolojik olarak tarafsız bir 

kod olan soğuk mekanik gözle yer değiştirmesi şeklinde aktarır: 

“Rönesans'tan bu yana perspektif resimlerdeki (ve daha sonra 

fotoğraf ve film gibi medyada) kaybolma noktası, kelimenin tam 

anlamıyla öznel ihanetin teorik bir biçimlendirilmesi, hatta 

matematikleştirilmesi, teknolojik optik tarafından hem insan 

benliğinin hem de gözün dışsallaştırılması olmuştur.” Yani, tarihsel 

söylem, dilsel araçları kullanarak gerçeklik etkisini taklit 

edebilirken, fotoğraf fiziksel ve kimyasal olarak gerçeğin kaydını 

sunmaktadır. Tam da bu noktada medya arkeolojisi tarihsel söylemin 

semiyotik alanından uzaklaşarak arşivsel yazma biçimlerine 

yaklaşır. Medyayı bir özne olarak düşünen Ernst (t.y.), görsel, 

akustik veya metinsel iç verilerin bilgisinin, dijitalleştirilmiş kaydın 

kendisine girilerek (veri daldırma), algoritmik bilgi işleme 

makineleri tarafından gerçekleştirilebilen medya-arkeolojik bakışla 

--59--



ortaya çıkarıldığını ileri sürer. Dijital cihazlar kültürel anlamı 

taşırken, üretimlerinin “donmuş medya bilgisini” de muhafaza 

etmektedir (Ernst, 2013: 60). 

Böylece, Foucault’un arşiv ve arkeoloji kavramları, Ernst 

tarafından, sembollerin, sinyallerin ve bilgilerin görünür olduğu 

medya-arkeolojik bir yaklaşımla, teknolojik bir yapı olarak medya 

arşivolojisi (media archivology) kavramı altında dönüştürülür. Bilgi 

bu şekilde diyagramlar üreterek, görsel-işitsel ya da yazınsal rejim 

içindeki mecazi olgulardan çok süreç odaklı diyagramlara daha 

yakın olan, bilgisayar tarafından üretilen bir bilgi estetiğine olanak 

tanır (Ernst, 2013: 27). Geleneksel mekânından ayrılan ve internet 

ağlarıyla oluşturulan sibernetik bir ortama taşınan arşivle, medyaya 

özgü bellek, mikro-zamansal düzeyde sürekli bir geçiş halindedir 

(Ernst, 2013: 70). Bu süreklilikle geçmişi sadece bugünün sonucunu 

hazırlayan bir süreç olarak gören tarihsel anlayış, medyanın derin 

zamanı kavramıyla anlatılan düşünceye evrilir (Zielinski, 2006). 

Zielinski (2006), başarısız olmuş ya da unutulmuş icatları içeren ölü 

ya da zombi medyanın kesintiye uğrayan, sapmalarla dolu bir alan 

olduğunu aktarır. Dünya tarihini devasa bir zaman dilimi olarak 

açıklayan James Hutton gibi, medya tarihini milyarlarca yıllık 

jeolojik ve biyolojik evrimden ilham alan bir perspektifle inceler 

(Zielinski, 2006: 4,6,7). Medya anarkeolojisi (media anarchaeology) 

adını verdiği yöntemde, yeninin içindeki eskiyi değil tersine bir 

bakışla eskinin içindeki yeniyi aramayı, kaybolan, görmezden 

gelinen bireysel varyasyonları, kırılmaları ve dönüm noktalarını 

keşfetmeyi, durmadan büyüyen bir çöp yığını gibi medya kültürü 

içerisinde başarısız olan, atılan, unutulan parlak düşünceleri geri 

dönüştürmeyi önerir (Zielinski, 2006: 2-14).  

Donanım ve teknik kodların dikey kazısını içeren medya 

arkeolojisinin bu teknik düzlemi, Huhtamo tarafından topos 

araştırması kavramıyla ve kültürel bir katmanla genişletilirken, 

medya imgelemi ise insanların şeylere bakma ve kendi 

--60--



gerçekliklerini oluşturma biçimlerini şekillendiren bir unsur olarak 

görülür (Natale, 2015). Huhtamo’ya göre (2011: 28; 1997: 222), yeni 

icatların durmaksızın doğrusal bir ilerleme kat ettiği medya kültürü, 

topoi olarak adlandırdığı, tarihsel süreç içerisinde bağlamları aşan, 

kaybolan ve tekrar ortaya çıkan kalıpların, klişelerin ve ortak 

temaların döngüsel bir yeniden belirişidir. Huhtamo, tarih boyunca 

ve çeşitli derecelerde kültürler arası olarak izlenebilen, görsel ya da 

işitsel, tekrarlayan söylemsel kavramlar olarak açıkladığı topos 

araştırmasıyla, gizli, unutulmuş, ihmal edilmiş ve bastırılmış 

tarihleri ortaya çıkarmaya, gerçek olan ile yanıltıcı olan şeyler 

arasındaki karışıklık sorununa odaklanır (Huhtamo, 2011; Natale, 

2015; Huhtamo, 1997; Huhtamo, 2018). Bu eksende bozuk 

cihazlardan ibaretmiş gibi görünen dijital enkaz, yüzyıllardır 

süregelen kültürel hazların ve korkuların dijital arayüzlerde yeniden 

vücut bulmuş hayaletleri oluverir. 

Geçmişe duyulan antikacı bir merak ya da nostalji olmanın 

ötesinde, medya kültürlerinin günümüzdeki tuhaf ve olağandışı 

(anomalous) hallerini anlamak için geçmişte kazı yapmak anlamına 

gelen medya arkeolojisinde geçmişin tozlu raflarıyla arşiv, bugünün 

yeni medyasının nasıl inşa edildiğini gösteren canlı bir laboratuvar 

olarak işlemektedir (Parikka, 2012, s. 2). Parikka’nın (2012: 12) 

“geçmişten içgörüler devşiren bir yöntem” olarak açıkladığı bu 

düşünceleri teoriyi doğrudan sanatsal pratiğe yaklaştırır; böylece bir 

koruma bölgesi olan arşiv, sanatçı için yaşadığı zamanı eleştirdiği 

politik ve estetik bir cephane deposuna dönüşür. Böylece, bir üst 

disiplin, metodoloji olarak işleyen medya arkeolojisi, bu 

metodolojinin veri kültürüne, kod yapılarına, ağ tabanlı belleğe 

uygulanan özelleşmiş bir alanı olarak dijital arkeolojiyi içerir.  

Medya arkeolojisinin bu katmanlı yapısında, dijital 

arkeolojiyi kullanan çağdaş sanatçı da —tıpkı antikacı gibi ölü ya da 

modası geçmiş medyayı kurtaran ya da geçmişin teknik medyasını 

yeniden oluşturan— bir medya arkeoloğuna dönüşerek kendini, yeni 

--61--



olandan çok eski olanın içinde saklı olan potansiyeli ararken bulur. 

Geleneksel arşivci, tarihçi, antikacı ve sanatçı kimlikleri arasındaki 

sınırların belirsizleştiği bu yeni kimlikle, ifade biçimleri geçmişle 

otantik bir varoluşsal bağ kurma deneyimine evrilir (Ernst, 2005; 

Natale, 2015). Sanatçı, dijital medyanın yazılım kusurlarını, ağ 

kalıntılarını, ölü/zombi formlarını, hatalarını (glitch), devrelerini vb. 

yüzeye çıkararak manipüle eder ve eleştirel ve estetik bir 

müdahaleye maruz bırakır. Jussi Parikka ve Garnet Hertz (aktaran 

Muliaee, 2024: 5) tarafından zombi medya olarak isimlendirilen bu 

pratikle, eskimiş olana, tüketim kültürüne bir direniş biçimi olarak 

medya arkeolojisi sanatsal bir söyleme dönüşür. Medya 

arkeolojisinin önerdiği derin zaman ve döngüsel tarih okumaları, 

sanat yapıtlarında dijitalin kendine has maddesizliği, akışkanlığı ve 

kırılganlığı (software/hardware obsolescence) üzerinden yeniden 

üretme eylemi olarak karşılık bulur. Sanatçının içinde bulunduğu 

dijital alanda, hafıza Google aramasıyla, deneyim YouTube 

videolarıyla ve duygular beğenme ile yer değiştirir (Codognet, 2018: 

10).  

Arayüzün Yıkımı ve Kodun Estetik İfşası Özelinde Jodi  

Dijital kültürün erken dönemlerinde, —özellikle 1995-1999 

yılları arasında— ortaya çıkan yüksek teknoloji grafik tasarımı, 

tarayıcı eklentileri ve özel medya uygulamalarının yaygınlaşmasıyla 

birlikte sanatçılar, kendilerini arayüzlerin şeffaflık vaadiyle 

kullanıcıyı teknik altyapıdan ve kodun karmaşık dünyasından 

yalıtmaya başladığı bir ortamda bulur. Böylesi bir atmosferde bir 

araya gelen Belçikalı Joan Heemskerk ve Dirk Paesmans’tan oluşan 

Jodi kolektifi, sanat üretimlerini web için ve web üzerinden 

gerçekleştirir. Jodi, teknolojinin pürüzsüz yüzeyini kabul etmek 

yerine, o kara kutuyu zorla açarak içindeki karmaşayı görünür 

kılmaya odaklanır (Goddard, 2015). Bu tavır interneti bir sanat 

nesnesine dönüştürerek web’e özgü yeni bir sanat anlayışının 

doğmasına yol açar (Galloway, 2004: 220). Jodi’nin, pasif bir 

--62--



görüntüleme aracı olan web tarayıcısını müdahale edilebilir bir hale 

getirerek aşındırması ve kazılması gereken bir teknolojik katman 

olarak ele almasıyla oluşan bu yenilikçi yaklaşımı, net.art 

hareketinin de arkeolojik temelini oluşturur (LIMA, 2016). Verinin 

dağıtımını gerçekleştiren internet, net.art hareketiyle kendine özgü 

protokolleri, hataları ve kod yapılarıyla müdahale edilmesi gereken 

bir kazı alanı olarak görülür. Parikka’nın (2012: 17) ifadesiyle, ağ 

toplumu ve dijital kültür arkeolojilerinde, dışarıda bırakılan ve 

anormal kabul edilen şeylerin medya-arkeolojik bir kazısı olarak, 

iletişimin karanlık yüzüne bakmak, yani iletişimsizliği, gürültüyü, 

paraziti ve bağlantı kopukluğunu haritalamak gerekir. Böylece 

medya arkeolojisinin dijital yüzeylerin derinliğine ulaşma, teknik alt 

yapısını görünür kılma uygulamaları, sanat tarihinde net.art 

hareketinin kod merkezli pratiklerinde arkeolojik bir karşılık bulur.  

Resim 1 Jodi, https://wwwwwwwww.jodi.org/  

 

Kaynak: https://wwwwwwwww.jodi.org/ 

İnternet ortamı, ekran başındaki her kullanıcıyı kendi içine 

kapalı, izole bir konuma hapsederek insanları ve bilgisayarları 

birbirine bağlı tekil birimler monadlar haline getirirken, paradoksal 

olarak teknik protokoller aracılığıyla ağ oluşturmalarını sağlar —

ekran başında aynı anda bir mekânda yalnız ve dijital ağ üzerinde 

herkesle birlikte. Gürültü (noise) ve hata üzerinden yeni bir estetik 

--63--



başarısızlık (aesthetic failure) rejimi üretilen bu ortamda, geçmişte 

sadece alıcı konumda olan sanat izleyicisi, rol değişimine uğrayarak 

internet sanatında ve dijital kültürde veri gönderip üretir, dış 

dünyanın alanına dahil olmasına izin verir ve üzerine kapanan 

klostrofobik bir istilaya uğrar (Berry, 2001: 32-33; Kane, 2019). 

Dönemin bu tavrını, Jodi, Baumgärtel’e (1997) verdiği röportajda şu 

sözlerle özetler: “İzleyici çalışmalarımıza baktığında, biz onun 

bilgisayarının içindeyiz… ve birinin bilgisayarında olmaktan onur 

duyuyoruz.”  

Resim 2 Jodi, https://wwwwwwwww.jodi.org/  

   

Kaynak: https://wwwwwwwww.jodi.org/100cc/havoc/index.html 

Kolektifin, wwwwwwwww.jodi.org (1995) isimli çalışması, 

izleyiciyi bir kullanıcı olarak işlevsel bir web sayfası yerine, yanıp 

sönen yeşil metinler, üst üste binen ASCII karakterleri ve kaotik bir 

görsel yığınla karşı karşıya bırakır. Jodi’nin ilk web sitesi olan bu 

sayfa, ekranın pürüzsüz yüzeyini işlevsiz hale getirerek arka planda 

işleyen HTML kodunu estetik bir ifşa aracı olarak kullanır ve içinde 

sırlar barındıran çıkmaz sokaklarla örülü labirentler oluşturur —

yazılımın çökmesini, kendi materyal kodsal varlığını boşaltmasını 

sağlayarak arayüzün yanıltan şeffaflığını yıkar (Digital Canon of the 

Netherlands, t.y.). Böylece sanatçıların bu estetik müdahalesiyle, 

Ernst’in (2013) medyanın görünen yüzeyinin ötesine geçilerek, onu 

var eden matematiksel ve teknik yapısına (source code) inilmesi 

--64--



gerektiğini anlatan medya-arkeolojik yaklaşımı açığa çıkar. 

Makineleşmiş bir eylemliliğin bir versiyonu olarak mekanik göz, 

soğuk bakış (cold gaze), geçmişin kaydedildiği bir ön düzeyi, insan 

merkezli anlatıların ötesine geçip, makinenin makineyle konuştuğu 

o matematiksel/teknik çekirdeğe (logos) odaklanma gerekliliğini 

vurgular (Ernst, 2013: 9-10). 

Resim 3 Jodi, https://wwwwwwwww.jodi.org/  

 

Kaynak: https://wwwwwwwww.jodi.org/100cc/index.html 

Tarayıcıya yazılan wwwwwwwww.jodi.org adresi, görünen 

kaotik sayfa yüzeyinin altına doğru bir kazı yapılarak kaynak koduna 

bakıldığında sayı ve sembollerden oluşan HTML kodlarının arasına 

ASCII sanatıyla bir hidrojen/atom bombası diyagramı gizlediği 

görülmektedir (Digital Canon of the Netherlands, t.y.; Morris, 2024). 

Bu gizli katman, köklere (arşive), başlangıçlara (daha az tarihsel 

nedensellik ama zamansal özgünlük, zaman açısından kritik ivmenin 

açılışı ve üretimi, zamansal ufuklar) geri dönüşün ve algoritmik 

medyada kurucu bir güç olarak matematiksel kareköklerin 

diyagramatik yapısıyla ilgilenilmesi gerektiğinin sanatsal bir 

kanıtıdır (Ernst, 2013: 24). İnternetin arka yüzünde gizlenen 

görünmez olanı açığa çıkarmaya, işleyişini, tehlike ve olanaklarını 

ifşa etmeye odaklanan Jodi, wwwwwwwww.jodi.org’da web'deki her 

--65--



şeyin arkasındaki koda vurgu yaparak internetin kendisini amaç ve 

konu olarak ele alır. Çalışmasında, izleyiciyi kullanıcıya 

dönüştürerek dijital estetiği, şiirselliği ve ortamın özelliklerini 

keşfetmelerine olanak tanır. Çalışmayı, herhangi bir basın bülteni ya 

da biyografileri olmadan doğrudan ekrana yerleştiren ve bu 

ekranlarda olan şeyleri sunan Jodi (aktaran Baumgärtel, 1997), bu 

süreci, “açıklamalardan kaçınıyoruz. Herhangi bir sergiye bakın: 

İnsanlar, eserin kendisine bakmadan önce, sanat eserlerinin 

yanındaki bilgi levhalarını inceliyorlar. Bir eser hakkında fikir 

sahibi olmadan önce, eseri kimin yaptığını bilmek istiyorlar. 

Mümkün olduğunca bundan kaçınmaya çalışıyoruz.” sözleriyle 

aktarır. Bununla birlikte çalışmada arayüzü bozarak kodu görünür 

hale getiren Jodi, kaotik bir glitch estetiği oluşturarak bilgisayarın ve 

internetin kullanıcı dostu maskesini düşürür. Yanıltıcı doğasını 

görünür kılarak mahremiyet kaybını ve dijital sıkışmışlığı 

(klostrofobiyi) ifşa eder (Digital Canon of the Netherlands, t.y.).  

İlk web sitemizin ilk sayfasında en büyük temel kod hatasını 

yaptık. İlk komutta eğik çizgi eklemeyi unuttuk. Bunu 

unutursanız, güzel bir çizim elde edemezsiniz. Düzgün aralıklı 

bir diyagram yerine, çizim ekranda her yere dağılmıştı. İlk 

başta bilgisayarımızda bir sorun olduğunu düşündük, ancak 

sonunda etkinin oldukça ilginç olduğuna karar verdik. Hatayı 

çevrimiçi olarak yayınladık ve ortaya çıktığı gibi, bu, hatanın 

sonsuzca yeniden üretilmesi anlamına geldi. Herkes 

tarayıcısında aynı hatayı gördü ve bu da bize oldukça fazla 

kızgın e-posta getirdi. Bu hatayı yapmaya cesaret ederek, kodu 

eserin konusu haline getirdik. Daha sonra tarayıcınızda o web 

sayfasının kaynak kodunu görüntülemeyi istediğinizde, 

çizimin doğru sürümü ortaya çıktı. [...] Çalışma, atom bombası 

yapımına ilişkin talimatlar içeriyordu. Bu gizli katman, her 

şeyin kaçınılmaz olarak arkasında olan koda dikkat çekmenin 

çok ilginç bir yoluydu.” (Van Tomme, 2011: 33)  

Jodi’nin ifade ettiği eksik eğik çizgi (missing slash) 

anekdotu, dijitalin maddesiz (immaterial) olduğu yanılgısına karşı 

--66--



çıkarak, onun da kendine has bir maddeselliği (materiality) —bir 

karakterin eksikliğiyle bile çökebilen, kırılgan ve ontolojik olarak 

işlenebilir bir malzeme— olduğunu gösterir (Scarlett, 2017). Jodi, 

çalışmasını bir bilgisayar sisteminin işleyiş biçimlerine, her türlü 

sembolik hileyle nasıl hikâye anlatabileceğine dair bir algılama 

biçimi oluşturma fikri üzerine temellendirir. Çalışmayı 

deneyimleyen izleyici, makinenin manipüle edilerek yapılandırılma 

biçimini keşfederken, çalışma aksini gösterdiği halde kendini bir 

şeyin farklı şekilde yapılamayacağına ikna edilirken bulur (Van 

Tomme, 2011: 34). Böylece arayüzün diktatörlüğüne karşı yürütülen 

epistemolojik bir direniş olarak gerçekleştirilen eserde ekranın 

parlak pürüzsüz yüzeyi, alt katmanlarında her an patlamaya hazır bir 

kod yığınını —bombayı— gizleyen, davranışlara yön veren düşünsel 

bir perde işlevi görür. Jodi, bu perdeyi parçalayarak dijital ortamın 

soyut bir hayalet olmadığını, ufak bir karakter hatasıyla dahi tüm 

sistemin çökebileceğini, kırılgan ve manipüle edilebilir teknik bir 

madde olduğunu ortaya koyar. Çalışmasında gerçekleştirdiği 

arkeolojik kazı ile zihinlerde, dijitalin sadece kod düzeyinde 

kalmadığı, dosya formatları ve veri çürümesi düzeyinde de nasıl bir 

kalıntı bırakacağı sorusunu oluşturur. 

Dijital Çürüme ve Hata Estetiği Ekseninde Rosa Menkman  

Görüntünün yaşamsal bir parçası olan bozulma olgusuyla; 

mağara duvarlarına yapılan resimlerden, sinemada ya da 

televizyonda gösterime giren filmlere kadar her görüntü, farklı 

bozulma düzeylerine uğrar —anında başladığı gibi sonradan da 

ortaya çıkabilir, görünmez olabildiği gibi belirli bir görüntünün 

mevcut algısı üzerinde büyük bir etki de oluşturabilir. Genellikle 

hasar görmüş bir parçanın restorasyona ihtiyaç duyduğu izlenimini 

oluştursa da, bozulmanın ani ve öngörülemez doğası, tesadüfi 

keşifler, olaylar ve hatalar paralelinde sanatçılar tarafından estetik 

bir strateji olarak benimsenir (Quaranta, 2011: 25). Glitch adı verilen 

bu hata ve kusur estetiği, düşük çözünürlüklü kötü görüntüleri, 

--67--



ölü/zombi medya kalıntılarını, kirli stilleri —parçalanma, gren, 

hayalet görüntü, aralıklı tarama, titreme, tırtıklı kenarlar, 

posterizasyon, pikselleşme, niceleme hatası, halkalanma, merdiven 

gürültüsü, tarama çizgileri vb.— merkeze alır (Quaranta, 2011: 28; 

Menkman, 2011: 51). Kane (2019: 2), “hata yapabildiğimiz için, 

sonrasında büyüme ve değişme kapasitemiz de vardır” sözleriyle 

başarısızlık ve hatayı, insanın varoluşunun ve gelişmesinin temel 

koşulları olarak aktarır. Kane tarafından geniş anlamda insan 

mücadelesinin anlamlı sembolleri olarak görülen bu estetik 

başarısızlığın arkeolojisi, modernizmin pürüzsüz ve gürültüsüz 

iletişim idealine karşı bir meydan okumadır. Hiper teknoloji çağında 

hataya yatkın, yanılabilir bir insan olmanın, başka hiçbir şeye 

başvurmadan tekrar tekrar başarısız olmanın ne anlama geldiğini 

açıklamanın bir yoludur (Kane, 2019: 3). Birer metafor olarak kabul 

edilen aksaklık, gürültü ve başarısızlık gibi olgular, temsil ettikleri 

fiziksel teknolojilerin ötesinde var olan, deneyimlenen ya da ifade 

edilen kanallardır (Kane, 2019: 5). Teknik yetersizliği de ifade eden 

dijital bozulma ve sıkıştırma hataları görsel kültürün yeni yerel dili 

(vernacular) haline gelen, kaçınılmaz ve kasıtlı bir estetik uygulama 

haline gelir. 

Resim 4 Rosa Menkman, Vernacular of File Formats (2009-2010) 

 

Kaynak: https://beyondresolution.info/VERNACULAR 

--68--



Eserlerinde çözünürlük teorisini ve glitch estetiğini 

uygulayan Hollandalı sanatçı Rosa Menkman, Vernacular of File 

Formats (2009-2010) adlı çalışmasında, mülkiyet, sergileme ve 

koruma hakkındaki geleneksel kavramlara meydan okur. Sanatçı, 

verileri belirli bir sözdizimiyle düzenleyen kodlama sistemleri 

üzerine kurulu olan çalışmasında, bir otoportreyi farklı dosya 

biçimlerini kullanarak bilinçli olarak bozar ve ortaya çıkan dijital 

sıkıştırma algoritmalarının görsel imzalarını araştırır. Çalışma, 

Michel Foucault’nun arşiv kavramı ve Jacques Derrida’nın arşiv 

humması (archive fever) düşüncesi ekseninde, durağan temsilin 

karşısında duran sanatın nasıl arşivlendiği ve sürdürüldüğü 

sorularına yanıt arar (Menkman, 2010; LIMA, t.y.). Foucault’nun, 

söylenebilir olanın yasasını ve neyin görünüp neyin 

görünmeyeceğini saptayan bir sistem olarak tanımladığı arşiv; 

Menkman’ın çalışmasında her dosya formatının (JPEG, TIFF, 

BMP), görüntüyü kendi kurallarına göre sıkıştırıp kodlayan, 

görüntünün görünürlük yasasını belirleyen birer mikro-arşive 

dönüşür. Bununla birlikte, Menkman’ın Vernacular of File 

Formats’ında oluşturduğu glitch estetiği, dosya formatlarının 

(arşivin) görüntüyü korumak adına onu nasıl sıkıştırdığını, veriyi 

nasıl öldürdüğünü ve deforme ettiğini ifşa eden bir teknik çürüme 

anı olarak işler. Bu arşivleme süreci Derrida’ya (1996: 12) göre 

sessizce işleyen bir yıkımı da beraberinde getirir ve arşiv, içinde 

kendisine karşıt işleyen, sessiz bir adanmışlıkla her zaman arşiv-

yok-edici (archiviolithic) olarak çalışan ölüm dürtüsü (death drive) 

barındırır. Bu yok edici güç, Derrida’nın (1996: 11-19) ifadesiyle 

unutkanlığı, amneziyi, belleğin yok oluşunu kışkırttığı gibi, mneme 

ya da anamnesis’e indirgenemeyecek olanın radikal bir şekilde 

silinmesini, kökünün kazınmasını zorunlu kılar. Ölüm dürtüsünün 

kendi arşivini daha en başından yok ettiği yönündeki bu düşünce, 

Menkman’ın çalışmasındaki dijital dosyalarda ete kemiğe bürünür: 

Bir JPEG dosyası, görüntüyü arşivlemek isterken, sıkıştırma 

algoritması gereği veriyi geri döndürülemez şekilde yok eder. 
--69--



Böylece Menkman’ın glitch estetiği, sonluluğun (finitude) mantığını 

ve korumanın uzam-zamansal koşullarını süpürüp atan bir arşiv 

humması halini yansıtır (1996: 19). 

Resim 5 Rosa Menkman, Vernacular of File Formats (2009-2010) 

 

Kaynak: https://beyondresolution.info/VERNACULAR 

Tüm bu yönleriyle kavramsal olarak değişken olan çalışma, 

baskı ya da dijital gösterimler gibi farklı biçimlerde çıktılar üretir. 

Vernacular of File Formats’da Menkman, sanat eserinin çeşitli 

yönlerini yeniden ele alıp, kullanarak durmadan gelişen dinamik bir 

arşiv oluşturur. Aralık 2016'da MOTI Museum of The Image ve 

Stedelijk Museum Amsterdam tarafından satın alınan eser, sanatçı 

tarafından müzelerle iş birliği içinde bir araya getirilen 16-18 GB'lık 

bir dosya arşivi olarak sunulur. Videolar, çoklu sıkıştırma 

dillerindeki görüntüler, PDF ve metin belgelerini barındıran bu 

devasa arşiv, farklı formatlarda yüzlerce dosyayı kapsar. Değişen bir 

sanat eseri olarak yaşayan arşivin sürekliliği, Menkman’a göre 

sürekli eklemelere ve geliştirmelere olanak tanıyan, açık ve evrim 

geçiren bir varlık olarak tasavvur edilmesine bağlıdır. Ancak 

müzelerin eseri düzenlenebilir bir arşiv yerine, belirli versiyonları 

kapsülleyerek saklama tercihi; ucu açık bir dijital yapıtın kurumsal 

arşivlerde sürdürülmesinin yarattığı ontolojik zorlukları vurgular 

(LIMA, t.y.; Menkman, 2010). 

--70--



Resim 6 Rosa Menkman, Vernacular of File Formats (2009-2010) 

 

Kaynak: https://beyondresolution.info/VERNACULAR 

Ernst (2013), fiziksel bir depolama alanı olan geleneksel 

arşivin aksine, ekranın parlak yüzeyine taşınan arşivi, dijital belleğin 

doğası gereği mikro-zamansal (micro-temporal) ve dinamik bir 

süreç olarak betimler. Ernst’e (2013: 98) göre bu yeni arşivsel düzen, 

durağan bir sınıflandırmadan uzak, elektromanyetik dinamiklere 

dayalı bir vektör alanı olarak işler. Dijital ortamda sürekli işlendiği, 

transfer edildiği ve güncellendiği sürece güncelliğini koruyan veri, 

Menkman’ın çalışmasında, formatların değişmesi, codec’lerin 

güncellenmesiyle çürümeye, değişmeye devam eden bir sibernetik 

organizmaya dönüşür. Fiziksel derinliğinden (kütüphane 

raflarından) ayrılan arşiv, dijitalleşerek mikroçip mimarisinin düz 

yüzeyine indirgenir ve saklanan bir yer olma özelliğinden 

uzaklaştırılarak, elektronik devrelere ve veri akışlarına karışan 

dinamik bir sürece dönüştürülür (Ernst, 2013: 100). Böylece sanatçı 

tarafından dosya formatları bozulan eser, arşivin artık bir depo 

olmadığını, aksine görüntünün nasıl oluşması gerektiğini dayatan bir 

kodlama ve protokol katmanına —yani medyanın kendisine— 

dönüşümünü gözler önüne serer. Menkman’ın müdahale ettiği her 

JPEG veya BMP formatı, Ernst’in arché (yasa) olarak tanımladığı, 

görüntünün ortaya çıkışını yöneten o görünmez komuta merkezini 

ifade eder (Ernst, 2013). 

--71--



Sanatçı çalışmasında; dijital bir kameranın, görüntü 

tarayıcının ya da sinema filmi tarayıcısının sensöründen gelen 

minimum düzeyde işlenmiş pikselleri ve görüntü meta verilerini 

barındıran RAW dosyalarını kullanır. RAW görüntü dosyası, aralıklı 

(interleaved) ya da aralıksız (non-interleaved) şekilde her pikselin 

RGB (Kırmızı, Yeşil ve Mavi) renk değerlerinin depolanma sırasını 

ifade eder. Menkman’ın (2011: 18) belirttiği üzere; “aralıklı bir RAW 

görüntüde, veriler RGBRGBRGB dizisinde depolanırken, görüntü 

aralıksız olarak kaydedildiğinde RGB değerleri sıralı olarak 

düzenlenmez, kendi katmanlarına sahip olur.” Sanatçının bu yapıya 

müdahale ederek orijinal değerlerden sapması, imajın bozulmasına 

neden olurken dosyanın teknik iç yapısını da görünür kılar. 

Sanatçının RAW veriye yaptığı bu müdahale, Galloway’in (2004: 

243) “dağıtılmış ağları yönlendiren, kültürel nesneler yaratan ve 

yaşam formları üreten devasa kontrol aygıtı” olarak tanımladığı 

protokol teorisindeki kontrol mekanizmalarının delinmesini temsil 

eder. Burada dosya formatları ve protokoller, verinin nasıl 

paketleneceğini dikte eden politik yönetim araçları haline gelir. 

Menkman, RGB dizilimini bozarak görsel soyutlama oluşturmanın 

yanı sıra, görüntüyü standartlaştıran ve onu evrensel bir meta haline 

getiren endüstriyel protokolün de otoritesini sarsar. Çünkü, açığa 

çıkan bozuk/hatalı görüntü, dosyanın ham (raw) ve disipline 

edilmemiş maddeselliğinin en saf haliyle gerçekleşen bir 

dışavurumudur.  

Görünmeyen Altyapının ve Coğrafyanın Arkeolojisi 

Bağlamında Trevor Paglen 

Dijital çağın en büyük mitlerinden biri, dijital ortamda 

verinin mekânsız, ağırlıksız ve görünmez bir bulutta (Cloud) asılı 

kaldığı inancıdır. İnterneti tanımlamak için kullanılan kablosuz ve 

bulut kavramları, egemenlik alanlarının akışkan sınırları dahilinde 

bireysel öznellikler ve toplumsal sistemler üzerinde geniş bir etki 

alanına sahiptir. Fiziksel altyapıya duyulan temel ihtiyacın karşısına 

--72--



yerleştirilen bu yapıyla, tüm yaşamlar birbirine kablosuz olarak 

bağlanır: “Görünüşte kablosuz yaşamlarımız, birbirine dolanmış 

kablolar yığınına dayanıyor” (Starosielski, 2015: 232). Amerikalı 

sanatçı Trevor Paglen, coğrafyacı ve fotoğrafçı kimliğini bir arada 

kullandığı yaklaşımıyla gerçekleştirdiği Undersea Cables (2014) 

çalışmasında, bu uçucu metaforu okyanusun binlerce metre altına 

indirerek, internetin aslında soğuk, karanlık ve son derece maddi bir 

altyapıya sahip olduğunu kanıtlar. Bu yaklaşım, Parikka’nın (2015: 

3-4) A Geology of Media’sında anlattığı, insan icatlarının tarihi 

olarak düşünülen medya tarihinin, aslında “minerallerin, metallerin, 

kimyasalların ve jeofiziksel katmanların oluşturduğu kirli bir maddi 

tarih” olduğu düşüncesine paraleldir. Parikka’ya göre dijital kültür, 

yerkürenin jeolojik malzemelerinin (metallerin ve minerallerin) 

kazılması, yerinden edilmesi ve dönüştürülmesi üzerine kurulu olan 

jeofiziksel bir olaydır. Teknolojik cihazlar, ağlarla birlikte, 

milyarlarca yıl önceki jeolojik katmanların birer uzantısı 

niteliğindedir (Parikka, 2015: 5-7). Bu nedenle Paglen’in 

görüntülediği okyanus tabanı da bir iletişim hattı olmanın ötesinde 

medyanın, yerkürenin (toprağın ve okyanusun) derin zamanına 

kazınmış jeolojik bir kaydıdır (Parikka, 2015: 12). 

Resim 7 Trevor Paglen, Undersea Cables: Bahamas Internet Cable 

System, NSA/GCHQ-Tapped Undersea Cable Atlantic Ocean, 2015 

 

Kaynak: https://paglen.studio/2020/05/22/undersea-cables/ 
--73--



Tüplü dalış ve su altı navigasyonunu öğrenen sanatçı, 

Atlantik Okyanusu’nun zemininde bulunan, e-postaların, belgelerin, 

tweetlerin ve aramaların ışık hızında geçtiği kabloları fotoğraflar 

(Pepi, 2024: 71). Fotoğraflar, Avrupa ve Amerika kıtalarını birbirine 

bağlayan denizaltı kablolarının anakarayla buluştuğu ve NSA 

tarafından gözetim amacıyla dinlendiği yerleri gösterirken, deniz 

haritalarıyla, gemilerin onlara çarpmasına engel olmak için fiber 

optik kabloların yerleri görselleştirilir (Aldrich & Karatzogianni, 

2020: 31). İçinde yaşamın kaynağı olan suyu taşıyan bahçe 

hortumuna benzeyen görünümleriyle, her bir kablo tonlarca veriyi 

dünyanın yüzeyini kaplayan coğrafyaya yayar. Richard J. Aldrich ve 

Athina Karatzogianni (2020: 31), kabloların özelliklerini şu sözlerle 

ifade eder: “Dokuma çelikten koruyucu bir kaplamaya sahip olsalar 

da, çapları sadece yaklaşık dört santimetre olduğundan nispeten 

savunmasızlar. Normalde yüzeye yakın yerlerde bir metreye kadar 

derinlikteki hendeklere gömülürlerken, 300 metrenin altında ise 

deniz tabanının yüzeyinde ilerlerler.” Küresel ölçekteki üretim 

zincirleri, finansal hizmetler gibi alanlara sağlanan devasa veri akışı 

okyanus ötesi kablolar sayesinde mümkün hale gelir (Clark, 2016). 

Resim 8 Kabloların rotaları 

 

Kaynak: https://www.submarinecablemap.com/  

--74--



Dijital kazı alanını, kablolar, uydular, NSA binaları vb. 

yapıları içeren fiziksel coğrafyaya taşıyan Paglen, Undersea Cables 

çalışmasıyla; kilometrelerce uzanan, on yıllarca su altında kalan, 

insanlığın bugün medya ve iletişim hayal gücüyle bağlantı kurmakta 

zorlanan, günlük hayattan kopuk görünen denizaltı kablolarını 

fotoğraflayarak internetin bulut gibi sanal/hayalet bir yapı 

olmadığını, madde olduğunu vurgular (Starosielski, 2015: 5). Bu 

bölgenin özellikle ABD Hükümeti’nin Ulusal Güvenlik Ajansı 

tarafından dinlenen yerler arasında olması nedeniyle, sanatçı, 

görünmeyen güç ve bilgi yapılarına dikkat çeken okyanus dalışları 

gerçekleştirir (Queensland Art Gallery & Gallery of Modern Art 

[QAGOMA], t.y.). Zamansız bir mekân gibi algılanan okyanusa ait 

bu görüntüler, internetin —dışı zırhlanmış ancak özünde saç teli 

kadar ince fiber optik kablolardan oluşan— devasa altyapısını 

görünür kılar (QAGOMA, t.y.; Boucher, 2015). Sanatçının dalgıç 

kıyafetleri giyerek gerçekleştirdiği bu dalışı, okyanus tabanındaki 

hendeklerden geçen internetin maddesel altyapısına tanıklık etmeye 

olanak tanırken, internetin görünmeyen yüzü olan kitlesel gözetim 

mekanizmasını, yani iktidarın gözünü (panoptikonu) da ifşa eder. Bu 

yönüyle sırları koruyan kara kutu olan okyanusta, haritalarda yeri 

gizlenen o kabloları bulup fotoğraflayarak medya arkeolojisinin en 

somut halini ortaya koyar. Goddard (2015) tarafından kara kutuların 

açılması (breaking open the black boxes) olarak açıklanan bu bakış, 

anarşik arkeoloji (anarchaeology) ifadesiyle tanımlanır. Goddard’a 

göre, teknolojinin nasıl çalıştığını gizleyen o kutuyu —burada 

okyanusu— açmak, teknik bir merakın yanı sıra politik bir ifşa 

eylemidir. Çünkü o kutunun içinde iktidarın ve kontrol 

mekanizmalarının işleyiş diyagramları saklıdır (Goddard, 2015: 

1765). Paglen’in çalışmasında bu kara kutu, NSA’in işleyiş 

diyagramlarını saklayan okyanusun ta kendisidir ve sanatçı, dalarak 

gerçekleştirdiği çalışmasıyla saklı olanı gün yüzüne çıkarır.  

 

--75--



Resim 9 Trevor Paglen, Undersea Cables: NSAtapped undersea 

cables, North Pacific Ocean, 2016 

 

Kaynak: https://paglen.studio/2020/05/22/undersea-cables/  

Kabloların döşendiği okyanus tabanı, “kolayca kuvvet 

uygulanabilen ve coğrafi engellerin telekomünikasyon tarafından 

ortadan kaldırıldığı sürtünmesiz yüzey” olarak kabul edilir. Tarihsel 

olarak kapitalizmin genişlemesiyle bağlantılı olan bu yüzey anlayışı, 

okyanusu ve kıyıları mekânsızlaştırılmış olarak tasvir eder. 

Maddeselliği olmayan bilgi akışları, uzandıkları ortamları akışkan ve 

daha az önemli hale getirir. Her ne kadar bugün, Mark Taylor’ın 

(aktaran Starosielski, 2015: 6) ifade ettiği “internet aslında 

bilgisayarların iletişim kurmasını sağlayan kodlar ve protokollerden 

başka bir şey olmadığı” düşüncesi egemen olsa da, geçmişin kablo 

sistemi tüm coğrafyayı fiziksel olarak dolaşan bir hat olarak varlığını 

sürdürür. Bu değişim, insanlığın yüzyıllar önce doğaya bakıldığında 

gördüğüyle şimdiki zamanda doğaya baktığında aynı şekilde 

görmediğinin bir göstergesidir: Caspar David Friedrich’in resmettiği 

deniz, bugün de aynı deniz gibi görünse de aynı nehirde iki kez 

yüzülemeyeceği gibi, Friedrich'in zamanından beri çok fazla tarihe 

tanıklık eden bu sular da değişime maruz kalmıştır (Boucher, 2015). 

Zielinski’nin (2006) medyanın derin zamanı düşüncesine göre, 

modern cihazlarla anılan medya, jeolojik ve tarihsel katmanlara 

--76--

https://paglen.studio/2020/05/22/undersea-cables/


yayılan dikey bir zamansallıktır. Bu perspektifle Paglen’in okyanus 

tabanını çektiği fotoğraflar, Friedrich’in romantik manzarasından 

modern gözetim ağına uzanan bu derin zamanın görsel bir kanıtı 

haline gelir (Zielinski, 2006: 7-10). Bu nedenle “güzel bir okyanus 

manzarası” gibi çekilen fotoğraflar, baktığımız şeyin distopik bir 

gözetim aracı olduğu gerçeğini haykırır: güzel olan ve tehlikeli 

olanın birbirine dönüştüğü bir döngü durmadan tekrar eder. 

İlişkisel Ağların ve Politik Verinin İfşası Özelinde Burak 

Arıkan 

Medya arkeolojisinin kazı sahası, okyanus tabanındaki 

fiziksel kablolardan, bu altyapı üzerinde yükselen ve toplumsal 

yaşamı görünmez protokollerle kuşatan karmaşık ilişki ağlarına 

doğru genişler. Trevor Paglen’in ifşa ettiği maddesel donanımın 

ötesinde, iktidarın hiyerarşik değil ağsal olarak örgütlendiği bu yeni 

düzlem, verinin sosyo-politik haritalamasını zorunlu kılar.  Öyle ki, 

Galloway’in (2004: 29) ifade ettiği gibi günümüzün denetim 

toplumlarında iktidar, artık merkezi bir piramitten değil, protokol adı 

verilen ve ilişkileri yöneten dağıtık ağ diyagramlarından yayılır. Bu 

düşünce ekseninde Burak Arıkan, estetik bir malzeme olarak 

kullanılan veriyi; Nicolas Bourriaud’nun (2005) sanat yapıtını, 

insanlar arası ilişkilerin ve karşılaşmaların bütünü olarak tanımladığı 

ilişkisel estetik kavramıyla sorunsallaştırır. Ancak Arıkan, 

Bourriaud’nun galeri içi mikro-sosyalliğini aşarak, kentsel 

dönüşümü besleyen sermaye ve güç ilişkilerini, ağ haritalaması 

yoluyla görünür kılar ve dijital çağın karmaşık topolojisini açığa 

çıkarır. Arıkan’ın bu yaklaşımı çalışmayı durağan bir arşiv olmanın 

ötesine geçirerek, veriler arasındaki dinamik bağlantıların sürekli 

inşa edildiği bir diyagram kurar. Dijital arşivin, nesneleri değil, 

nesneler arasındaki matematiksel ve topolojik ilişkileri saklayan 

doğası, Arıkan’ın haritalarında ilişkiler arşivi olarak görselleştirilir 

(Ernst, 2013: 82-83). 

--77--



Resim 10 Burak Arıkan, Mülksüzleştirme Ağları 

 

Kaynak: https://danzon2008.blogspot.com/2013/09/mulksuzlestirme-aglar-

burak-arkan.html 

Sanatçı Haziran 2013 yılında hayata geçirdiği 

Mülksüzleştirme Ağları isimli çalışmasında, gönüllülük esasına 

dayalı kolektif bir yapı oluşturur. Sermaye-iktidar ilişkilerinin veri 

dökümünü ve haritalamasını yaptığı çalışmada; İstanbul’un Kuzey 

Ormanları üzerine inşa edilen 3. Havalimanı, Tarlabaşı ve 

Sulukulelileri yerinden eden kentsel dönüşüm projeleri, Hasankeyf’i 

tehdit eden Ilısu Barajı, Emek Sineması’nın yıkımıyla inşa edilen 

AVM gibi yüzlerce projenin maliyetleri, başlangıç tarihleri, hangi il-

ilçede yapıldığı, varsa iş kazaları gibi bilgiler açıklanırken; bu 

projeleri üstlenen özel şirketlerle devlet kurumları arasındaki 

bağlantılar ifşa edilir (Altay, 2019). Özellikle son otuz yılda ülke 

genelinde hız kazanan kamusal alanların özelleştirilmesi ve ortak 

alanların metalaştırılmasıyla derinleşen mülksüzleştirme olgusu, 

Arıkan’ın etkileşimli haritalarında görselleşerek sermaye gruplarının 

mülksüzleştirilmiş kesimler üzerindeki etkisini gözler önüne serer 

(Balaskas, 2017: 87). 

 

--78--



Resim 11 Burak Arıkan, Mülksüzleştirme Ağları: Termik Santraller 

Ağı 

 

Kaynak: https://graphcommons.com/h/mulksuzlestirme/views/acf2682d-3c2a-

4449-bc7a-e4aa6994d1dd  

Arıkan, haritalama yöntemini uygularken, kullandığı Graph 

Commons (graphcommons.com) kolektif veri haritalama, analiz ve 

yayınlama platformu ile kentsel dönüşümün, büyük ölçekli altyapı 

projelerinin ve siyasi kararların, şirketler, devlet kurumları, finans 

kuruluşları ve medya firmalarının birbirine sıkı sıkıya bağlı ağlarla 

nasıl yönlendirildiğini sürekli güncelleyerek ortaya koyar. Bu 

noktada, Huhtamo’nun (2013) topos araştırmasıyla tarihsel bir 

perspektife oturtulan Arıkan’ın pratiği, medya kültürünün, sürekli 

yeni olanla değil, tekrar eden kültürel formlarla (topos) ilerlediği 

düşüncesinde olduğu gibi işler. Sanatçının ağ haritaları, aslında 

Rönesans döneminin karmaşık dünyayı parçalar halinde bir araya 

getiren Nadire Kabineleri’nin (Wunderkammer) ya da Aby 

Warburg’un imgeler arası ilişkisel bağlantılar kuran Mnemosyne 

Atlası’nın dijital çağdaki birer tekrarı niteliğindedir. Arıkan, 

parçalanmış ve karmaşık veriyi görselleştirirken, insanlığın 

--79--



asırlardır yaptığı, dünyayı haritalayarak anlama geleneğini sürdürür. 

Sanatçının tüm karmaşık ilişkiler ağını kuşbakışı bir harita olarak 

sunması, 19. yüzyılın hareketli panoramalarının (moving 

panoramas) izleyiciye sunduğu dünyayı avucunun içine alma ve 

hâkim bakış (gaze) arzusunun dijital çağdaki tezahürü olur 

(Huhtamo, 2013: 5). Arıkan, izleyiciye verdiği zoom in/out 

yetkisiyle, Huhtamo’nun bahsettiği o hâkim bakışı 

demokratikleştirerek pasif kullanıcıyı bir veri dedektifine 

dönüştürür. 

Resim 12 Burak Arıkan, Mülksüzleştirme Ağları: Mülksüzleştirilen 

Azınlıklar 

 

Kaynak: https://danzon2008.blogspot.com/2013/09/mulksuzlestirme-aglar-

burak-arkan.html  

Zamana yayılan uzun vadeli bir süreçte işleyen proje, bu 

ilişkileri haritalandırarak çağdaş Türkiye'deki gizli mülksüzleştirme 

mimarisini açığa çıkarır. Sistem haritaları oluştururken, her bir veri 

noktasını —şirketlerin resmî web siteleri, İstanbul Ticaret Odası 

kayıtları, Türk Ticaret Sicili Gazetesi, haber makaleleri, akademik 

raporlar ve araştırmacı gazetecilik vb.— titizlikle ve herkese açık 

veri tabanlarıyla referanslandırır (Arıkan, 2013). Haritalar, şirket, 

--80--

https://danzon2008.blogspot.com/2013/09/mulksuzlestirme-aglar-burak-arkan.html
https://danzon2008.blogspot.com/2013/09/mulksuzlestirme-aglar-burak-arkan.html


proje ya da kurum fark etmeksizin bütçesini, zaman çizelgesini, 

konumunu, varsa belgelenen işçi hakları ihlallerini tüm 

kaynaklarıyla birlikte listeleyen bilgi kutularını içeren, ilişkisel 

düğümlerden oluşur. “Ayrıca, Türkiye Cumhuriyeti'nin 

kuruluşundan bu yana topraklarından mahrum bırakılan 

gayrimüslim azınlıklar ve vakıflar hakkında da bilgiler içerir” 

(Golonu, 2015: 1). 

Ağ haritalarındaki bilgiler, izleyiciler tarafından slaytlar 

haline getirilebilmekte ve çıktıları alınıp hikayeleştirilerek sosyal 

medya üzerinden paylaşılabilmektedir (Altay, 2019). Böylece ortaya 

çıkan ağ haritaları, keşfedilebilir ve aranabilir olarak etkileşimli bir 

yapı kazanır ve izleyiciler bu ağlarla ortaya çıkan “etki, mülkiyet ve 

sorumluluk yollarını” takip edebilir. Bu sayede, kolektif görünürlük 

ve siyasi farkındalık platformu haline gelen Mülksüzleştirme Ağları, 

tüm kamuoyu için kentsel kalkınma ve mülksüzleştirmenin siyasi 

ekonomisini daha iyi anlamak için bir araç görevi üstlenir (Arıkan, 

2013). Sanatçı, kullanıcı etkileşimli haritalarla, politik, sosyal ve 

ekonomik açılardan keşfedilebilir bir ekosistem kurgulayarak 

izleyicinin farklı yaklaşımlar hakkında farkındalık edinmesini sağlar 

(Balaskas, 2017: 87). 

Bilginin üretilmesi ve görselleştirilmesi, Arıkan’ın ifade 

ettiği gibi Mülksüzleştirme Ağları bağlamında yalnızca başlangıç 

aşamasını temsil etmektedir. Sürecin devamında gerçekleşecek olan 

asıl kritik nokta, söz konusu bilginin dolaşıma girmesi ve farklı 

toplumsal alanlarda yeniden türetilmesi; her bağlamda özgün 

biçimlerde yeniden yorumlanmasıdır (Altay, 2019). Örneğin, bir 

gazetecinin bu ağları haber üretiminde referans alması, bir 

belgeselcinin görsel anlatısına dahil etmesi ya da bir sivil toplum 

kuruluşunun yasa değişikliği önerilerini bu veriler üzerinden 

temellendirmesi, bilginin toplumsal işlevselliğini somut biçimde 

ortaya koymaktadır. Dolayısıyla, Mülksüzleştirme Ağları’nın 

taşıdığı epistemolojik değer, veri üretimi ve görselleştirme 

--81--



kapasitesiyle sınırlı değildir; bu verilerin farklı toplumsal pratiklerde 

yeniden işlenmesi ve çoğaltılmasıyla açığa çıkan kolektif anlam 

üretim sürecinde yatmaktadır. Çalışmanın nihai hedefi ise, bu 

bilginin daha geniş bir toplumsal tabana yayılması ve böylelikle 

kamusal tartışmaların, politik müdahalelerin ve kültürel üretimlerin 

zenginleşmesine katkı sağlamasıdır.  

Sonuç 

Geçmişi bugüne taşıyan arşivlerin dijitalleşmesiyle (fotoğraf, 

video, internet vb.) geçmiş ile şimdiki zaman arasındaki mesafe 

ortadan kalkar, sanatçıların ifade biçimlerinde yerini alarak geçmişle 

otantik bir varoluşsal bağ kurma deneyimine evrilir (Ernst, 2005). 

Zamanı ölçme mekanizması kültürel zaman ölçümü ve özerk zaman 

tabanlı medyanın ortaya çıkışı arasındaki çarpıcı kopukluğu 

hatırlatır (Ernst, 2013: 24). Dizinsel veri odaklı algoritmalarla, lineer 

neden-sonuç ilişkisiyle ilerleyen tarih yazımı yerini bilgisayarların 

hesaplayan belleğine bırakır ve dijital medya ile mekansallaşan 

zamanda her şey sayılara indirgenir (Ernst, 2013: 147-158). Radikal 

söylemsel olmayan medya arkeolojisi —örneğin, Siegfried 

Zielinski'nin medya arkeolojisi versiyonuyla karşılaştırıldığında— 

iki şekilde yorumlanır: köklere yani arşive, tarihsel nedensellikten 

ziyade zamansal özgünlük, zaman-kritik momentumun ve zamansal 

ufukların açılımı ve oluşumuna yani başlangıçlara dönüş anlamında 

ve matematiksel karekökün kurucu bir güç olarak algoritmik, 

teknomatematiksel medya (Ernst, 2013: 24). Bu eksende araştırma 

kapsamında ele alınan eserler ve oluşturulan teorik çerçeveyle, 

medya sanatının salt bir görsel üretim alanı olmadığı, dijitalin maddi, 

teknik ve politik katmanlarını kazan, medya arkeolojisi tabanlı bir 

araştırma sahası olduğu vurgulanır. Çalışmada incelenen sanatçılar 

—Jodi, Rosa Menkman, Trevor Paglen ve Burak Arıkan— dijital 

kültürü kuşatan bulut mitini ve arayüz illüzyonunu parçalayarak, 

teknolojinin kara kutusunu (black box) açmayı hedefleyen ortak bir 

arkeolojik dürtüyle hareket eder. Nostaljik bir geçmişe dönüş 

--82--



olmanın ötesinde duran bu dürtü, Jussi Parikka’nın medya jeolojisi 

olarak tanımladığı, bugünün teknolojik koşullarını oluşturan derin 

zamanlı bir doğaya sahip olmakla birlikte maddi katmanları anlama 

çabasıdır.  

Araştırmada arkeolojik kazı ekranın yüzeyinden başlayarak 

derinlere doğru inen dikey bir seyir oluşturulur. Jodi, 

wwwwwwwww.jodi.org ile modernizmin pürüzsüz iletişim vaadini 

ve grafik kullanıcı arayüzünün (GUI) otoritesini sarsarak, izleyiciyi 

kodun kaotik çıplaklığıyla yüzleştirirken; onun başlattığı bu 

yapıbozum, Rosa Menkman’ın Vernacular of File Formats 

çalışmasında dosya formatları düzeyine indirilir. Ernst’in mikro-

zamansal arşiv olarak adlandırdığı bu olgu, glitch estetiği 

aracılığıyla görünür kılınır ve Menkman, temelde pikseller bütünü 

olan bir görüntünün onu var eden ve yok eden protokollerden 

(codec) oluştuğunu, arşivin ölüm dürtüsü taşıyan dinamik bir süreç 

olduğunu kanıtlar. Dijital mekânda soyut olan kazı sahası, Trevor 

Paglen’in Undersea Cables çalışmasıyla yazılımdan donanıma, yani 

dijitalin jeolojik gerçekliğine kayar. Paglen, interneti mekânsız bir 

bulut sanrısından kurtararak; onu okyanus tabanındaki paslanan 

kablolar, ağır metaller ve NSA tarafından dinlenen fiziksel bir 

coğrafya olarak belgeler. Sanatçının bu yaklaşımı Zielinski’nin derin 

zaman (deep time) kavramını somutlaştırır ve doğadan kopuk sanal 

bir evren gibi görünen dijital ağlar, yerkürenin kaynaklarının 

dönüştürüldüğü maddi ve kirli bir tarihi ifade eder. Burak Arıkan’ın 

Mülksüzleştirme Ağları ise bu maddi altyapı üzerinde yükselen 

görünmez iktidar ilişkilerini haritalandırarak kazıyı sosyo-politik bir 

düzleme taşır. Galloway’in protokol teorisi ve Huhtamo’nun topos 

kavramıyla yakın temas kuran bu çalışma, durağan arşivin sermaye, 

devlet ve şirketler arasındaki ilişkileri yöneten canlı bir diyagrama 

dönüştüğünü gösterir. Böylece, Arıkan’ın ağ haritaları, 

Bourriaud’nun ilişkisel estetik kavramını politize ederek, veriyi bir 

--83--



direniş ve ifşa aracı olarak kullanır ve izleyiciye sistemin röntgenini 

çekme yetkisi verir. 

Sonuç olarak, yeni medya sanatı dijital teknolojileri kutlayan 

bir vitrin gibi görünse de aksine o teknolojilerin arkasına gizlenmiş 

ideolojik, teknik ve maddi yapıları ifşa eden eleştirel bir karşı-hafıza 

mekanizmasıdır. Ernst’in de ifade ettiği gibi insan hafızasının bir 

yardımcısı olarak kullanılan arşiv, kendi matematiksel yasalarıyla 

(arché) çalışan özerk bir sistemdir. Bu alanda üretim yapan 

sanatçılarsa, bu soğuk ve insan-dışı sisteme/medyaya müdahale 

ederek, kullanıcı olmayı reddeden ve teknolojinin arkeoloğu olmayı 

seçen yeni bir özne pozisyonu önermektedir. Dolayısıyla dijital 

sanatın geleceği, hatada, gürültüde, kabloda ve ağın görünmeyen 

bağlarında, yani medyanın kendi maddi hakikatinde yatmaktadır. 

Bununla birlikte araştırmada, medya arkeolojisinin dijital sanattaki 

izdüşümleri belirli vaka analizleri üzerinden ele alınsa da, 

teknolojinin baş döndüren hızı yeni kazı alanlarını zorunlu 

kılmaktadır. Bu bağlamda gelecek çalışmaların; Jussi Parikka’nın 

medya jeolojisi kavramını derinleştirerek, dijital atıklar, nadir toprak 

elementleri ve bulut bilişimin karbon ayak izi üzerine odaklanan 

eko-eleştirel bir perspektife genişletilmesi önerilmektedir. Ayrıca, 

yeni medya sanatı araştırmalarının, veriyi işleyen, üreten ve kararlar 

alan insan-olmayan (non-human) faillerin ve nöral ağların 

arkeolojisine yönelmesi, disiplinin güncelliğini koruması adına 

kritik bir önem taşımaktadır. 

--84--



Kaynakça 

Aldrich, J. R., & Karatzogianni, A. (2020). Postdigital war beneath 

the sea? The Stack’s underwater cable insecurity. Digital 

War, 1(1), 29-35. Doi: 10.1057/s42984-020-00014-x 

Altay, E. (2019, 24 Eylül). Mülksüzleştirme: Sermaye-iktidar 

ilişkisinin haritaları çiziliyor. Sivil Sayfalar. (15/12/2025 

tarihinde 

https://www.sivilsayfalar.org/2019/09/24/mulksuzlestirme-

sermaye-iktidar-iliskisinin-haritalari-ciziliyor/ adresinden 

ulaşılmıştır.) 

Arıkan, B. (2013). Networks of dispossession [Çevrimiçi proje]. 

(16/12/2025 tarihinde https://www.burak-

arikan.com/networks-of-dispossession adresinden 

ulaşılmıştır.) 

Balaskas, V. (2017). Mapping utopian art: Alternative political 

imaginaries in new media art (2008-2015). (Doktora tezi, 

Royal College of Art). (16/12/2025 tarihinde 

https://researchonline.rca.ac.uk/2844/ adresinden 

ulaşılmıştır.)  

Baumgärtel, T. (1997, 6 Ekim). Interview with Jodi. Telepolis. 

(08/12/2025 tarihinde 

https://www.telepolis.de/article/Interview-with-Jodi-

3446080.html adresinden ulaşılmıştır.) 

Berry, J. (2001). The thematics of site-specific art on the net. 

(Doktora tezi, University of Manchester). (07/12/2025 

tarihinde 

https://monoskop.org/images/7/72/Berry_Josephine_The_T

hematics_of_Site-Specific_Art_on_the_Net_2001.pdf 

adresinden ulaşılmıştır.)  

--85--



Boucher, B. (2025, 7 Aralık). Join us as we dive with Trevor Paglen 

70 feet underwater and see NSA-tapped cables: And 

suddenly, there it was—the internet. artnet News. 

(11/12/2025 tarihinde https://news.artnet.com/market/trevor-

paglen-nsa-internet-cables-florida-386402 adresinden 

ulaşılmıştır.) 

Bourriaud, N. (2005). İlişkisel estetik. (S. Özen, Çev.) İstanbul: 

Bağlam Yayınları. 

Cataldo, A. (2022). Curing the archive fever: Filling the gaps 

through situatedness. OnCurating, 53, 54-70. (28/11/2025 

tarihinde https://www.on-

curating.org/files/oc/dateiverwaltung/issue53/PDF_to_Dow

nload/OnCurating_53_WEB.pdf adresinden ulaşılmıştır.) 

Clark, B. (2016). Undersea cables and the future of submarine 

competition. Bulletin of the Atomic Scientists, 72(4), 234–

237. Doi: 10.1080/00963402.2016.1195636 

Codognet, P. (2018). In the digital era. (G. Finch, Çev.). D. Moulon 

Art beyond digital içinde (s. 7-11). Brescia, Italy: Link 

Editions.  

Derrida, J. (1996). Archive fever: A Freudian impression (E. 

Prenowitz, Çev.) Chicago, IL: University of Chicago Press. 

Digital Canon of the Netherlands (t.y.). JODI (Joan Heemskerk & 

Dirk Paesmans). (8/12/2025 tarihinde 

https://www.digitalcanon.nl/artworks/jodi-joan-heemskerk-

dirk-paesmans/#list adresinden ulaşılmıştır.) 

Ernst, W. (2005). Let there be irony: Cultural history and media 

archaeology in parallel lines. Art History, 28(5), s. 582-603. 

Doi: 10.1111/j.1467-8365.2005.00479.x 

--86--



Ernst, W. (2013). Digital memory and the archive. (J. Parikka, Ed.) 

Minneapolis, MN: University of Minnesota Press. 

Ernst, W. (t.y.). Scripts on technical media: Radical logo-technical 

analysis. Humboldt-Universität zu Berlin [Yayımlanmamış 

taslak metin]. (24/11/2025 tarihinde 

https://www.musikundmedien.hu-

berlin.de/de/medienwissenschaft/medientheorien/ernst-in-

english/SCRIPTS/PDF/technologos-ready-

1.pdf/@@download/file/TECHNOLOGOS-READY.pdf 

adresinden ulaşılmıştır.)  

Feron, S. (2015, 12 Şubat). L’archéologie comme modèle 

épistémologique [Blog yazısı]. Blog Apahau. (2/12/2025 

tarihinde http://blog.apahau.org/larcheologie-comme-

modele-epistemologique-6-mars-2015/ adresinden 

ulaşılmıştır.) 

Foucault, M. (2014). Bilginin arkeolojisi. (V. Urhan, Çev.) İstanbul: 

Ayrıntı Yayınları. 

Galloway, A. R. (2004). Protocol: How control exists after 

decentralization. Cambridge, MA: MIT Press. 

Gane, N., & Beer, D. (2008). New media: The key concepts. Oxford, 

UK: Berg. 

Goddard, M. (2015). Breaking open the black boxes: Media 

archaeology, anarchaeology and media materiality. New 

Media & Society, 17(11), 1761-1776. Doi: 

10.1177/1461444814532193  

Golonu, B. (2015). Interview with artist Burak Arıkan about the 

collective project “Networks of Dispossession”. Open 

Systems. (16/12/2025 tarihinde 

--87--



https://www.academia.edu/10364983/ adresinden 

ulaşılmıştır.) 

Huhtamo, E. (1997). From kaleidoscomaniac to cybernerd: Notes 

toward an archaeology of the media. Leonardo, 30(3), 221-

224. Doi: 10.2307/1576453 

Huhtamo, E. (2011). Dismantling the fairy engine: Media 

archaeology as topos study. E. Huhtamo, & J. Parikka (Eds.). 

Media archaeology: Approaches, applications and 

implications içinde (s. 27-47). Berkeley, CA: University of 

California Press. 

Huhtamo, E. (2013). Illusions in motion: Media archaeology of the 

moving panorama and related spectacles. Cambridge, MA: 

MIT Press. 

Huhtamo, E. (2018). The spell of the catoptric television: Media 

archaeology, topos study, and the traces of attention. L. 

Feiersinger, K. Friedrich, & M. Queisner (Eds.). Image–

action–space: Situating the screen in visual practice içinde 

(s. 29-39). Berlin: De Gruyter. 

Doi:10.25969/mediarep/12196 

Kane, C. L. (2019). High-tech trash: Glitch, noise, and aesthetic 

failure. Berkeley, CA: University of California Press. 

(08/12/2025 tarihinde https://archive.org/details/oapen-

20.500.12657-43732 adresinden ulaşılmıştır.) 

Le Corre, H. (2024, 1 Ekim). Quelques réflexions sur la question des 

archives/de l’archive: Une lecture de Mal d’Archive de 

Jacques Derrida (1995). América [Çevrimiçi], 58. Doi: 

10.4000/12j73 

LIMA. (2016, Ekim 07). Joan Heemskerk (JODI) in conversation 

with Heath Bunting [Video dosyası]. /07/12/2025 tarihinde 

--88--



https://www.youtube.com/watch?v=bNHJCkR39Kk 

adresinden ulaşılmıştır.) 

LIMA. (t.y.). A vernacular of file formats (2010) - Rosa Menkman 

[Vaka çalışması özeti]. (11/12/2025 tarihinde https://li-

ma.nl/article/vernacular-of-file-formats-summary/ 

adresinden ulaşılmıştır.) 

Mambrol, N. (2018, Şubat 19). Analysis od Derrida's archive fever. 

Literariness.org. (28/11/2025 tarihinde 

https://literariness.org/2018/02/19/analysis-of-derridas-

archive-fever/ adresinden ulaşılmıştır.) 

Menkman, R. (2010). A vernacular of file formats [Proje 

dokümantasyonu]. Beyond Resolution. (11/12/2025 

tarihinde https://beyondresolution.info/VERNACULAR 

adresinden ulaşılmıştır.) 

Menkman, R. (2011). The glitch moment(um) (Network Notebooks 

04). Amsterdam: Institute of Network Cultures. (11/12/2025 

tarihinde 

https://networkcultures.org/_uploads/NN%234_RosaMenk

man.pdf adresinden ulaşılmıştır.) 

Morin, D., & Prévot, C. (2018). Une utilisation de l'archéologie en 

épistémologie de l'histoire: Démarche ou modèle? 

Archéologie volée, trahie, sublimée: enquête sur l'existence 

d'un modèle archéologique dans les autres disciplines du 

savoir - Deuxième journée d'étude pluridisciplinaire. 

Nanterre, Fransa: HAL Archives Ouvertes. (02/12/2025 

tarihinde https://hal.science/hal-02488330v1 adresinden 

ulaşılmıştır.) 

Morris, K. (2024). Art in the age of AI: An investigation into the 

impact of artificial intelligence on contemporary art 

--89--



practice. (Lisans tezi, University of Dundee). Doi: 

10.20933/100001303 

Muliaee, M. (2024). Media archaeology and art: An exploration of 

past, present, and future. MAST: The Journal of Media Art 

Study and Theory, 5(1), s. 2-12. (05/12/2025 tarihinde 

https://mast-nemla.org/archive/vol5-no1-

2024/Media%20Archaeology%20and%20Art.pdf 

adresinden ulaşılmıştır.) 

Natale, S. (2015). The historian and the antiquarian: Erkki 

Huhtamo’s media archaeology. [Review of the book Illusions 

in motion: Media archaeology of the moving panorama and 

related spectacles]. Cinémas, 25(2-3), 185–194. Doi: 

10.7202/1035779ar 

Parikka, J. (2012). What is media archaelogy? Cabridge, UK: Polity 

Press. 

Parikka, J. (2013). Archival media theory: An introduction to 

Wolfgang Ernst’s media archaeology. W. Ernst. Digital 

memory and the archive içinde (s. 1-22). Minneapolis, MN: 

University of Minnesota Press. 

Parikka, J. (2015). A geology of media. Minneapolis, MN: University 

of Minnesota Press. 

Pepi, M. (2024). Against platforms: Surviving digital utopia. New 

York, NY: Melville House Publishing. 

Quaranta, D. (2011). Order and progress [Sergi kataloğu metni]. 

Beyond Resolution. (09/12/2025 tarihinde 

https://beyondresolution.info/ORDER-AND-PROGRESS 

adresinden ulaşılmıştır.) 

Queensland Art Gallery & Gallery of Modern Art. (t.y.). Trevor 

Paglen. (13/12/2025 tarihinde 
--90--



https://collection.qagoma.qld.gov.au/page/trevor-paglen 

adresinden ulaşılmıştır.) 

Scarlett, A. M. (2017). On the matter of the digital in contemporary 

media art. (Doktora tezi, University of Toronto). (09/12/2025 

tarihinde https://utoronto.scholaris.ca/bitstreams/362aca4e-

f9e4-45a4-ab33-f6ba7d35e1ca/download adresinden 

ulaşılmıştır.) 

Starosielski, N. (2015). The undersea network. Durham, NC: Duke 

University Press. 

Van Tomme, N. (2011, Ocak/Şubat). From readymade to 

readybought: An ongoing history of computer art: JODI in 

conversation with Niels Van Tomme. Art Papers Magazine, 

35(1), 30-35. (08/12/2025 tarihinde 

https://s3.amazonaws.com/arena-

attachments/355903/103a5f2aa8df6ab4c1007162028fc344.

pdf adresinden ulaşılmıştır.) 

Zielinski, S. (2006). Deep time of the media: Toward an archaeology 

of hearing and seeing by technical means. (G. Custance, 

Çev.). Cambridge, MA: MIT Press. 

 

 

 

 

--91--



21. YÜZYILIN İLK ÇEYREĞİNDE ÇAĞDAŞ 
SANATIN ALIMLANMA VE DEĞERLEME 

DİNAMİKLERİ 

Erdem Oğuz1 
Giriş 

Yirmi birinci yüzyılın ilk çeyreğinde çağdaş sanatın 
alımlanması ve değer biçme süreçleri, eserin biçimsel niteliklerinden 
çok, eseri kuşatan toplumsal ve kurumsal düzenekler üzerinden 
açıklanır hale gelmiştir. Günümüz sanat dünyasında bir yapıtın iyi ya 
da değerli sayılması; kompozisyon, malzeme ve teknik ustalık gibi 
içkin ölçütlerle sınırlı kalmamış; sergileme bağlamı, küratoryel 
çerçeve, eleştirel söylem, koleksiyoner ilgisi, kurumların prestij 
üretimi, sanatçı markasının inşası ve dijital ortamlardaki dolaşım 
rejimleri içinde kurulmuştur. Bu nedenle çağdaş sanatın değerini 
eserin içinde bulunan sabit bir özellik gibi değil; farklı aktörlerin, 
farklı araçlarla ve farklı sahalarda yürüttüğü müzakerenin bir sonucu 
olarak görmek gerekmektedir. Bu çalışmanın temel problemi, çağdaş 
sanatın değerini ağırlıklı biçimde estetik yargılara yaslanan 

 
1 Dr. Öğretim Üyesi, Bolu Abant İzzet Baysal Üniversitesi Güzel Sanatlar 
Fakültesi, Resim Bölümü, ORCID: 0000-0003-3834-889X 

BÖLÜM 4

--92--



geleneksel açıklamaların, 21. yüzyıl koşullarında belirginleşen 
deneyimsel, finansal, teknolojik ve etik damarların birbirine 
dolandığı hibrit değer üretim mekanizmalarını yeterince görünür 
kılamamasıdır. Bugünün sanat ekosisteminde değer; kurumlar arası 
rekabetin, ağ etkilerinin ve platform görünürlüğünün iç içe geçtiği 
bir alanda oluşurken, Benjaminci aura kavramı yerini dijital 
ortamdaki teknik yeniden üretilebilirliğin ötesinde, veriye dayalı bir 
izlenebilirliğe bırakmıştır. Claire Bishop’un (2024, s. 36) tespitiyle; 
günümüz izleyicisi, fiziksel bir gözlemci olmanın ötesine geçerek 
dijital ağlarla kesintisiz etkileşim kuran, burada ve başka bir yerde 
olma hali arasında salınan kolektif ve hibrit bir öznedir. 

Nitekim güncel araştırmalar, müzayede fiyatlarını 
öngörmede görsel özelliklerin sınırlı bir açıklayıcılığa sahip 
olduğunu, sosyal sinyallerin ve ağdaki bağlanabilirlik kapasitesinin 
ise çok daha güçlü bir belirleyicilik gösterdiğini ortaya koymuştur 
(Lee vd., 2024). Benzer biçimde değer üretiminin, tekil bir başarı 
anlatısından ziyade galerilerden kurumlara uzanan paydaş ağlarının 
planlı desteğiyle ilişkili olduğu ve kolektif işleyişin günümüz 
koşullarında daha da küreselleştiği gözlemlenmektedir (Durand-
Ruel ve Zarobell, 2023). Bu yeni meşruiyet rejiminde sanat eseri, 
fiziksel varlığından bağımsızlaşarak bir yandan finansal piyasaların 
spekülatif araçlarına, diğer yandan dijital ağların görünürlük 
metriklerine ve hukuksal mülkiyet rejimlerine eklemlenen çok 
katmanlı bir varlık haline gelmiştir. Özellikle 2024 ve 2025 
verileriyle somutlaşan National Gallery of Victoria’daki kitlesel 
ziyaretçi rekorları veya Masterworks gibi platformların sanatı borsa 
endekslerini geride bırakan bir hisseye dönüştüren modelleri, sanatın 
modernist estetik özerklik idealinden koparak toplumsal ve 
ekonomik sistemlerin bir alt disiplini haline geldiği bir paradigmatik 
kırılma dönemini işaret etmektedir. 

Bu çalışmanın amacı, 21. yüzyılın ilk çeyreğinde çağdaş 
sanatın değer bulma biçimlerini, alımlama süreçleriyle birlikte ve 

--93--



güncel örneklerin yardımıyla çözümlemektir. Metin, değerin esere 
içkin bir nitelik olarak var olduğu varsayımından hareket etmemiş; 
değerin sosyolojik koşullanma, kolektif ağlar, kurumsal 
meşrulaştırma, kamusal tartışma, etik sorumluluk ve dijital dolaşım 
protokollerinin kesişiminde kurulduğunu kabul etmiştir. Bu kabul, 
çalışmanın araştırma yönünü "eser ne söylüyor" sorusundan çok, 
"eser hangi koşullarda değer kazanıyor" sorusuna doğru kesin bir 
biçimde çevirmiştir. Bu doğrultuda metin şu temel sorular üzerinden 
ilerlemektedir: Güncel sanatta beğeni ve yetkin izleyici profili hangi 
kültürel donanımlarla ve deneyim odaklı mecralarla kurulmuştur? 
Bir eseri değerli kılan kolektif iş birliği ağları hangi aktörlerden 
oluşmuş ve finansal rasyonalite ile etik sorumluluk arasındaki 
gerilim bu ağları nasıl etkilemiştir? Galeri, müze ve küratoryel 
çerçeve eserin değerini hangi meşrulaştırma biçimleriyle üretmiş ve 
yapay zekâ temelli üretim insan yazarlığı mitini nasıl 
dönüştürmüştür? 

Bu çalışmanın yöntemi, nitel bir kuramsal analiz ile eleştirel 
literatür sentezine dayanmaktadır. Çağdaş sanatın değer üretimini 
farklı düzeylerde açıklayan kuramsal yaklaşımlar birlikte okunmuş; 
bu kuramsal çerçeve, 21. yüzyılda öne çıkan vaka örnekleriyle 
ilişkilendirilerek yorumlanmıştır. Çalışmanın doküman seti, 
uluslararası ve ulusal alanyazın ile müzayede ve sergi ekosistemine 
ilişkin raporlar, kurum duyuruları ve kamuya açık istatistiklerden 
oluşturulmuştur. Literatür taraması, özellikle 2024 ve 2025’in ilk 
yarısında yoğunlaşan tartışmaları izlemeye odaklanmış; seçilen 
örnekler bulgular bölümünde nicel genelleme amacıyla değil, değer 
üretim mekanizmalarını görünür kılan analitik vakalar olarak 
konumlandırılmıştır. Türkiye bağlamında analiz, çağdaş sanat 
piyasasının toplumsal teşekkülünü yapı, fail ve nesne ilişkisi içinde 
ele alır; değerin belirlenmesinde yerel sermayenin kurumsal hamilik 
ve itibar yönetimi stratejilerinin rolüne odaklanır. Bu yaklaşım, 
çağdaş sanatın değer bulma mantığını tek bir ana nedene 

--94--



indirgemeden, değer üretiminin farklı katmanlarını karşılaştırmalı 
biçimde izlemeyi hedefler. 

Çalışmanın sınırlılıkları, kullanılan dokümanların 
erişilebilirliği ve raporlayıcı kurumların veri tanımlarına bağımlılık 
ile ilişkilidir. Ayrıca seçilen vakalar, alanın tümünü temsil eden bir 
örneklem kurma iddiası taşımamakta; belirli mekanizmaları 
açıklama gücü yüksek örnekler üzerinden ilerlemektedir. Bu nedenle 
bulgular, istatistiksel genelleme değil, kavramsal açıklama ve 
eleştirel yorum üretme amacıyla değerlendirilmelidir. 

Kavramsal Çerçeve 

Bu çalışma, çağdaş sanatın değerini estetik bir mutlaklık 
olarak kabul etmek yerine, değeri toplumsal, tarihsel ve teknolojik 
katmanlarla örülen değişken bir yapı olarak ele almıştır. Bu yaklaşım 
doğrultusunda analiz, sanat nesnesinin fiziksel varlığından çok, 
nesnenin çevresinde işleyen değer üretim düzeneklerine ve kurumsal 
onay mekanizmalarına odaklanmıştır. Kavramsal çerçeve, değerin 
izleyici düzeyinde nasıl anlam kazandığını, sanat dünyasının kolektif 
işleyişinde nasıl dolaşıma girdiğini, kurumlar aracılığıyla nasıl 
tescillendiğini, kamusal alandaki gerilimler içinde nasıl yeniden 
biçimlendiğini ve dijital ortam protokolleriyle nasıl hızlandığını aynı 
hat üzerinde birlikte ele alır. Bu analitik hat, güncel bulgularla 
desteklenerek beş temel düğüm noktası üzerinden 
detaylandırılmıştır. 

Bu hattın ilk düğümü, beğeni yargısının toplumsal olarak 
koşullandığı fikridir. Bourdieu’nün habitus ve kültürel sermaye 
kavramları, sanat alımlamasının tarafsız bir göz üzerinden 
gerçekleşmediğini; aksine eğitim, sınıfsal konum ve kültürel 
edinimlerin izleyicinin hangi yapıtı değerli sayacağını belirleyen bir 
algı düzeni ürettiğini göstermiştir. Bu düzen, sanat alanında dolaşan 
yargıların, çoğu zaman kişisel tercih gibi görünen kolektif eğilimler 

--95--



üzerinden kurulduğunu görünür kılmıştır. Değer, izleyicinin eserde 
keşfettiği bir öz olarak değil, izleyicinin toplumsal donanımıyla 
esere atfettiği bir statü olarak değerlendirilmiştir. Türkiye 
bağlamında Biçer Olgun (2019), bu sosyolojik zemini yapı, fail ve 
nesne ilişkisi içinde ele alarak yerel piyasadaki değer belirleme 
süreçlerini güçlendirmiştir. Güncel "deneyim ekonomisi" bulguları 
ışığında bu düğüm, izleyicinin pasif bir gözlemciden ziyade nicel 
verilerle ölçülen bir katılımcıya dönüşmesini ve "zombi biçimcilik" 
gibi görsel etkisi yüksek akımların bu toplumsal algı düzeni içindeki 
yerini açıklamaktadır. 

İkinci düğüm, sanat eserinin tekil bir yaratım sonucu değil, 
kolektif bir eylem olarak ortaya çıktığı fikridir. Becker’ın (1982) 
sanat dünyaları yaklaşımı, bir eserin üretiminden sergilenmesine, 
eleştirisinden satışına uzanan süreçte sanatçı, galerici, küratör ve 
koleksiyoner gibi çok sayıda aktörün eşgüdümlü çalışarak eserin 
hem görünürlüğünü hem değerini belirleyen iş birliği ağını 
oluşturduğunu vurgulamıştır. Bu yaklaşım, değerin bir tekil deha 
anlatısıyla açıklanamayacağını, sanat dünyasının ortak standartları 
ve uzlaşıları içinde tanındığını kanıtlamaktadır. Ancak 2025 yılı 
ampirik verileri, bu kolektif yapının daha ileri bir aşamaya geçerek 
sanatçıyı bir işleyen şirket konumuna getirdiğini göstermektedir. 
Whitaker ve Kräussl (2025) tarafından sunulan üretim maliyeti 
analizleri, değerin sadece satış anında değil, satış öncesindeki Ar-Ge 
yatırımı ve sürdürülebilir işletme zararlarının yönetildiği üretim 
sürecinde inşa edildiğini ortaya koyarak Becker’ın ağ kuramını 
finansal bir gerçeklikle birleştirmektedir. 

Üçüncü düğüm, değerin söylem ve mekân tarafından yoğun 
biçimde biçimlendirildiği kabulüdür. Wolfe (1975), sanat nesnesi 
etrafında üretilen teorik dilin kimi dönemlerde yapıtın görsel 
deneyimine göre baskın bir konuma yerleştiğini tartışarak değerin 
çoğu zaman eserin ne olduğu kadar nasıl anlatıldığı üzerinden 
kurulduğunu görünür kılmıştır. O’Doherty’nin beyaz küp analizi ise 

--96--



söylemle birlikte mekânın ideolojik işlevini ortaya koymuştur; galeri 
mekânı eseri gündelik dünyadan ayırarak ona zamansız ve özel bir 
statü kazandıran bir çerçeve üretmektedir. Bu kurumsal atmosfer, 
eserin değerini pekiştiren bir araç haline gelmiştir. Günümüz 
piyasasında bu söylemsel inşa, Banksy veya Cattelan örneklerinde 
görüldüğü üzere, fiyatın kendisinin bir meşruiyet sinyali olarak 
işlediği ve eserin fiziksel bütünlüğünden ziyade etrafındaki 
kavramsal protokollerin fiyatlandığı bir noktaya evrilmiştir. 

Dördüncü düğüm, değer üretiminin kamusal alandaki 
tartışmalarla bağlantısıdır. Habermas (2021), kültürel yargıların ve 
toplumsal meşruiyetin tartışma, eleştiri ve uzlaşı süreçleri içinde 
oluştuğunu ileri sürmüştür. Deutsche’nin (1996) mekânsal politika 
eleştirisi ise kamusallığı çatışma, dışlama ve güç ilişkileri içinde 
kurulan bir zemin olarak değerlendirerek kamusal alandaki sanatın 
değerinin kimi zaman beğeniden çok gerilim üzerinden üretildiğini 
savunmuştur. Bu perspektif, Benin Bronzları veya Sackler ailesi 
vakalarında olduğu gibi, etik risklerin ve provenans (köken) 
tartışmalarının finansal değeri sıfırlayabildiği bir süreci 
açıklamaktadır. Artık mülkiyet hakkı, tarihsel adalet ve ahlaki 
meşruiyet karşısında geri çekilmekte; değerleme süreçleri agonistik 
bir tartışma alanına dönüşmektedir. 

Son düğüm, dijital koşulların değer üretimini 
dönüştürmesidir. Groys (2018), çağdaş sanatın dolaşımının fiziksel 
mekânla sınırlı kalmadığını; çevrimiçi platformlar ve dijital arşivler 
üzerinden yeni bir görünürlük rejimi içinde işlediğini göstermiştir. 
Bu rejimde değer; dijital dolaşımın hızı, izlenebilirlik ve 
paylaşılabilirlik gibi ölçütlerle ilişkilendirilmiştir. NFT gibi 
blokzincir temelli mülkiyet biçimleri ve yapay zekâ destekli 
üretimler, sanatçı figürünün ve özgünlük iddiasının yerini yeniden 
tartışmaya açmıştır. Lee vd. (2024) çalışması, sosyal sinyallerin 
görsel özelliklerden daha güçlü bir fiyat belirleyicisi olduğunu 
kanıtlayarak ağ etkilerinin fiyat oluşumuna nasıl eklemlendiğini 

--97--



ortaya koymuştur. Bu durum, Jason Allen’ın yapay zekâ eseri 
örneğinde görüldüğü gibi, insan yazarlığı mitinin sarsıldığı ve 
değerin algoritmik protokoller içinde kurulduğu yeni bir teknolojik 
ontolojiyi işaret etmektedir. 

Çerçevelenmeye çalışılan kuramsal hat, yirmi birinci 
yüzyılın ilk çeyreğinde çağdaş sanatın değerleme rejimlerinin eserin 
estetik ve maddi niteliklerinden ayrılarak kurumsal, teknolojik ve 
sosyolojik ağların performansına dayalı hibrit bir yapıya evrildiğini 
göstermektedir. Bu aşamada sunulan vaka örnekleri ve ampirik 
veriler, değer üretiminin farklı düzeylerini temsil etme kapasitelerine 
göre stratejik bir yaklaşımla seçilmiştir. Araştırmada analiz edilen 
beş temel eksen, küresel piyasa verilerinin makro analizinden yerel 
ağların mikro sosyolojisine kadar geniş bir yelpazeyi kapsayarak 
sanatın yaşadığı paradigmatik kırılmayı bütüncül bir biçimde 
yansıtma amacını taşımaktadır. 

Söz konusu temaların belirlenmesindeki temel gerekçe, sanat 
eserinin fiziksel varlığından bağımsızlaşarak finansal piyasaların 
spekülatif araçlarına, dijital ağların görünürlük metriklerine ve 
hukuksal mülkiyet rejimlerine eklemlendiği çok katmanlı yapıyı her 
boyutuyla belgeleyebilmektir. Bu doğrultuda çalışma, değerin 
nesnenin içinde saklı değişmez bir öz niteliği taşımaktan 
uzaklaştığını; aksine nesnenin hangi ağlara bağlanabildiği, hangi 
kurumlarca tescillendiği, hangi teknolojik altyapılarla dolaşıma 
sokulduğu ve hangi söylemsel çerçevelerle sunulduğuyla ölçülen 
dinamik bir neticeye dönüştüğünü kanıtlamaktadır. 

Hedeflenen bu analitik derinlik, sanatın metalaşma sürecinin 
ekonomik bir değiş tokuşun ötesindeki anlamlarını araştırmayı 
mümkün kılmaktadır. Takip eden bölümlerde detaylandırılan 
dinamikler; meşruiyet üretimi, sınır çizme pratiği ve sosyal statü 
tahkimi gibi süreçlerin sanat dünyasının aktörleri tarafından hangi 
mekanizmalarla stabilize edildiğini ampirik piyasa verileri ve 
kuramsal modeller eşliğinde beş ana başlık altında serimlemektedir. 

--98--



Küresel Sanat Piyasasında Değerin Makroekonomik Yeniden 
Dağılımı ve Parçalanmış Piyasa Ekolojisi 

Araştırma bulguları, 2020’li yılların sanat piyasasının, 
1990’lar ve 2000’lerin başındaki homojen büyüme ve küreselleşme 
trendinden radikal bir kopuş sergileyerek; fiyat eşiklerine, coğrafi 
bölgelere ve alıcı profillerine göre keskin bir şekilde parçalanmış, 
asimetrik ve çok katmanlı bir ekosisteme dönüştüğünü 
göstermektedir. Küresel sanat satış verileri ve üretim maliyeti 
analizleri, değerin artık sadece müzayede rekorları ve yıldız 
sanatçılar üzerinden okunan doğrusal bir başarı anlatısı olmadığını; 
bunun yerine tabana yayılan işlem hacmi, üretim sürecindeki 
görünmez yatırımlar ve piyasanın alt segmentlerindeki dirençlilik ile 
analiz edilmesi gerektiğini ortaya koymaktadır. Art Basel ve UBS’in 
2025 yılı için hazırladığı küresel koleksiyonculuk raporuna göre, 
küresel sanat satışları 2024 yılında tahmini 57,5 milyar ABD doları 
seviyesinde gerçekleşmiştir. Bu veri, toplam değer bazında bir 
önceki yıla göre %12’lik bir düşüşe işaret etse de işlem sayısında 
gözlemlenen %3’lük artış, piyasanın hacimsel olarak daralmaktan 
ziyade, değerin üst segmentten eşik segmentlere doğru yeniden 
dağıldığı yapısal bir dönüşüm geçirdiğini kanıtlamaktadır 
(McAndrew, 2025). Küresel toplamda gözlemlenen bu durum, 
piyasanın hacim odaklı dirençli bir büyüme sergilediğini 
göstermektedir. 

Bu yapısal dönüşümün en somut göstergesi, piyasa 
kutuplaşmasındaki keskin değişimdir. 2022 yılında toplam pazar 
değerinin %33'ünü oluşturan 10 milyon dolar üzerindeki üst segment 
eserler, 2024 yılı itibarıyla pazar payının %18'ine gerilemiştir. 
Piyasada üst segment olarak tanımlanan ve genellikle 10 milyon 
dolar üzerindeki kupa eserlerin satışında %39 oranında belirgin bir 
daralma yaşanırken, bu durum temel olarak likidite daralması ve arz 
eksikliği dinamikleriyle açıklanmaktadır. 1 milyon ile 10 milyon 
dolar arasındaki orta segmentte ise pazar payı genel bir artış eğilimi 

--99--



sergilemektedir. Ancak bu segmentte, özellikle 1 milyon dolar 
üzerindeki satışların işlem hacminde %33'lük bir düşüş kaydedilmiş; 
pazarın temel dinamiği müzayedelerden özel satışlara (private sales) 
doğru kaymıştır. Buna karşın, alt ve eşik segment olarak tanımlanan 
50.000 dolar altı eserlerde ise belirgin bir büyüme 
gözlemlenmektedir. Bu katmanda işlem hacminin ve likiditenin %8 
oranında arttığı tespit edilmiştir. Bu durum, piyasa tabanının 
genişlediğini ve yeni alıcılar ile piyasanın derinlik kazandığını, 
ancak enflasyonist baskılar, yüksek faiz oranları ve jeopolitik 
belirsizliklerin koleksiyonerlerin risk alma iştahını azalttığını 
göstermektedir (Art Basel & UBS, 2025). Bu nedenle alımlar, 
spekülatif potansiyeli yüksek mavi çip sanatçılardan, daha 
erişilebilir fiyatlı yükselen sanatçılara ve güvenli liman olarak 
görülen modern klasiklere kaymaktadır. 

Ancak bu parçalı görünüm içinde, üst segmentin sembolik 
iktidarını yitirdiği söylenemez. Aksine, Christie’s’te René 
Magritte’in L’empire des lumières tablosunun 121,16 milyon dolara 
satılması gibi istisnai olaylar, piyasanın geri kalanı için bir çıpa ve 
güven sinyali görevi görmeye devam etmektedir (Christie's, 2024). 
Bu rekor satışlar, sanatın finansal bir varlık olarak güvenilirliğini 
tazeleyen kanıtlayıcı olaylar olarak işlev görmekte; bu zirve 
noktalarının yarattığı medya etkisi ve güven dalgası, alt 
segmentlerdeki yeni alıcıların pazara giriş cesaretini artırmaktadır. 
Bulgular, piyasanın bu ikili yapısının, değerlemenin artık eserin 
niteliğinden çok, eserin dahil olduğu fiyat kategorisinin kurumsal 
güvencesine ve dolaşım hızına bağlı olduğunu doğrulamaktadır. 

Sanat piyasasının coğrafi dağılımında da önemli bir eksen 
kayması yaşanmaktadır. Velthuis ve Baia Curioni’nin (2015) 
küreselleşme üzerine yaptıkları kapsamlı analiz, 1990'lardan itibaren 
pazarlanan küresel bir köy söylemine rağmen pazarın New York, 
Londra ve Hong Kong hegemonyasında kaldığını göstermiştir. 
Ancak 2024 verileri, Çin pazarının İngiltere'yi geride bırakarak 

--100--



ABD'nin ardından dünyanın en büyük ikinci sanat pazarı konumuna 
yükseldiğini göstermektedir (Artprice, 2024). Bu durum, Batı 
merkezli kanon oluşturma gücünün Asya sermayesi ve Asyalı 
sanatçıların yükselişiyle dengelendiğini, ancak kurumsal altyapının 
hâlâ Sotheby’s, Christie’s ve Art Basel gibi Batı menşeli markaların 
kontrolünde olduğunu ortaya koymaktadır (Tablo 1). 

Tablo 1: Küresel Sanat Ekosistemi ve Bölgesel Performans 
Göstergeleri (2024)  

Kategori / 
Bölge 

Pazar 
Payı / 
Veri 

Yıllık Değişim / 
Durum Stratejik Gözlem 

Modern Sanat 
(Değer Bazlı) %39 Lider segment 

(Sınırlı daralma) 
Güvenli liman 

arayışı. 

Çağdaş Sanat 
(Değer Bazlı) %16 Durağanlık 

(-%18) 
Yeni kanon inşası 

süreci. 

Ultra-Çağdaş 
(<40 Yaş) 

148 
Milyon 
USD 

-%37,9  
(Sert düşüş) 

Spekülatif 
doygunluk ve 

düzeltme. 

ABD  
(Pazar Payı) %43 

Dünya 
liderliğini 
koruyor 

Kurumsal 
meşruiyet merkezi. 

Birleşik 
Krallık  

(Pazar Payı) 
%18 

Dünya 2.si 
(Konumunu geri 

aldı) 

Avrupa pazarında 
dirençlilik. 

Çin  
(Pazar Payı) %15 

Dünya 3.sü 
(Sermaye 
çekilmesi) 

Asya piyasasında 
yapısal dönüşüm. 

Kaynak: Art Basel & UBS Küresel Sanat Piyasası Raporu 2025 ve Artprice 2024 
verilerinden derlenmiştir. 

Makroekonomik analizin odağındaki bir diğer kritik bulgu, 
değerin satış anındaki fiyattan ziyade üretim sürecindeki işletme 
maliyetleri ve Ar-Ge yatırımlarıyla ölçülmesi gerekliliğidir. 

--101--



Whitaker ve Kräussl’ın (2025) Frank Stella’nın kariyeri üzerinden 
sunduğu analizler, sanatçı pratiğinin işleyen bir şirket gibi 
modellenmesi gerektiğini kanıtlamaktadır. Stella örneği tarihsel bir 
perspektif sunsa da bu veri seti aslında sanat dünyasının zamansız ve 
yapısal bir işleyiş biçimini deşifre etmek amacıyla seçilmiştir. Bu 
yaklaşıma göre Stella’nın eserlerinin müzayedelerde ulaştığı yüksek 
yatırım getirileri, sanatçının kariyerinin başlangıcında üstlendiği 
sürdürülebilir işletme zararlarını görünmez kılmaktadır. Sanatçının 
stüdyosu, nakit akışı yaratmadan önce yüksek maliyetli bir araştırma 
ve geliştirme merkezi vazifesi görmektedir. 

Whitaker ve Kräussl'ın (2025) bulguları, değer inşasının 
üretim, keşif ve malzeme yatırımı safhalarında gerçekleştiğini; 
satışın ise bu değerin ticarileştiği aşamayı temsil ettiğini 
doğrulamaktadır. Stella'nın 1958-1965 yılları arasındaki mali 
kayıtları, sanatçının sürekli zarar ettiğini ve bu mali açığı ev 
boyacılığı gibi yan işlerle ya da Leo Castelli ile Larry Rubin gibi 
galerilerin sağladığı avanslarla finanse ettiğini belgelemektedir. Bu 
durum, sanat piyasasındaki yüksek getiri anlatısının yapıbozuma 
uğratılması gerektiğini ve sanatçıların büyük kısmının 
keşfedilmeden önce ciddi bir fırsat maliyeti ile finansal risk 
üstlendiğini ortaya koymaktadır. Galeriler ise bu döngüde satış 
aracılığının ötesine geçerek sanatçının üretim riskini paylaşan 
stratejik ortaklar olarak konumlanmaktadır. Stella’nın titizlikle 
tutulmuş muhasebe kayıtları üzerinden ulaşılan bu sonuçlar, sanatın 
ekonomik doğasındaki sürekliliği göstermekte ve bugünün yüksek 
teknolojili üretim süreçlerindeki maliyet yönetimini anlamak adına 
evrensel bir model sunmaktadır. 

Sanatsal üretimin bu tarihsel ve yapısal maliyet döngüsü, 
günümüzün teknoloji yoğunluklu ekosisteminde çok daha karmaşık 
ve sermaye odaklı bir boyuta taşınmıştır. Geleneksel malzemenin 
yerini alan veri setleri, yüksek işlem gücü gerektiren donanımlar ve 
yazılımsal altyapılar; sanatçının ekonomik sorumluluğunu "işleyen 

--102--



şirket" modelinden, devasa sermaye yatırımı gerektiren dijital bir 
teknoloji merkezine doğru dönüştürmektedir. 

Fiyatın Meşruiyet Aracı Olarak İşlevi ve Piyasa Araçları 

Sanatın değerlemesinde fiyat, geleneksel ekonomik teorilerin 
öngördüğü arz ve talep dengesine dayalı basit bir mübadele değeri 
göstergesi olmanın çok ötesine geçmiştir. Güncel sanat 
ekosisteminde fiyat, eserin sanat statüsünü tescilleyen, ona ontolojik 
bir ağırlık kazandıran ve kurumsal onayı somutlaştıran sosyolojik bir 
meşruiyet sinyali olarak işlev görmektedir. Bulgular, yirmi birinci 
yüzyılda bir nesnenin sanat eseri olarak kabul edilmesinin, estetik 
niteliklerinden veya geleneksel işçilik kalitesinden ziyade, o 
nesnenin etrafında titizlikle kurulan söylemsel, kurumsal ve finansal 
mutabakatla, yani sınır çizme pratikleriyle doğrudan ilişkili 
olduğunu kanıtlamaktadır. Balseçen (2023) tarafından vurgulandığı 
üzere bu pratikler, neyin sanat olduğunu neyin ise dışarıda kaldığını 
belirleyen temel mekanizmalardır ve fiyat, bu mutabakatın en 
görünür, en ölçülebilir ve en tartışılmaz kanıtı haline gelmiştir. 

Callon, Muniesa ve Millo (2007) tarafından geliştirilen 
Piyasa Cihazları teorisi ışığında incelendiğinde, sanat piyasasının 
kendi kendine oluşan doğal bir düzen olmadığı, aksine çok sayıda 
maddi ve söylemsel aygıt aracılığıyla inşa edildiği görülmektedir. 
Kataloglar, fiyat endeksleri, sanatçı sıralamaları, beyaz küp galeri 
mekânları ve ritüelleşmiş müzayede süreçleri, eserin niteliklerini 
kıyaslanabilir ve hesaplanabilir hale getiren piyasa cihazları olarak 
işlev görmektedir. Bu cihazlar, sanatsal yargıyı teknik bir işleme 
dönüştürerek koleksiyonerler için birer yargı cihazı üretmektedir. 
Örneğin Artprice veya Artnet gibi veri sağlayıcıların sunduğu en çok 
satan 100 sanatçı listeleri, sanatsal değeri finansal performansla 
eşitleyerek piyasa aktörlerine rasyonelleştirilmiş bir yol haritası 
sunmaktadır. Velthuis (2015) ve Karpik (2010) bu durumu, 

--103--



belirsizliğin yüksek olduğu sanat alanında fiyatın bir güven çıpası 
olarak kurgulanması şeklinde değerlendirmektedir. 

Banksy’nin Love is in the Bin adlı eseri, bu fiyat ile meşruiyet 
arasındaki ilişkinin ve piyasa cihazlarının performansının en çarpıcı 
örneklerinden biridir. Eserin 2018 yılında Sotheby’s müzayedesinde 
satıldığı anda çerçevesinin içine gizlenmiş bir düzenekle kendi 
kendini parçalaması, fiziksel nesneye zarar vermiş gibi görünse de 
aslında eserin hikâye haklarını ve olay değerini katlayarak 
artırmıştır. 2021 yılında aynı yapıtın parçalanmış haliyle yaklaşık 25 
milyon dolara satılması, piyasanın artık fiziksel nesneyi değil, o an 
yaratılan tarihsel olayı ve bu olayın kurumsal olarak onaylanmasını 
fiyatladığını kanıtlamaktadır. Bu noktada nesnenin maddi 
bütünlüğünün bozulması, sanatsal yaratım sürecinde karşılaşılan 
"aksiliklerin" yeni bir imkâna dönüşmesini temsil eder. Nitekim 
Demir (2022), "yaratıcı hata" bağlamında esneklik ve 
uyuşmazlıklarla karşılaşmanın "oyunun kuralı içerisinde kabule 
uygun beklenen bir durum" olduğunu; paradoksal biçimde kurguyu 
etkileyen "şanssızlığı kabullenmenin" süreci olumlayan bir açıklık 
durumu yarattığını vurgulamaktadır. Dolayısıyla bu örnekte fiyat 
artışı, nesnenin maddi bütünlüğünün bozulmasına rağmen 
gerçekleşmiştir çünkü fiyat artık bir söylemsel gerçeklik olarak 
işlemektedir. Olay, performans ve medyatizasyon süreçleri, Wolfe 
(1975) tarafından tartışılan kuramsal dilin baskınlığını teyit eder 
nitelikte, geleneksel malzeme değerinin önüne geçmiştir. 

Benzer bir dinamik, Maurizio Cattelan’ın duvara bantlanmış 
bir muzdan oluşan Comedian adlı işinde de gözlemlenmektedir. 
Eserin maddi unsurları her yerden temin edilebilecek, zamanla 
çürüyen ve ekonomik olarak değersiz nesnelerdir. Ancak eseri 
120.000 dolar değerine ulaştıran unsur, esere eşlik eden sertifika ve 
sergileme talimatnamesi ile kurulan kavramsal protokoldür. Fiyat 
muzun kendisine değil, sanatçının o muzu duvara bantlama yetkisine 
ve galerinin bu eylemi bir sanat eseri olarak sunma cüretine 

--104--



ödenmektedir. Bu vaka, değerin nesnede değil, nesneyi çevreleyen 
onay ağında ve mülkiyet protokolünde olduğunu kesin olarak 
göstermektedir. Bu bağlamda çağdaş sıfatı da sadece bir zaman 
dilimini tanımlamaktan çıkıp, belirli bir piyasa segmentini ve 
kurumsal ideolojiyi ifade eden bir sınıflama aracına dönüşmüştür. 

Bienaller, fuarlar ve müzeler, bu sıfatı ve ilişkili sembolik 
sermayeyi kullanarak hangi işlerin içeride hangilerinin dışarıda 
kalacağını belirleyen sınır bekçileri olarak çalışmaktadır. Boltanski 
ve Esquerre (2017) tarafından geliştirilen Zenginleştirme Ekonomisi 
perspektifinden bakıldığında, nesnelerin ancak onlara yüklenen 
hikâyeler, geçmişler ve koleksiyon değeri sayesinde yüksek fiyatlara 
ulaştığı görülmektedir. Koleksiyonerler bir eseri satın alırken aslında 
o hikâyeyi ve hikâyenin onlara sağladığı kültürel ayrıcalığı satın 
almaktadırlar. Dolayısıyla fiyat oluşumu, arz ve talep dengesinden 
ziyade, bu sembolik ayrıcalığın ne kadar ikna edici bir şekilde 
pazarlandığına ve kurumsal aktörlerce ne kadar güçlü bir şekilde 
tercüme edildiğine bağlıdır. Bu durum, sanat eserinin değerinin artık 
estetik bir mutlaklıktan ziyade, piyasanın söylemsel ve cihazsal 
inşasıyla belirlenen ilişkisel bir sonuç olduğunu doğrulamaktadır. 

Dijitalleşme ve Yeni Değer Ontolojisi 

Dijitalleşme, platform kapitalizmi ve blokzincir teknolojileri, 
sanatın değerleme kriterlerinde köklü bir epistemolojik kopuş 
yaratmış; sanat nesnesinin fiziksel mevcudiyeti ile ona atfedilen 
değer arasındaki bağı veri temelli yeni bir düzleme taşımıştır. 
Araştırma bulguları, eserin renk, kompozisyon veya teknik ustalık 
gibi geleneksel görsel özelliklerinin fiyat tahminindeki 
belirleyiciliğinin çarpıcı bir biçimde azaldığını ortaya koymaktadır. 
Buna karşılık, sosyal sinyaller ve görünürlük metrikleri olarak 
tanımlanan yeni değişkenler, değerin inşasında başat faktör haline 
gelmiştir. Lee ve arkadaşları tarafından 2024 yılında Scientific 
Reports dergisinde yayımlanan ve küresel müzayede verilerini 

--105--



yapay zekâ algoritmalarıyla analiz eden çalışma, bu dönüşümü 
ampirik bir zemine oturtmaktadır. Söz konusu analiz, bir sanatçının 
sergi geçmişinin, hangi kurumlarla stratejik bağlar kurduğunun, 
sergi ortaklığı ağındaki konumunun ve dijital dolaşım kapasitesinin, 
eserin görsel niteliklerinden çok daha güçlü bir fiyat yordayıcısı 
olduğunu bilimsel olarak kanıtlamıştır (Lee vd., 2024). Bu durum, 
sanatın değerinin göze hitap etmesinden ziyade ağa hitap etmesine 
ve o ağ içindeki bağlanabilirlik kapasitesine endeksli olduğu tezini 
doğrulamaktadır. 

Dijital protokollerin değer üretimindeki rolü, özellikle 
blokzincir temelli mülkiyet rejimlerinin yükselişi ve sonrasında 
yaşanan piyasa düzeltmeleriyle daha net bir biçimde 
gözlemlenmiştir. Beeple’ın Everydays: The First 5000 Days eserinin 
Christie’s müzayedesinde 69 milyon dolara satılması, dijital bir 
dosyanın Benjaminci anlamda bir tür teknolojik aura kazanmasının 
yolunu açmıştır. Bu satışta değer yaratan unsur, imajın estetik 
kalitesinden ziyade blokzincir üzerindeki sahiplik kaydının yarattığı 
yapay kıtlık rejimidir. Bu teknolojik protokolün, Christie’s gibi 
köklü bir müzayede evi tarafından onaylanarak geleneksel sanat 
piyasasının diline tercüme edilmesi, dijital varlıkların meşruiyet 
kazanma sürecindeki kurumsal bağımlılığı da simgelemektedir. 
DappRadar tarafından sunulan 2024 ve 2025 yılı sektör raporları, 
NFT pazar hacminde bir önceki yıla kıyasla yüzde 19’luk bir düşüş 
yaşandığını ve özellikle metaverse alanındaki satışların yüzde 80 
oranında gerileyerek spekülatif bir çöküşe geçtiğini bildirmektedir 
(DappRadar, 2025). Ancak bu genel daralmaya rağmen, dijital 
sanatın belirli segmentlerinde kurumsal entegrasyonun derinleştiği 
ve spekülatif balonun yerini nitelikli bir piyasa ekolojisine bıraktığı 
görülmektedir. 

Jeneratif sanatın bu süreçteki dirençli performansı, 
algoritmik otoritenin sanat piyasasındaki kalıcılığını kanıtlar 
niteliktedir. Tyler Hobbs gibi sanatçıların Fidenza serisi örneğinde 

--106--



olduğu gibi, dijital kodun ve algoritmik kurgunun Sotheby’s 
üzerinden gerçekleştirdiği yüksek hacimli satışlar, dijital üretimin 
geleneksel tuval resmiyle eşdeğer bir yatırım aracı statüsüne 
ulaştığını göstermektedir (Sotheby’s, 2024). Bu yeni değer rejiminde 
görünürlük, sanatçının başarısının pasif bir sonucu değil, aktif bir 
sermaye birikim aracı olarak kurgulanmaktadır. Sanat eserinin 
Instagram, X veya TikTok gibi platformlardaki dolaşım hızı ve 
dijital etkileşim hacmi, onun piyasa likiditesini doğrudan ve 
ölçülebilir bir biçimde etkilemektedir. Sanatçıların ve galerilerin 
çevrimiçi varlıkları, fiziksel mekândaki varlıklarından daha geniş ve 
hızlı bir etki alanı yaratarak değerin demokratikleşmesi ile 
standartlaşması arasında yeni bir gerilim hattı oluşturmaktadır. 

Art Basel ve UBS raporları, çevrimiçi satış kanallarının ve 
dijital platformların, özellikle Z kuşağı ve milenyum nesli 
koleksiyonerler için birincil keşif noktası haline geldiğini 
doğrulamaktadır. 2024 yılı verilerine göre çevrimiçi satışlar 10,5 
milyar dolar seviyesinde seyrederek pandemi öncesi hacminin yüzde 
76 üzerinde bir performans sergilemiştir (Art Basel & UBS, 2025). 
Ancak dijital görünürlüğün gerçek bir ekonomik değere ve fiyata 
tahvil edilmesi için hâlâ geleneksel kurumsal tercüme 
mekanizmalarına ihtiyaç duyulmaktadır. Sosyal medya platformları 
ve algoritmalar dikkat üretirken, müzayede evleri ve elit galeri ağları 
bu dikkati kurumsal meşruiyete dönüştürmektedir. Sonuç olarak 
dijital görünürlük rejimleri, sanatın değerini estetik bir mutlaklıktan 
kopararak veri akışlarının, sosyal etkileşimlerin ve teknolojik tescil 
protokollerinin belirlediği dinamik bir süreç olarak yeniden inşa 
etmektedir. 

Yapay Zekâ, İmmersif Alanlar ve İşleyen Şirket Olarak Sanatçı 

Teknolojinin sanat piyasasına etkisi sadece dağıtım 
kanallarıyla sınırlı kalmamış; yaratıcılığın öznesi ve sanat 
deneyiminin doğası üzerindeki tartışmaları da değerin merkezine 

--107--



taşımıştır. Bulgular, yapay zekâ sanatının ve sürükleyici 
deneyimlerin, 2020'lerin sanat piyasasında iki yeni ve baskın değer 
rejimi olarak yükseldiğini göstermektedir. Bu rejimler, sanatçıyı 
geleneksel bir zanaatkârdan ziyade, veri setlerini yöneten, teknolojik 
altyapıları kuran ve deneyimi tasarlayan bir girişimci veya Whitaker 
ve Kräussl (2025) tarafından tanımlanan işleyen şirket konumuna 
getirmektedir. Bu dönüşümle birlikte değer, sanatçının tekil el 
emeğinden ziyade, yönetimini üstlendiği teknolojik ve finansal 
ekosistemin verimliliği üzerinden inşa edilmektedir. 

Yapay zekâ alanında değerleme, estetik bir yargıdan çok 
ontolojik bir tanımlama ve etiketleme mücadelesi üzerinden 
yürümektedir. Christie’s tarafından düzenlenen Augmented 
Intelligence müzayedesi ve bu müzayedede Refik Anadol’un 
Machine Hallucinations - ISS Dreams – A eserinin 277.200 dolara 
satılması, makine tarafından işlenen verinin sanat kategorisine 
kurumsal olarak dahil edildiğinin kanıtıdır (Christie's, 2025). Daha 
çarpıcı olanı, Sotheby’s bünyesinde Ai-Da adlı insansı robotun AI 
God: Portrait of Alan Turing eserini 1 milyon doların üzerinde bir 
fiyata satmasıdır. Bu satışta değer, eserin görsel etkisinden ziyade, 
onu kimin veya neyin yaptığı sorusuna verilen cevabın yarattığı 
medya ilgisi, ilk olma anlatısı ve teknolojik fetişizmden 
kaynaklanmaktadır. Ancak bu alan, aynı zamanda telif hakları, veri 
madenciliği etiği ve insan emeğinin rolü üzerine yürütülen hukuki 
tartışmalarla da şekillenmektedir. U.S. Copyright Office (2023) 
tarafından yapay zekâ üretimi eserlere yönelik verilen ret kararları 
ve Christie's müzayedesine yönelik sanatçı protestoları, değerin, bu 
teknolojik yeniliğin hukuki ve etik sınırlarının piyasa aktörleri 
tarafından nasıl paketlendiğine ve meşrulaştırıldığına bağlı olarak 
dalgalanacağını göstermektedir. 

Deneyim ekonomisi bağlamında, çağdaş sergileme 
pratiklerinde değerin üretimi artık yalnızca eserin sergilendiği anda 
kurulan estetik ilişkiyle sınırlı kalmamakta; izleyicinin bedensel 

--108--



katılımının sahnelenmesi, bu katılımın görsel olarak 
belgelendirilmesi ve ardından ölçülebilir dolaşım metriklerine 
dönüştürülmesi üzerinden işletilmektedir. Pine ve Gilmore (1999) 
tarafından geliştirilen deneyim ekonomisi yaklaşımı, mal ve 
hizmetin ötesinde hatırlanabilir deneyim olgusunun başlı başına bir 
ekonomik teklif olarak kurgulandığını vurgular. Bu çerçeve, müze 
ve bienal ölçeğinde programlamanın giderek ziyaretçi akışı, zamanlı 
giriş, kuyruk yönetimi, mekân içi yönlendirme ve platformlarda 
görünürlük üretme kapasitesiyle değerlendirildiğini açıklamaktadır. 
Nitekim National Gallery of Victoria’da gerçekleşen Yayoi Kusama 
sergisi, 570.537 ziyaretçiyle kurum tarihinin en yüksek katılımlı 
biletli sergisi rekorunu kırmış; ziyaretçilerin yüzde 24’ten fazlasının 
eyalet dışı veya yurtdışından gelmesi, sergiyi bölgenin ziyaretçi 
ekonomisi içinde doğrudan bir turistik çekim merkezi olarak 
konumlandırmıştır (NGV, 2025). 

Serginin sonsuzluk odası düzenekleri ve fotoğraf çekimine 
açık ışık-mekân kurguları, izleyiciyi münhasıran izleyen bir figür 
olmaktan çıkararak deneyimi kanıtlayan ve yeniden üreten bir görsel 
emek taşıyıcısına dönüştürür. Bu noktada sergi mekânı, fiziksel 
karşılaşmanın sosyal medyada çoğalan bir görsel-tanıtlama 
döngüsüne eklemlendiği bir arayüz işlevi görmektedir. Bu 
dönüşümün en somut yansıması, teamLab Planets Tokyo için ilan 
edilen 2.504.264 ziyaretçi sayısında gözlemlenmektedir; bu veri, 
kurumu "dünyanın en çok ziyaret edilen tek bir sanat grubuna 
adanmış müzesi" sıfatıyla Guinness Dünya Rekorları listesine 
taşımıştır. 1 Nisan 2023 ile 31 Mart 2024 tarihleri arasındaki bu 
yoğunluk, sürükleyici formatın kitlesel çekim gücünü 
belgelemesinin yanı sıra kurumların bu ilgiyi sayısal göstergeler 
üzerinden meşrulaştırma eğilimini görünür kılar. Söz konusu başarı, 
teamLab’in 2019 yılında "teamLab Borderless" ile elde ettiği önceki 
rekoru geride bırakarak, dijital sanatın geleneksel müzelerle olan 
rekabetinde yeni bir eşiği temsil etmektedir. 

--109--



Bu rekorun temelinde yatan "vücutla alımlama" prensibi, 
ziyaretçilerin çıplak ayakla suyun içinde yürüdüğü ve fiziksel 
hareketlerinin sanat eserini gerçek zamanlı olarak dönüştürdüğü 
etkileşimli bir zemin sunmaktadır. Örneğin, su yüzeyine yansıtılan 
dijital koi balıklarının insanlarla etkileşime girdiğinde çiçeklere 
dönüşmesi, eserin önceden kaydedilmiş bir döngüden ziyade o anki 
katılımcı performansıyla şekillendiğini kanıtlamaktadır. Kurum, 
2025 yılında gerçekleştirdiği büyük ölçekli genişleme ile "Atletizm 
Ormanı" gibi üç boyutlu düşünmeyi ve mekânsal farkındalığı 
fiziksel zorluklar üzerinden teşvik eden yeni alanlar eklemiştir. Bu 
teknolojik ve mekânsal kurgu, sanat eserini estetik bir nesne 
olmaktan çıkarıp izleyicinin bedensel varlığı ve dijital verilerle 
sürekli yeniden üretilen hibrit bir deneyim alanına dönüştürmektedir. 

Müze çalışmaları literatürü de bu dönüşümün gözleme dayalı 
bir izlenimin ötesine geçtiğini teyit eder: Rhee vd. (2022) fotoğraf 
çekimini teşvik eden bir sergide paylaşılan Instagram görsellerini 
analiz ederek selfie oranının yüzde 1,4 gibi sınırlı bir düzeyde 
kaldığını; buna karşılık etkileşim, taklit ve performans içeren aktif 
pozların toplam içinde yüzde 61,2’ye ulaştığını tespit etmiştir. 
Dolayısıyla izleyicinin katılımı, mekânda bulunma halinden ziyade 
bedenin, pozun ve paylaşımın ölçülebilir göstergelere dönüştüğü bir 
değer üretim hattıdır. Ayrıca Luo ve diğerleri (2025) tarafından 
yapılan araştırmalar, dijital sürükleyici sergilerin duyusal yoğunluğu 
artırmasının ziyaretçi dikkatini ve genel memnuniyeti anlamlı 
biçimde yükselttiğini ortaya koymaktadır. 

Whitaker ve Kräussl (2025) tarafından sunulan Frank Stella 
analizi, bu yeni üretim biçimlerinin ekonomik altyapısını anlamak 
için de kritik bir model sunmaktadır. Stella'nın kariyerinde baskı 
resim atölyesi kurarak seri üretim mantığıyla nakit akışı sağlaması 
gibi, günümüzün yapay zekâ sanatçıları da devasa veri işleme 
maliyetlerini, donanım yatırımlarını ve kalabalık ekiplerini finanse 
etmek için kurumsal iş birlikleri, kamusal alan projeleri ve dijital 

--110--



edisyonlar gibi çeşitlendirilmiş gelir modelleri kullanmaktadır. 
Sanatçı artık sadece bir eser üreten kişi değil, yüksek işletme 
maliyetleri ve araştırma geliştirme bütçeleri olan, risk alan ve yatırım 
yapan bir şirkettir. Bu modelde sanatsal üretim, finansal 
sürdürülebilirlik ve teknolojik inovasyonun iç içe geçtiği çok 
katmanlı bir kurumsal operasyon olarak yeniden tanımlanmaktadır. 

Bu işleyen şirket modeli, sanatçının sanatsal kimliğini bir 
marka stratejisine dönüştürdüğü piyasa sanatı pratikleriyle doğrudan 
eklemlenmektedir. Sezer de (2025, s. 215), William Wegman’ın 
köpeklerini sanatsal bir medyum olmasının yanında birer marka ve 
popüler kültür ikonu haline getirmesini, sanat ile ticaretin bilinçli bir 
birleşimi olarak değerlendirir. Donald Kuspit’in (2010) postsanat 
teşhisiyle paralel olarak bu yaklaşım, sanatın özerkliğinden koparak 
eğlence sektörüyle bütünleştiği bir piyasa sanatı modelini 
somutlaştırmaktadır. Bu süreçte sanatçı, sanatı bir fikirden doğan 
ancak "Pop Sanat'ın mantığı içinde" işleyen melez bir yapı olarak 
yeniden formüle etmektedir (Sezer, 2025, s. 218). Günümüz sanat 
ekosisteminde değer; teknik inovasyon süreçleri ile sanatçının bir 
marka değerine tahvil edilerek piyasanın ticari ağlarında sağladığı 
dolaşım hacminin toplamından doğmaktadır. 

Türkiye Bağlamında Yerel Değer Üretimi: Kurumsal Hamilik, 
Değer Yaratıcı Özneler ve Cemaatleşme 

Türkiye çağdaş sanat piyasasının sosyolojik teşekkülü, 
küresel eğilimlerle uyumlu olmakla beraber yerel dinamiklerle 
özgünleşen bir hibrit yapı sunmaktadır. Türkiye’de sanatın değeri, 
kısıtlı bütçe imkânları ve kurumsal hamilik pratikleri ekseninde 
şekillenmektedir. Türkiye İstatistik Kurumu verilerine göre 2024 
yılında toplam kültür harcamalarının 408 milyar 339 milyon TL 
seviyesinde kalması ve Gayrisafi Yurt İçi Hasıla payının %0,9 
oranında gerçekleşmesi alanın finansal sınırlarını belirlemektedir 
(TÜİK, 2025). Bu kısıtlı ekonomik tablo, sanatı sermayenin sunduğu 

--111--



kurumsal onay mekanizmalarına ve stratejik itibar yönetimine 
yöneltmektedir. Doğan (2023, s. 591), işletmelerin sanata olan 
ilgisinin "marka imajını arttırma" ve "kurumsal marka itibarını 
sağlama" amaçlarıyla uygulandığını; bu sürecin sanatçıyı bir 
üreticiye, sanat eserini ise bir tüketim nesnesine dönüştürerek 
metalaştırdığını saptamaktadır. Dolayısıyla yerel piyasadaki değer; 
sermayenin sağladığı kurumsal tescil, marka inşası ve sosyal 
ağlardaki dolaşım gücü aracılığıyla inşa edilmektedir. 

Biçer Olgun’un (2019) 16 sanatçı ve 9 küratörle yürüttüğü 
nitel saha çalışması, Türkiye’de çağdaş sanat alanında görünürlük ve 
değer üretiminin, Koç, Eczacıbaşı, Sabancı ve Kocabıyık aileleri ile 
bu grupların kurumsal hayırseverlik eksenli sanat kurumları 
etrafında örgütlenen iktidar ilişkileriyle yakından bağlantılı 
olduğunu göstermektedir. Bu bağlamda değer yaratıcı özneler, 
yalnızca satın alma gücüyle tanımlanan alıcılara indirgenmeyip, söz 
konusu kurumlarda konumlanan sermayedar aile aktörleri ve 
yönetim kurulları ile kurumların küratöryel karar mekanizmalarını 
birlikte kapsayan bir çekirdek aktör grubuna karşılık gelmektedir 
(Biçer Olgun, 2019). Arter, İstanbul Modern, İKSV, Sakıp Sabancı 
Müzesi, Akbank Sanat ve Borusan Contemporary gibi kurumlar, 
sanatçının kariyerini onaylayan ve onu sanat dünyası kamusuna 
kabul eden temel meşruiyet mercileri olarak işlev görmektedir. 
George Dickie’nin kurumsal sanat kuramında “sanat” statüsü, 
nesnenin kendi niteliklerinden çok, sanat dünyası içinde yetki sahibi 
aktörlerce “beğeniye aday” olarak konumlandırılması ve bu statünün 
kurumsal olarak tanınmasıyla belirginleşir (Dickie, 1974). Bu 
çerçevede bir sanatçının söz konusu kurumların koleksiyonuna 
girmesi ya da kurumların düzenlediği bienal ve sergi programlarında 
yer alması, yalnızca görünürlük artışı değil; kurumsal onayın 
sağladığı sembolik sermayenin piyasaya tercüme edilmesi anlamına 
gelir. Böylece değer, kurumsal tescil ve arşivsel kayıt üzerinden 

--112--



kalıcı bir meşruiyet zemini kazanarak daha istikrarlı biçimde 
dolaşıma sokulur. 

Türkiye sanat piyasasının belirleyici niteliklerinden biri, 
sanatsal cemaatleşme olgusu olarak tezahür etmektedir. Sanat alanı; 
aktörler arasındaki ilişki ağlarına dayanan, klikleşmeler ve karşılıklı 
destek mekanizmalarıyla şekillenen kapalı devre topluluklarca 
kuşatılmıştır. Bu yapıda bir sanatçının başarısı, sanatsal 
yeteneğinden ziyade bu sosyal ağlara, yani sosyal sermaye havuzuna 
dahil olabilme kapasitesiyle doğrudan ilişkilidir. Bourdieu (1986) 
tarafından vurgulanan sosyal sermayenin belirleyiciliği burada 
somut bir karşılık bulmakta; Türkiye bağlamında ilişkisel ağlar, 
kültürel veya ekonomik sermayeden daha öncelikli bir giriş bileti 
vazifesi görmektedir. Kapalı devre işleyen bu meşruiyet zinciri, 
piyasaya giriş bariyerlerini yükseltmekle kalmayıp değerin belirli 
odaklar tarafından kontrol edilmesine ve manipüle edilmesine zemin 
hazırlamaktadır. 

Sermaye gruplarının sanata yönelimi ise Yağcı ve Küpeli 
(2022) ile Doğan’ın (2023) işaret ettiği üzere, estetik bir tercihin ya 
da hayırseverlik motivasyonunun ötesinde stratejik bir anlam 
taşımaktadır. Bu yatırımlar; itibar yönetimi, art-washing (sanatla 
aklama) ve kentsel mekânda soylulaştırma süreçlerinin birer aparatı 
olarak kurgulanmaktadır. Şirketler, sanatsal faaliyetler aracılığıyla 
toplumsal algıyı yönlendirerek kurumsal kimliklerini sembolik 
düzlemde temize çıkarmayı hedeflemektedir. Özellikle düzenlenen 
yarışmalar ve süreli sergiler vasıtasıyla sanatçılar düşük maliyetlerle 
keşfedilerek kurum mülkiyetine dahil edilmektedir. Ardından, 
kurumun sahip olduğu koleksiyon gücü ve medya ağları seferber 
edilerek bu sanatçıların değeri bilinçli bir biçimde yükseltilmekte ve 
sembolik sermaye finansal değere dönüştürülmektedir. Bu süreçte 
sanatçı kurumsal bir itibar nesnesi haline gelirken, sanat eseri ise 
holdingin kültürel iktidarını tescilleyen bir itibar varlığına 
dönüşmektedir. 

--113--



Sonuç olarak Türkiye’de sanatın değeri; küresel sanat 
söyleminin yerel sermaye iktidarı ve sıkı örülmüş ilişki ağları 
tarafından yorumlanması, kurumsallaştırılması ve finansal 
sermayeye tahvil edilmesi sürecinde üretilen hibrit bir neticedir. 

Tartışma ve Değerlendirme 

Yirmi birinci yüzyılın ilk çeyreğinde çağdaş sanatın 
değerlemesini ele alan bu araştırma, elde edilen bulguları başlangıçta 
belirlenen üç temel araştırma sorusu ekseninde tartışmaya 
açmaktadır. Araştırmanın ilk sorusu olan "sanatın değerinin estetik 
özerklikten hibrit parametrelere evrilme biçimleri", bulgularda 
sunulan deneyimsel ve finansal verilerle doğrudan bir etkileşim 
içerisindedir. NGV’nin Kusama sergisi örneğinde görülen ve 
kurumun resmi raporlarına yansıyan ziyaretçi rekorları, sanatın 
değerinin artık Benjaminci "aura"nın tekilliğinden ziyade, dijital 
ağlarda paylaşılan ve çoğaltılan bir "etkileşim verisine" dönüştüğünü 
kanıtlamaktadır. Bu durum, sanat nesnesinin içkin niteliklerinden 
ziyade, onu kuşatan toplumsal ve kurumsal ağlar tarafından inşa 
edilen "ilişkisel bir uzlaşı" odağına evrildiğini göstermektedir. 
Ancak bu noktada, literatürdeki "paradigmatik kırılma" iddialarını 
ihtiyatla karşılamak gerekmektedir; zira yüksek ziyaretçi sayıları her 
ne kadar bir değer göstergesi olsa da, bu durumun sanatsal niteliğin 
birincil ölçütü haline geldiğini genellemek yerine, belirli 
"blokbuster" sergiler üzerinden yükselen yeni bir estetik rejimin 
galibiyeti olarak okumak daha yerinde olacaktır. Bourdieu’nün 
"tarafsız göz" illüzyonu, günümüzde yerini izleyicinin kendi 
narsistik imgesini yapıt üzerinden tescillediği bir sürece bırakırken, 
bu durum izleyicinin bedensel performansının bir tür "dijital emeğe" 
dönüşmesiyle sonuçlanmaktadır. Dolayısıyla araştırma bulguları, 
sanatın yeni ontolojisinin sadece küratöryel bir onay mekanizması 
değil, aynı zamanda kitlesel bir ölçülebilir performans meselesi 
haline geldiğini teyit etmektedir. 

--114--



Araştırmanın ikinci sorusu olan "sanatın finansallaşmasının 
üretim süreçleri üzerindeki etkisi", Masterworks gibi platformların 
kendi beyanları ve Whitaker ile Kräussl’ın sunduğu veriler 
üzerinden değerlendirilmiştir. Masterworks platformunun borsa 
endekslerini aşan getiri iddiaları, yatırımcı perspektifinden sanat 
eserini bir "hisseye" dönüştürme eğilimini yansıtmaktadır; ancak bu 
noktada platformların pazarlama söylemleri ile finansal risk uyarıları 
arasındaki ince çizgiye dikkat edilmelidir. Bu finansal rasyonalitenin 
üretim sürecine yansıması, sanatçının rolünde de köklü bir değişime 
işaret etmektedir. Stella örneğinde analiz edilen "işleyen şirket" 
modeli, sanatçıyı artık bir zanaatkârdan ziyade Ar-Ge ve finansal 
riskleri yöneten bir operasyon yöneticisi konumuna taşımaktadır. Bu 
bulgular karşılaştırıldığında, deneyim ekonomisinin yarattığı görsel 
etkinin, finansal piyasalardaki spekülatif değerle doğrudan 
korelasyon içinde olduğu görülmektedir. Yani eser, hem bir deneyim 
arayüzü hem de bir yatırım enstrümanı olarak ikili bir karakter 
kazanmaktadır. Veri kaynaklarının (Art Basel & UBS ve Artprice) 
pazar tanımları, coğrafi kapsamları ve ölçüm yöntemlerindeki 
farklılıklar göz önüne alındığında, piyasa değerindeki 
dalgalanmaların sadece ekonomik bir veri değil, aynı zamanda 
sanatsal üretimin ontolojik kaymasını tetikleyen yapısal bir unsur 
olduğu söylenebilir. 

Üçüncü araştırma sorusu olan "etik ve teknolojik 
kısıtlamaların değer üzerindeki belirleyiciliği" ise, finansal 
getirilerin etik risklerle nasıl bir çatışma içinde olduğunu ortaya 
koymaktadır. Benin Bronzları veya Sackler ailesi vakaları, etik 
meşruiyetin sarsıldığı durumlarda eserin finansal değerinin 
"sıfırlanabildiği" veya piyasa dışına itilebildiği bir direnç alanını 
temsil etmektedir. Bu, sanatın değerinin sadece pazar koşullarıyla 
değil, aynı zamanda Deutsche’nin tartıştığı çatışmalı kamusal 
alanlardaki etik müzakerelerle şekillendiğini doğrulamaktadır. 
Yapay zekâ üretimlerine (Jason Allen vakası) yönelik hukuki 

--115--



tartışmalar ise, yaratıcılığın değerini hâlâ "insan dokunuşu" mitine 
endekslemeye çalışan sistemin son savunma hattıdır. Tom Wolfe’un 
"boyanmış kelime" teorisi, günümüzde "fırça darbesinden prompt 
hassasiyetine" evrilirken, değerin artık üretim tekniğinden ziyade 
kavramsal meşruiyete ve teknolojik protokollerin yönetimine 
kaydığı görülmektedir. 

Türkiye bağlamı ise, küresel trendlerin yerel sosyal sermaye 
ağlarıyla nasıl harmanlandığını göstermesi bakımından kritiktir. 
Biçer Olgun’un vurguladığı "klikleşmiş ağlar", Türkiye’deki sanat 
değerlemesinde belirleyici rol oynamaya devam etmektedir. Ancak 
yerel sermayenin sanatı bir "itibar yönetimi" aracı olarak kullanma 
stratejisi, küresel finansallaşma eğilimleriyle hibritleşmektedir. Bu 
noktada, Türkiye’deki özel müze koleksiyonlarının ve bienal 
süreçlerinin sağladığı sembolik sermayenin finansal değere tahvil 
edilme biçimleri, küresel piyasa rasyonalitesinden ziyade ailevi ve 
kurumsal hamilik pratiklerine dayanmaktadır. Sonuç olarak, bu 
bölümlerde tartışılan tüm bulgular birbirini tamamlayan bir yapı 
sunmaktadır: Deneyim ekonomisi görünürlüğü sağlar, finansal 
modeller bu görünürlüğü sermayeye dönüştürür, etik parametreler 
ise bu sermayenin toplumsal meşruiyetini sınar. Bu çok aktörlü 
müzakere süreci, sanatın artık izole bir estetik nesne değil, karmaşık 
bir sosyo-ekonomik sistemin entegre bir parçası olduğunu açıkça 
ortaya koymaktadır. 

Sonuç 

Yirmi birinci yüzyılın ilk çeyreğini kapsayan bu çalışma, 
çağdaş sanatın modernist estetik özerklik idealinden koparak; sosyo-
ekonomik, teknolojik ve etik parametrelerin belirleyici olduğu hibrit 
ve çok katmanlı bir organizmaya dönüştüğünü saptamıştır. 
Araştırmanın temel problemi olan geleneksel estetik yargıların 
günümüzün deneyimsel, finansal ve teknolojik değer üretim 
mekanizmalarını açıklamadaki yetersizliği, sanatın artık nesneye 

--116--



içkin sabit bir öz değil, çok aktörlü bir müzakere süreci ve kurumsal 
bir uzlaşma neticesi olduğu gerçeğiyle çözüme kavuşturulmuştur. Bu 
paradigmatik dönüşüm, sanatın sadece formel bir arayış değil, 
sistemik bir ağın parçası olduğunu kanıtlamaktadır. 

Araştırma sorularına verilen yanıtlar doğrultusunda, sanatın 
değer inşasının artık etkileşimsel veri, finansal strateji ve toplumsal 
meşruiyet üçgeninde şekillendiği görülmektedir. Bu yeni düzlemde 
Benjaminci "aura" kavramı yerini dijital ağlarda paylaşılan etkileşim 
verisine bırakırken, izleyicinin bedensel performansı ölçülebilir bir 
"dijital emeğe" dönüşerek sanatın ontolojisini deneyim odaklı bir 
yapıya taşımıştır. Dolayısıyla sanat eseri, günümüzde hem bir 
deneyim arayüzü hem de mülkiyetin "erişim hakkına" evrildiği 
spekülatif bir yatırım enstrümanı olarak ikili bir karakter 
sergilemektedir. 

Teknolojik parametrelerin yaratıcılık üzerindeki etkisi 
incelendiğinde, sanatçı figürünün Ar-Ge ve finansal riskleri yöneten 
bir "işleyen şirket" modeline evrildiği saptanmıştır. Özellikle yapay 
zekâ üretimleri, değeri "fırça darbesinden prompt hassasiyetine" ve 
bilgi işlem gücüne taşıyarak geleneksel "insan yazarlığı" mitini 
kökten sarsmaktadır. Kurumsal ziyaretçi rekorlarından etik 
"provenans" tartışmalarına kadar uzanan bu geniş yelpaze, sanatın 
artık toplumsal, ekonomik ve teknolojik sistemlerin entegre bir alt 
disiplini haline geldiği bir kırılmayı temsil etmektedir. Ancak bu 
kırılma, geleneksel değerleme biçimlerinin tamamen yok olması 
değil, yeni ve karmaşık katmanlarla eklemlenmesi şeklinde 
gerçekleşmektedir. 

Gelecek çalışmaların; algoritmaların izleyici beğenisini 
standartlaştırma gücü ve yapay zekâ üretimlerinin hukuki statüsünün 
uzun vadeli fiyatlama üzerindeki etkileri gibi alanlara yoğunlaşması, 
sanat piyasasının bu yeni ontolojisini anlamlandırmak adına kritik 
önem taşımaktadır. Ayrıca yerel pazarların, özellikle Türkiye 
örneğinde olduğu gibi, küresel finansal rasyonalite ile ne ölçüde tam 

--117--



entegrasyon sağlayacağı veya kendi özgün "klikleşmiş" ağlarını ne 
şekilde koruyacağı sorusu, sanat sosyolojisi ve ekonomisi için bakir 
bir araştırma alanı olarak durmaktadır. 

Nihayetinde sanatın gelecekteki değeri; sadece teknolojik 
inovasyonla değil, bu dönüşüm dönemini eleştirel bir biçimde 
yansıtabilen ve toplumsal dokuya sahici bir biçimde temas edebilen 
yapıtlardaki niteliksel derinlikle şekillenmeye devam edecektir. Bu 
çalışma, sanatın teknolojik ve ekonomik sistemlerle kurduğu zorunlu 
ortaklığın, sanatın özündeki eleştirel potansiyeli nasıl 
dönüştüreceğine dair tartışmalar için bir zemin sunmayı 
hedeflemektedir.  

Kaynakça 

Artprice by Artmarket.com. (2024, 8 Aralık). The art market in 2024 
(30th annual report). https://imgpublic.artprice.com/pdf/the-art-
market-in-2024.pdf 

Balseçen, H. (2023). Kapitalist çağda çağdaş sanatın fiyatı. Ankara 
Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi Dergisi, 5(2), 455–461. 
https://doi.org/10.58608/augsfd.1380521 

Becker, H. S. (1982). Art worlds. University of California Press. 

Biçer Olgun, H. (2019). Çağdaş sanat piyasasının sosyolojik 
teşekkülü: Değer yaratıcı özneler ve sanatsal cemaatleşme olgusu. 
Sosyolojik Düşün, 4(1), 1–18. https://dergipark.org.tr/tr/-
pub/sosdus/issue/45486/535923 

Bishop, C. (2024). Disordered attention: How we look at art and 
performance today. Verso. 

Boltanski, L. ve Esquerre, A. (2017). Enrichissement: Une critique 
de la marchandise. Gallimard. 

--118--



Bourdieu, P. (1986). The forms of capital. J. Richardson (Der.), 
Handbook of theory and research for the sociology of education 
içinde (ss. 241–258). Greenwood Press. 

Callon, M., Millo, Y. ve Muniesa, F. (Der.). (2007). Market devices. 
Blackwell Publishing. 

Christie’s. (2024, 17 Aralık). $5.7B global sales in 2024: Christie’s 
sold highest-value lot of the year; private sales up 40% YoY [Basın 
bülteni]. https://press.christies.com/56b-global-sales-in-2024 

Christie’s. (2025, 15 Aralık). Christie’s announces $6.2B in global 
auction and private sales for 2025 [Basın bülteni]. 
https://press.christies.com/christies-announces-62b 

DappRadar. (2025, 14 Ocak). Dapp industry report – 2024 overview. 
https://dappradar.com/blog/dapp-industry-report-2024-overview 

Demir, S. (2022). Yaratım sürecinde istisnai çözümler ve mutlu kaza. 
SDÜ ART-E Güzel Sanatlar Fakültesi Sanat Dergisi, 15(30), 1239–
1250. https://doi.org/10.21602/sduarte.1183060 

Deutsche, R. (1996). Evictions: Art and spatial politics. MIT Press. 

Dickie, G. (1974). Art and the aesthetic: An institutional analysis. 
Cornell University Press. 

Doğan, C. (2023). Sanatı metalaştırmak: Sanat pazarı ve sanat 
pazarlaması. The Turkish Online Journal of Design, Art and 
Communication, 13(3), 590–603. https://doi.org/10.7456-
/tojdac.1288350 

Durand-Ruel, V. ve Zarobell, J. (2023). Contemporary art from the 
Global South in the art auction market from 2020 to 2022. Arts & 
Communication, 2(1), Makale 1608. https://doi.org/10.36922-
/ac.1608 

--119--



Groys, B. (2018). Curating in the post-internet age. e-flux Journal, 
(94). https://www.e-flux.com/journal/94/219462/curating-in-the-
post-internet-age/ 

Habermas, J. (2021). Kamusallığın yapısal dönüşümü (T. Bora & M. 
Sancar, Çev.; 16. baskı). İletişim Yayınları. 

Karpik, L. (2010). Valuing the unique: The economics of 
singularities. Princeton University Press. 

Kelly, S. (2023). How Monet became a millionaire: The importance 
of the artist's account books. Journal of Cultural Economics, 47(3), 
391–414. https://doi.org/10.1007/s10824-023-09473-y 

Kuspit, D. (2010). Sanatın sonu (Y. Tezgiden, Çev.). Metis Yayınları. 

Lee, K., Park, J., Goree, S., Crandall, D., ve Ahn, Y.-Y. (2024). Social 
signals predict contemporary art prices better than visual features, 
particularly in emerging markets. Scientific Reports, 14. 
https://doi.org/10.1038/s41598-024-60957-z 

Luo, D., Doucé, L. ve Nys, K. (2025). Immersive art exhibitions: 
Sensory intensity effects on visitor satisfaction via visitor attention 
and visitor experience. Visitor Studies. Erken görünüm. 
https://doi.org/10.1080/10645578.2025.2510838 

Masterworks. (2025). Masterworks performance metrics and art 
market data (SEC disclosure statement). https://www.-
masterworks.com/about/disclosure 

McAndrew, C. (2025). The Art Basel and UBS art market report 
2025. Art Basel & UBS. https://theartmarket.artbasel.com-
/download/The-Art-Basel-and-UBS-Art-Market-Report-2025.pdf 

National Gallery of Victoria. (2025, Mayıs). French Impressionism 
from the Museum of Fine Arts, Boston [Basın bülteni]. 

--120--



https://www.ngv.vic.gov.au/media_release/french-impressionism-
from-the-museum-of-fine-arts-boston/ 

O’Doherty, B. (1999). Inside the white cube: The ideology of the 
gallery space. University of California Press. 

Pine, B. J. ve Gilmore, J. H. (1999). The experience economy: Work 
is theatre & every business a stage. Harvard Business School Press. 

Reuters. (2025, 11 Kasım). teamLab gives Schinkel building in 
Berlin immersive “Biovortex” makeover. Reuters. 
https://www.reuters.com/world/europe/teamlab-gives-schinkel-
building-berlin-immersive-biovortex-makeover-2025-11-11/ 

Rhee, B.-A., Pianzola, F., Choi, J., Hyung, W., & Hwang, J. (2022). 
Visual content analysis of visitors’ engagement with an 
instagrammable exhibition. Museum Management and Curatorship, 
37(6), 583–597. https://doi.org/10.1080/09647775.2021.2023902 

Sezer, E. (2025). Kavramsal Sanat’ta bir iş birliği: William Wegman 
ve Köpekleri. Sanat ve Tasarım Dergisi, (15, Özel sayı), 205–226. 
https://doi.org/10.20488/sanattasarim.1804038 

Sotheby’s. (2024, 19 Eylül). Fidenza #373 | Digital Art Day Auction. 
https://www.sothebys.com/en/buy/auction/2024/digital-art-day-
auction/fidenza-373. 

teamLab. (2024, 10 Temmuz). teamLab planets Tokyo recognized by 
Guinness World Records as the most visited museum in the world. 
Business Wire. https://www.businesswire.com/news/home/ 
20240709556561/en/ 

Türkiye İstatistik Kurumu. (2025). Kültür ekonomisi ve kültürel 
miras, 2024. https://data.tuik.gov.tr 

U.S. Copyright Office (2023, 5 Eylül). Decision re refusal to register 
Théâtre D’opéra Spatial (SR # 1-11743923581). 

--121--



https://www.copyright.gov/rulings-filings/review-board/docs/-
Theatre-Dopera-Spatial.pdf 

Velthuis, O. ve Baia Curioni, S. (2015). Making markets global. O. 
Velthuis ve S. Baia Curioni (Ed.), Cosmopolitan canvases: The 
globalization of markets for contemporary art (ss. 1–28). Oxford 
University Press. 

Velthuis, O. (2020). Market devices. In Pragmatic inquiry (pp. 155–
170). Routledge. https://doi.org/10.4324/9781003034124-8 

Whitaker, A. ve Kräussl, R. (2025). The real value of art: Investment 
returns using costs of production. SSRN. https://doi.org/-
10.2139/ssrn.5287143 

Wolfe, T. (1975). The painted word. Farrar, Straus and Giroux. 

--122--



ART NOUVEAU PORSELEN FİGÜRLERİNDE 

KADIN, ARZU VE ESTETİK TÜKETİM NESNESİ 

OLARAK BEDEN 

1. ERSOY YILMAZ1 

Giriş 

19. yüzyıl sonu Avrupa'sı, Sanayi Devrimi'nin getirdiği 

teknik ilerlemelerin gölgesinde şekillenen belirgin bir toplumsal ve 

estetik gerilim dönemine sahne olmuştur. Teknoloji bu süreçte 

yalnızca üretim kapasitesini artırmakla kalmamış, duyusal deneyimi 

de yoğunlaştırarak arzunun yapısını kökten dönüştürmüştür (Cross 

& Proctor, 2014, s. 1). Üretimin mekanikleşmesi ve gündelik 

nesnelerin anonimleşmesi karşısında sanatçılar, modernliğin 

yarattığı duyusal aşırılığa bir yanıt olarak doğaya, zanaata ve 

duygusal dışavuruma yönelmişlerdir. Böylece, endüstriyel 

rasyonalizme karşı bir tür telafi estetiği olarak modernliğe özgü bir 

“zarafet ideali” biçimlenmiştir. Bu estetik eğilim, 1890’lardan 

itibaren Art Nouveau olarak adlandırılan uluslararası bir üslup 

birliğine dönüştü. Art Nouveau, doğadan esinlenen organik hatları, 

kıvrımlı biçimleri ve kadınsı duyarlığı öne çıkararak hem endüstriyel 

 
1 Prof. Dr., Çankırı Karartekin Üniversitesi, Sanat, Tasarım ve Mimarlık Fakültesi, 

Seramik Bölümü, Orcid: orcid.org/0000-0002-4185-3101  

BÖLÜM 5

--123--



tasarımda hem de gündelik yaşam nesnelerinde duyusal bir bütünlük 

arayışını temsil ediyordu. Bu dönemde kadın figürü, yalnızca 

güzelliğin simgesi değil, modernliğin çelişkilerini —arzu, doğa, 

ahlak ve tüketim— taşıyan kültürel bir imgeye dönüştü. Aydınlanma 

sonrası yerleşen “iki cinsiyet modeli” (Laqueur, 1990) ekseninde 

kadın, biyolojik olarak erkekten radikal biçimde farklı ve doğaya 

içkin bir varlık olarak kurgulanmıştır. Bu bağlamda araştırmanın 

temel amacı; Laqueur'un (1990) “iki cinsiyet modeli” ekseninde 

doğaya içkin bir varlık olarak kurgulanan kadın imgesinin, Art 

Nouveau porselen figürinlerindeki estetik, toplumsal ve psikanalitik 

izdüşümlerini çözümlemektir. Çalışma, kadın figürlerinin nasıl 

erotik birer 'nesne'ye dönüştüğünü ve bu dönüşümün, dönemin 

biyolojik determinizmini yansıtan bir zarafet estetiğiyle nasıl 

meşrulaştırıldığını sorgulamaktadır. 

Çalışmanın kapsamını, 1890–1914 yılları arasında 

Avrupa’nın önde gelen merkezlerinde (Viyana, Meissen, Sèvres, 

Royal Dux vb.) üretilen porselen kadın figürleri oluşturmaktadır. Ev 

içi dekorasyonun ötesinde birer kültürel gösterge olarak ele alınan 

bu figürler; dönemin estetik tüketim kültürü içinde arzunun, 

zarafetin ve sınıfsal beğeninin kesiştiği hibrit bir alan tanımlar. 

Nitekim bu üretim mantığı, Baudelaire’in heykelin kitlesel üretim 

nesneleri aracılığıyla çoğaltılmasını modernliğin bir göstergesi 

olarak değerlendiren eleştirel çerçevesiyle de örtüşür (MacLeod, 

2019, s. 106). Aynı doğrultuda, dönemin “bric-a-bracomania”sı 

(biblo tutkusu)2 olarak adlandırılan müzeolojik manyası, ev içlerini 

erotize edilmiş nesnelerin sergilendiği birer “ev içi sunağına” (Apter, 

1991, s. x) dönüştürmüştür. 

 
2 Bric-a-brac, 19. yüzyılda ev içi dekorasyonun parçası hâline gelen küçük, çoğu 

zaman kitsch veya dekoratif değeri yüksek objeleri ifade eder. Bric-a-bracomania 

ise bu nesnelerin koleksiyonuna yönelik yaygın orta sınıf tutkusunu, aynı zamanda 

dönemin sergileme pratiğini ve burjuva kimlik inşasını tanımlar (Apter, 1991). 
--124--



Söz konusu dönemde ekonomi, yalnızca “ihtiyaçların” 

karşılanmasına odaklanan bir yapıdan, potansiyel olarak 

arzulanabilecek her şeye hizmet eden (Ford vd., 2016, s. 1) ve 

tüketicinin sınırsız iştahıyla tanımlanan yeni bir pazar modeline 

evrilmiştir. Yeni teknolojiler, bedensel arzular ile doğal kıtlık 

arasındaki kadim gerilimi bozarak (Cross & Proctor, 2014, s. 2) 

hazzı daha kolay erişilebilir hale getirmiştir. Bu bağlamda kadın 

figürleri, modern bireyin doyumsuzluğunu simgeleyen estetik 

nesneler olarak okunmalıdır. Dönemin arzu ekonomisinde, 

kostümlere ve donanıma yapılan yoğun yatırımı gerektiren “ideal bir 

cinsel pratik” (Ehrenreich, 1986'dan aktaran Stewart, 1998, s. 3) 

olarak beliren mazoşistik kurgu, tıpkı bu porselen figürlerin 

koleksiyonculuğu gibi kapitalist tüketim mantığıyla örtüşür. Kadın 

bedeni, Art Nouveau’nun akışkan biçim anlayışıyla birleşerek hem 

doğanın hem de erotizmin temsiline dönüşmüştür. Çalışma, bu 

nesneleri salt dekoratif örnekler olarak değil, aynı zamanda modern 

burjuva kültürünün arzu ekonomisini yansıtan göstergeler olarak ele 

almaktadır. 

Bu araştırmanın özgün değeri, Art Nouveau döneminin arzu 

ekonomisini porselen figürinler üzerinden okumaya çalışmasında 

yatmaktadır. Çalışma, Art Nouveau’nun erotik ve duyusal estetiğini 

çoğunlukla afiş, resim ya da mücevher gibi kamusal ve yarı-kamusal 

mecralar üzerinden tartışan literatürü, ev içi tüketime yönelik bu 

kırılgan nesneler ekseninde yeniden düşünür. Söz konusu figürinler, 

kamusal sanat üretimlerinden farklı olarak özel alanın — özellikle 

burjuva evinin — süsleme kültürü içinde konumlanır. Dolayısıyla bu 

nesneler, hem cinselliğin bastırıldığı hem de zarafet biçiminde 

estetize edildiği bir ideolojik alanı görünür kılar. Böylece çalışma, 

Art Nouveau’nun “yüksek sanat” ile “tüketim nesnesi” arasındaki 

sınırlarını arzu ekonomisi perspektifinden yeniden tartışmaya açar. 

Kadın figürlerinin ev içi bağlamda nesneleşmesi, modernliğin 

--125--



toplumsal cinsiyet, beğeni ve sınıf ilişkilerini anlamak açısından 

önemli bir görsel veri sunar. 

Araştırmada, Art Nouveau kadın imgesinin flörtöz, pastoral 

ve mitolojik tonlarını temsil eden üç paradigmatik örnek—Viyana 

üretimi Bahislerinizi Yapın Beyler, Royal Dux üretimi Yıkanan 

Kadın ve Meissen üretimi Çemberli Dansçı—üzerinden 

karşılaştırmalı bir ikonografik analiz yöntemi benimsenmiştir. Bu 

çoklu vaka analizi, kompozisyon, jest, renk ve yüz ifadesi gibi 

biçimsel unsurları simgesel yorumla birlikte ele alarak, 

Baudrillard’ın “nesne estetiği”, Bourdieu’nün “zevk sosyolojisi” ve 

Freud’un “arzu ekonomisi” kavramları ışığında disiplinlerarası bir 

okuma sunmaktadır. 

Sonuç olarak bu makale, Art Nouveau dönemine ait porselen 

kadın figürlerinin yalnızca estetik birer obje değil, aynı zamanda 

modern arzunun kültürel temsilleri olduğunu öne sürmektedir. Bu 

bağlamda çalışma, insan ve insan-olmayan (nesneler) arasındaki 

hiyerarşiyi sorgulayan “nesne çalışmaları” (Gajewska, 2015, s. 234) 

perspektifinden de beslenerek, figürinleri erotik deneyimin pasif 

dekorları değil, aktif katılımcıları olarak konumlandırır. Böylece 

sanat tarihi literatüründe çoğu kez göz ardı edilen bu “küçük” 

nesneler, modernliğin arzuyu zarafetle gizleyen estetik stratejilerini 

anlamak açısından yeni bir okuma alanı açmaktadır. 

ARZUNUN BİÇİM BULDUĞU YÜZYIL: MODERNLİK, 

HAZ VE ESTETİK 

19. yüzyıl sonu Avrupa’sı, teknik ilerleme ile kültürel 

bunalımın aynı anda yaşandığı bir dönemdi. Endüstrileşmenin 

getirdiği hız, kentleşme ve seri üretim, insanın gündelik hayatına 

yeni bir düzen kazandırırken, bireysel kimliğin ve duygusal 

derinliğin giderek yitirilmesi yönünde bir kaygı da doğurdu. Bu 

dönemin sanat ortamında şekillenen fin-de-siècle (yüzyıl sonu) 

duyarlığı, ilerleme mitine karşı kırılgan bir melankoli, doğallığa ve 

--126--



duyusallığa yönelen bir estetik özlem taşıyordu. İşte Art Nouveau 

tam da bu psikolojik ve kültürel atmosferin ürünü olarak doğmuştur: 

mekanikleşen dünyanın ortasında, doğanın organik formlarını ve 

bedenin kıvrımlarını yeniden keşfetme arzusunun estetik ifadesi. Bu 

estetik yönelim, erkek öznelliğinin yaşadığı krizin ve bu krizin 

kurucu bir unsur (Stewart, 1998, s. 13) haline gelerek yeni bir 

normativite —yani toplumsal ve estetik ölçütlerin yeniden 

tanımlanması— yaratışının görsel dışavurumudur. 19. yüzyıl sonu 

erkeği için ideal olan, arzu ile irade arasında “hassas bir denge” 

(Verhoeven, 2015, s. 27) kurmaktı; ancak modern yaşamın 

uyarıcıları karşısında bu dengeyi korumak giderek zorlaşıyordu. 

Dolayısıyla Art Nouveau, bu kırılgan dengeyi estetik düzlemde 

yeniden tesis etme girişimi olarak okunmalıdır. 

Art Nouveau sanatçısı için doğa yalnızca bir motif değil, 

canlı bir yaşam ilkesiydi. Bitkisel kıvrımlar ve dalgalı çizgiler, hem 

doğanın sürekliliğini hem de insan bedeninin erotik enerjisini temsil 

ediyordu. Ancak bu temsil, Lyotard'ın (1993) 

kavramsallaştırmasıyla, arzuların serbestçe dolaştığı “büyük geçici 

deri”nin (s. 2), temsilin kapalı ve güvenli “hacmine” (s. 3) 

hapsedilmesini içerir. Doğa, büyüyen ve ölen yapısıyla geçicidir; 

ancak insanlık tarihi boyunca geliştirilen kaplar ve saklama 

teknolojileri, doğanın bu geçiciliğini aşarak onu korumayı (Cross & 

Proctor, 2014, s. 19) amaçlamıştır. Benzer biçimde porselen figürde 

kadın bedeni, bu kapatılma yoluyla doğa ile kültür arasındaki 

tehlikeli geçiş alanı olmaktan çıkarılıp, sanatın ilham kaynağı ve 

arzunun “soğutulmuş” (Lyotard, 1993, s. 24) nesnesi hâline getirilir. 

Bu süreç, nesnelere yaşam atfedilirken insanın kendi özneliğini 

yitirerek nesneleşmeye başladığı (Marx, 1967’den aktaran Keane, 

1998, s. 13) bir anlam kaymasına işaret eder. Böylece 19. yüzyılın 

son çeyreğinde kadın imgesi, hem estetik hem ideolojik düzlemde 

bir dönüşüm geçirmiştir: Artık yalnızca güzelliğin alegorisi değil, 

--127--



aynı zamanda modernliğin içsel çatışmalarını taşıyan bir “bedensel 

simge”dir. 

Art Nouveau, modernliğin bastırılmış arzularını zarafet 

estetiğiyle örten bir duyusal dengeleme sistemi olarak okunabilir. Bu 

estetik örtüleme, yalnızca 18. yüzyıldan miras kalan “tutkusuzluk” 

(passionlessness) ideolojisiyle (Laqueur, 1990, s. 3) sınırlı değildir. 

Aynı zamanda 19. yüzyılın sonlarında cinselliği bir “cinsel bilim” 

(scientia sexualis) olarak kurgulayan (Foucault, 2003, s. 45) ve 

“insan bedeninin anatomo-politikası” (Foucault, 2003, s. 102) 

aracılığıyla bedeni disipline eden yeni iktidar biçimleriyle de 

doğrudan ilişkilidir. Freud’un kuramlarıyla paralel biçimde, Art 

Nouveau kadın imgesi de bu disipline edilmiş arzunun görsel biçim 

kazandığı bir alana dönüşür. Kadının doğayla özdeşleştirilmesi, 

doğurganlık ve saflık ideallerini çağrıştırırken, erotik enerjinin 

“meşru” ve kültürel olarak kabul edilebilir bir biçimde görünürlük 

kazanmasına olanak tanır. Bu nedenle, Art Nouveau’nun akışkan ve 

zarif biçimleri yalnızca estetik tercihler değil, aynı zamanda 

disipline edilmiş bir erotizmin görsel kodları olarak da 

değerlendirilmelidir. Zira dönemin tıp söyleminde medeniyet, 

erkeklerin “ilkel dürtülerine hâkim olma” (Verhoeven, 2015, s. 40) 

yeteneğiyle ölçülüyor, aşırıya kaçan arzu ise atavistik bir gerileme 

tehdidi olarak görülüyordu. Porselen figürler, bu tehdidi zarif bir 

formla çevreleyerek bertaraf ediyordu. 

Bu estetik anlayış, yalnızca resim ve grafik sanatlarında 

değil, mobilyadan takıya, tekstilden seramiğe kadar uzanan geniş bir 

tasarım yelpazesinde karşılığını bulmuştur. Dönemin düşünsel 

atmosferi, sanatın yaşamla bütünleşmesi fikrine dayanarak gündelik 

eşyaları estetik deneyimin taşıyıcısına dönüştürdü. Porselen 

figürinler, biçimin işleve öncelik tanıdığı bu “hayatın 

üsluplaştırılması” (Bourdieu, 1984, s. 5) sürecinin en zarif 

örneklerindendir. Bu nesneler, heykelin soyut idealizmini süs 

eşyasının gündelik yakınlığıyla birleştirerek, “yüksek sanat” ile 

--128--



“tüketim nesnesi” arasındaki sınırları muğlaklaştırır. Böylece ev içi 

dekorasyonun merkezinde yer alan bu küçük figürler, modern 

insanın estetik beğenisini yönlendiren birer kültürel arzu nesnesi 

haline gelir. 

Art Nouveau döneminde haz ve güzellik, yalnızca duygusal 

değil, toplumsal birer göstergedir. Güzellik, sınıf kimliğini ve 

kültürel sermayeyi temsil eder; kadın bedeni ise bu sermayenin 

görsel bir metaforuna dönüşür. Kadının zarafeti, burjuva erkeğinin 

statüsünü dolaylı biçimde yansıtan bir simge halindedir. Bu nedenle 

Art Nouveau figürlerinde kadın, hem estetik bir tema hem de 

toplumsal bir beğeni rejiminin taşıyıcısıdır. Baudrillard’ın 

ifadesiyle, estetik tüketim kültüründe nesneler yalnızca kullanılmaz, 

“arzu edilir” hale getirilir; onların değeri işlevlerinden değil, 

taşıdıkları simgesel enerjiden doğar. Porselen figürler de bu 

anlamda, erotizmi “kabul edilebilir” bir biçimde estetize eden 

simgesel nesnelerdir. 

Fin-de-siècle estetiğiyle psikanalitik düşüncenin kesiştiği bu 

dönemde, sanatın güzellik anlayışı bir tür “maskelenmiş arzu 

ekonomisi”ne dönüşür. Modern birey, doğrudan dile getiremediği 

tutkuları estetik biçimlerde yaşar; arzunun ifadesi, süsleme ve 

zarafet aracılığıyla dolaylı hale gelir. Art Nouveau’nun kadın 

figürleri bu bakımdan, modernliğin hem bastırılmış arzularının hem 

de güzellik idealinin temsilcileridir. Onlar, aynı anda hem “doğal” 

hem “yapay”, hem “masum” hem “baştan çıkarıcı”dır. 

Bu ikili doğa, 20. yüzyılın başında hızla şekillenen yeni 

toplumsal düzenin de göstergesidir. Kadın, artık yalnızca sanatın 

konusu değil, modern tüketim kültürünün aktif bir imgesidir. 

Reklamlarda, afişlerde, mobilya ve moda tasarımlarında beliren bu 

kadın, aynı zamanda arzunun dolaşıma girdiği bir estetik 

ekonominin merkezindedir. Porselen figürinler, bu estetik 

ekonominin ev içi izdüşümünü oluşturur: toplumsal ahlakın 

--129--



sınırlarını aşmadan, erotizmin “zarif biçim” altında sahnelenmesini 

sağlar. 

Sonuç olarak, Art Nouveau dönemi, arzunun biçim bulduğu 

bir yüzyıl olarak okunabilir. Modernliğin rasyonel düzenine karşı 

duyusal, sezgisel ve erotik bir estetik geliştirerek, hem doğayı hem 

bedeni yeniden sanatın merkezine taşımıştır. Bu estetik düzenin en 

karakteristik yansımalarından biri olan porselen figürler, kadın 

imgesini hem doğanın metaforu hem de arzunun nesnesi olarak 

biçimlendirmiştir. Bu noktada, modernliğin kırılgan güzellik 

anlayışı ile tüketim kültürünün simgesel dili arasındaki bağın en 

rafine temsilcileri olarak öne çıkarlar. 

KADIN VE ARZU: ART NOUVEAU’NUN GÖRSEL 

KODLARI 

Art Nouveau estetiğinin en belirgin özelliği, doğayı yalnızca 

biçimsel bir kaynak olarak değil, yaşamın dişil enerjisinin görsel 

temsili olarak benimsemesidir. Bu bağlamda doğa ile kadın figürü 

birbirine paralel iki estetik eksen oluşturur: her ikisi de akışkan, 

organik, bereketli ve duyusaldır. Kadın bedeni, tıpkı sarmaşık, su 

dalgası ya da zambak gibi, Art Nouveau sanatçısının gözünde 

biçimsel bir ritim taşır. Bu ritim, hem erotizmi hem de doğanın 

kendiliğindenliğini ifade eder. Böylece kadın, yalnızca doğayı temsil 

etmez; doğanın kendisi olur — kontrolsüz, büyüleyici ve aynı 

zamanda tehlikeli bir güç olarak. 

Art Nouveau sanatında kadın figürünün temel işlevi, 

modernliğin arzularını estetize etmek ve onları toplumsal açıdan 

kabul edilebilir bir biçime dönüştürmektir. Bu estetik kod, özellikle 

jest, bakış, kıyafet ve sembolik nesneler aracılığıyla görünür hale 

gelir. Kadının yüz ifadesi genellikle dingin ama davetkârdır; bakışlar 

seyirciyle doğrudan temas kurmaz, çoğu zaman hafifçe yana 

çevrilmiştir. Bu yönelmişlik, hem çekiciliğin hem de ulaşılamazlığın 

ifadesidir. Böylece figür, seyircinin arzusu için bir boşluk alanı 

--130--



yaratır: doğrudan değil, dolaylı bir davet söz konusudur. Bu 

dolaylılık, Art Nouveau erotizminin zarif ama yoğun doğasını 

tanımlar. 

Kadın bedeninin jestleri bu dönemde erotizmin en güçlü 

taşıyıcılarından biridir. Hafifçe bükülmüş bel, geriye atılmış 

omuzlar, zarif bir el hareketi ya da başın eğik konumu — tümü, 

bedensel ifadenin bilinçli bir koreografisine işaret eder. Bu jestler, 

klasik resim ve heykeldeki idealize edilmiş duruştan farklı olarak, 

bedeni doğanın akışıyla bütünleştirir. Kadın figürü, sanki rüzgârla 

birlikte hareket eder; giysisi dalgalanır, saçları kıvrılır, vücudu bir 

bitkinin sapı gibi kıvrılır. Bu kıvrımlı biçim dili, dönemin dekoratif 

sanatlarında “kamçı darbesi çizgisi” (whiplash line) olarak 

tanımlanmış ve neredeyse erotik bir enerjiyle ilişkilendirilmiştir. 

Grafik sanatlarda Alphonse Mucha veya Henri Privat-Livemont’un 

afişlerinde (Görsel 1a ve 1b) saçların ve dumanın kontrolsüz 

kıvrımlarıyla ikonikleşen bu hat, porselende üç boyutlu bir beden 

diline tercüme edilir. Böylece kadının vücudu, doğanın 

dalgalanmasıyla özdeş bir estetik devinim kazanır. 

Görsel 1 (a) Alphonse Mucha, Salon des Cent (20. Sergi) afişi, 

1896, renkli taş baskı (litografi), 63 x 43 cm; (b) Henri Privat-

Livemont, Absinthe Robette afişi, 1896, renkli taş baskı (litografi), 

104 x 75 cm. 

--131--



 

Kaynak: (a) Mucha, 1896; (b) Privat-Livemont, 1896. 

Giysi ve kumaş kullanımı, Art Nouveau’nun duyusallık 

odaklı estetik stratejisinin kurucu öğelerinden biridir. Transparan ve 

organik dokulu kumaşlar, bedeni hem örten hem görünür kılan bir 

ara yüz işlevi görür. Çıplaklığın teolojik ve kültürel olarak “hayvani” 

bir durumla ilişkilendirilmesi (Agamben, 2010’dan aktaran 

Gajewska, 2015, s. 241), giysiyi erotik çekiciliğin kurucu unsuru 

haline getirir. Bu estetikte “örtü”, kapatıcı olmaktan ziyade, bedenin 

“çıplak hayvaniliğini” (Gajewska, 2015, s. 244) gizleyerek onu arzu 

nesnesine dönüştüren bir araçtır. Porselen figürinlerdeki ince kumaş 

illüzyonları, bu dinamik üzerinden işler: Sırlamanın ışık 

geçirgenliği, bedeni doğrudan sergilemek yerine onu aksesuarlar ve 

kumaşlar aracılığıyla kültürel bir arzu nesnesi olarak “giydirir”. Bu 

noktada figür, Lyotard’ın (1993) “tensör” (s. 51) olarak tanımladığı 

şeye dönüşür; yani hem okunabilir bir işaret (kadın, doğa, 

masumiyet) hem de anlamlandırılamayan, bedensel bir yoğunluk 

(porselenin parlaklığı, dokunma arzusu) üreten bir güçtür. Sonuç 

--132--



olarak figür, mahremiyet ile teşhir arasındaki salınımı sürekli kılan 

bir görsel gerilim taşır. Keane’in (1998, s. 16) belirttiği üzere, bu 

“yarı geçirgen” estetik, görünür olanın niteliklerini görünmez olana 

aktararak dönemin cinsellik algısını somutlaştırır. 

Sembolik nesneler — çiçek, meyve, su kabı, ayna veya kuş 

gibi — kadın figürlerinin anlam katmanlarını derinleştirir. Örneğin 

elindeki elma ya da nar, hem doğurganlığı hem de baştan çıkarıcılığı 

çağrıştırır; gül ya da zambak, saflığın ve arzunun bir arada var 

olabileceğini ima eder. Art Nouveau’nun doğa temelli simge sistemi, 

Hristiyan ikonografisinin kutsal kadın imgelerini sekülerleştirerek 

erotik anlamda yeniden üretir. Bu üretim sürecinde kadınlar, piyasa 

mekanizmalarına aktif katılım göstermekten ziyade, değeri eril 

cinsellik tarafından belirlenen (Irigaray, 1985'ten aktaran Ford vd., 

2016, s. 10) “değer yüklenmiş idealler” (value-invested idealities) 

olarak konumlandırılır. Bu bağlamda, dönemin porselen biblosu olan 

Lady with Lilies gibi örneklerde çiçek, hem kadınla özdeşleşen bir 

estetik öğe hem de arzunun maddi metaforu olarak işlev görür. Kadın 

çiçeği sunarken, seyirciye aynı zamanda kendi bedenini sunar. 

Kadın figürünün bu ikili doğası —masumiyet ve cazibe, 

doğallık ve yapaylık, edilgenlik ve baştan çıkarıcılık— Art 

Nouveau’nun en belirgin ikonografik gerilimidir. Dönemin feminist 

hareketleriyle yükselen ve “erkeksi” (mannish) tavırlarıyla 

geleneksel cinsiyet rollerini tehdit eden “Yeni Kadın” (New Woman) 

imgesinin aksine (Bauer, 2009, s. 86), bu porselen figürler “rasyonel 

kadınsılık” yerine idealize edilmiş, güvenli bir dişilik sunar. Bu 

figürler, Viktorya dönemi ahlakının kalıpları içinde kalmak zorunda 

olan kadın imgesine karşı bir tür estetik direniş sergilese de bu 

direniş, açık bir başkaldırı biçiminde değil, zarafet ve süsleme 

üzerinden ifade edilir. Kadın figürü bir yandan seyirciyi baştan 

çıkarır, diğer yandan kendi çekiciliğini bir “sanat nesnesi” olmanın 

güvenli alanında korur. 

--133--



Grafik sanatlarda Alphonse Mucha’nın afişlerinde, Gustav 

Klimt’in resimlerinde ya da Aubrey Beardsley’in çizimlerinde 

görülen bu kadın imgesi, porselen figürinlerde ev içi boyut kazanır. 

Klimt’in Öpücük (The Kiss, 1907–08) ya da Mucha’nın Tüy (La 

Plume, 1895) gibi eserlerinde erotizm altın yaldızlı bir mistisizmle 

sarmalanmıştır; benzer biçimde porselen figürlerde de parıltılı sırlar 

ve inceltilmiş yüzeyler, bedensel temas fikrini soyutlar. Bu estetik 

paralellik, resim ile dekoratif sanat arasında ortak bir duyusallığın 

varlığını kanıtlar. Kadın artık yalnızca betimlenen değil, evin içinde 

yeniden üretilen bir imgeye dönüşür. 

Bu figürinlerin minyatür ölçeği, erotizmin kamusal değil özel 

bir biçimde deneyimlenmesini sağlar. Yumuşak ışık altında parlayan 

porselen yüzey, dokunsal bir yakınlık hissi uyandırır. Ancak bu 

yakınlık, seyircinin sahip olma arzusunu doyurmaz; aksine onu 

sürekli erteler. Kadın figürü elma uzatır, gülü koklar, su döker ama 

asla seyirciye doğrudan yönelmez. Bu mesafeli erotizm, modernliğin 

haz anlayışına uygundur: arzu, ulaşılmaz olana yönelir. Dolayısıyla 

porselen figürin, hem seyredilen hem saklanan, hem nesneleştirilen 

hem idealize edilen bir “arzunun heykelciği”ne dönüşür. 

Sonuç olarak Art Nouveau’nun görsel dili, kadın figürü 

aracılığıyla hem bedensel hem ruhsal arzunun temsiline imkân 

tanıyan çok katmanlı bir estetik sistem kurar. Kadın bedeni burada 

ne yalnızca erotik bir obje ne de doğanın saf bir yansımasıdır; o, 

modernliğin kendi çelişkilerini — doğa ile teknoloji, arzu ile ahlak, 

özgürlük ile bastırma — bünyesinde taşıyan bir simgedir. Porselen 

figürin, bu çelişkileri zarafetle donatarak ev içine taşır; böylece hem 

estetik bir obje hem de modern arzunun sessiz bir aynası haline gelir. 

ARZU NESNESİ OLARAK PORSELEN FİGÜR: EV, 

TÜKETİM VE ZEVK KÜLTÜRÜ 

Art Nouveau döneminde üretilen porselen figürinler, 

yalnızca dekoratif süs eşyaları değil, modernliğin arzu ekonomisini 

--134--



görünür kılan kültürel göstergelerdir. Bu küçük ölçekli heykelcikler, 

burjuva evinin vitrininde veya şömine rafında konumlanarak hem 

sahiplik ve beğeni ekonomisinin bir parçası hâline gelir hem de 

şehvetin estetize edilmiş biçimlerini temsil eder. Kadın figürleri bu 

düzenin merkezindedir: zarafet, doğallık ve erotizm kodlarıyla 

biçimlenmiş bedenleri, modernliğin hem bastırdığı hem de 

arzuladığı yönleri somutlaştırır. 

Bu nesneler, Lyotard’ın (1993) tanımladığı anlamda 

“libidinal ekonomi”nin maddi tezahürleri olarak okunabilir; arzu, bu 

çerçevede yalnızca psikolojik bir süreç değil, nesneler üzerinden 

dolaşıma giren toplumsal bir enerji biçimidir. Porselenin pürüzsüz 

yüzeyi, kırılganlığı ve parlaklığı bu enerjiyi taşıyan bir ara-yüz gibi 

işlev görür. Bu materyal seçimi, dönemin akademik sanatının 

yücelttiği “heykellerin cinsiyeti kadar kılsız” (Gaillard & Windish, 

2012, s. 173) ve pürüzsüz yüzey estetiğiyle örtüşerek, biyolojik 

gerçekliğin tehdidinden arındırılmış güvenli bir haz alanı yaratır. 

Böylece porselen, hazzı, Bourdieu’nun (1984, s.6) ifadesiyle “saf ve 

yüce bir estetik deneyime” dönüştürerek bedensel saflık ile haz 

potansiyeli arasında bir metafor kurar. Modernitenin “görmek 

inanmaktır” anlayışıyla güçlenen görsel öncelik (Cross & Proctor, 

2014, s. 4), figürinlerin vitrinlerdeki seyirlik değerini artırır. Bu 

nesneler, pasif maddi varlıklar olmaktan ziyade, izleyici üzerinde 

etki üretme kapasitesine sahip “failler” (agents) olarak işlev görür 

(Gell, 1998, s. 6). Alfred Gell’in bu yaklaşımı porselen figürinlerin 

uyarılma ve arzu gibi tepkiler üretme potansiyelini açıklar. Bu 

bağlamda figürin, hem erotik bir obje hem de fetiş nesnesi olarak 

konumlanır: dokunulamazlığı arzuyu yoğunlaştırır; kırılganlığı ise 

sahip olma isteğini pekiştirir. 

Dolayısıyla, bu bölümde seçilen üç örnek figür — 

Bahislerinizi Yapın Beyler (Viyana), Yıkanan Kadın (Royal Dux) ve 

Çemberli Dansçı (Meissen) — üzerinden kadın imgesinin arzuyla, 

estetikle ve tüketim kültürüyle kurduğu çok katmanlı ilişkiler 

--135--



incelenecektir. Bu inceleme, figürinleri hem arzu ekonomisinin 

nesneleri hem de zevk kültürünün estetik kodları olarak ele alır; yani 

bu minyatür kadın bedenlerinde, modernliğin duyusal, sınıfsal ve 

cinsel gerilimleri aynı anda okunabilir hâle gelir. 

Oyun, Şans ve Baştan Çıkarma: “Bahislerinizi Yapın Beyler” 

Viyana üretimi, kaidesinde Faites vos jeux, Messieurs 

(Bahislerinizi Yapın Beyler) ibaresi yer alan figür (Görsel 2), Art 

Nouveau’nun erotik kodlarını en açık biçimde teatral bir poz 

üzerinden görünür kılar. Kadın figürü bir elinde küçük kırmızı bir 

elma tutmakta, diğer eliyle boş bir sepeti kavramaktadır. Kaidedeki 

“Bahislerinizi Yapın Beyler” ibaresi, rulet masasından alınmış bir 

deyimdir ve figürün flörtöz tavrını ironik biçimde pekiştirir. Böylece 

erotizm, oyun metaforu içinde estetize edilir: Kadın hem oyunun 

nesnesi hem de kurucusudur. Dönemin algısında erkek cinsel 

arzusunun “doğasında var olan ve kendiliğinden gelişen” 

(Westminster Review, 1850'den aktaran Verhoeven, 2015, s. 31) 

güçlü yapısı göz önüne alındığında, bu figürün sunduğu oyun 

çerçevesi, potansiyel olarak tehlikeli bir dürtüyü zararsız bir salon 

eğlencesine dönüştürür. Nesneler, sosyal ritüellerin performatif 

icrasında hem sahip olunan birer mülk hem de birer “sahne 

donanımı” (Margolin, 2014, s. 2) olarak kimlik inşasında rol oynar. 

Bu sahneleme, dünyanın “arzularımızın para birimiyle en yüksek 

teklifi verene satıldığı büyük bir pazar” (Haggard, 1998'den aktaran 

Ford vd., 2016, s. 1) olduğu fikrini somutlaştırır. 

--136--



Görsel 2 Viyana üretimi, kaidesinde “Bahislerinizi Yapın Beyler” (Faites vos jeux, 

Messieurs) yazan porselen figürün genel kompozisyonu (solda) ve elindeki nesneyi sunuş 

biçimiyle yüz ifadesindeki flörtöz tavrı gösteren detay (sağda). 

 

Kaynak: Thomaston Place Auction Galleries (t.y.). 

Bu figür, Art Nouveau’nun “zarafetle maskelenmiş erotizm” 

anlayışını örnekler. Kadının beden dili davetkârdır; başını hafifçe 

yana eğmiş, seyirciye hem yakın hem ulaşılmaz bir duruş sergiler. 

Ancak erotik çağrışım açık bir teşhir yerine, jestin teatral kurgusuyla 

inşa edilmiştir. Elmanın kırmızı rengi, arzu ve günah metaforlarını 

canlandırırken, sepetin boşluğu kaybedilmiş bir masumiyetin ya da 

tükenmiş bir arzunun imgesine dönüşür. 

Bu tür figürler, ev içi mekânda cinselliğin doğrudan değil, 

estetize edilmiş ve dolaylı bir temsil düzleminde dolaşıma girmesini 

sağlar. Bu dolaylılık, sıradan hazzı reddederek “saf bakış” 

(Bourdieu, 1984, s. 3) aracılığıyla cinselliği “arındırılmış” bir zarafet 

anlayışına dönüştürür. Görsel 1'de görülen figürin, “kolay” ve 

--137--



“kaba” hazların reddi (Bourdieu, 1984, s. 486) üzerine kurulu bir 

beğeni rejimine uygun biçimde masumiyet ve estetik değerle 

çerçevelenir; ancak aynı zamanda, bu çerçevenin ötesinde işleyen 

bilinçdışı arzulara da seslenen bir haz nesnesi olarak konumlanır. 

Baudrillard’ın (1996) vurguladığı üzere, dekoratif nesneler 

yalnızca bir süsleme öğesi değil, arzu, sahiplik ve fetişleşme 

süreçlerinin maddileşmiş biçimleridir; bireyin hem kimlik hem statü 

hem de haz rejimlerini düzenleyen birer göstergedir. Bu bağlamda 

Bahislerinizi Yapın Beyler figürü, modernliğin tüketim estetiğini 

cinselliğin estetizasyonu üzerinden yeniden kuran, bakışa hitap 

etmek üzere tasarlanmış bir “oyun nesnesi” hâline gelir. Böylece 

eser, hem burjuva evinin görünürdeki dekoratif düzenine eklemlenir 

hem de bu düzenin içinde arzu ekonomisinin sessiz ama etkili bir 

aktörü olarak işlev görür. 

Doğanın Zarafeti ve Evcilleştirilmiş Erotizm: Royal Dux 

“Yıkanan Kadın” 

Royal Dux’ın yaklaşık 1900–1910 yılları arasında ürettiği, 

Yıkanan Kadın (Female Bather) temalı merkez parçası (centrepiece)3 

(Görsel 3), Art Nouveau’nun doğa, zarafet ve erotizmi birleştiren 

estetik anlayışını en dengeli biçimde yansıtır. Yaklaşık kırk üç 

santimetre yüksekliğindeki bu porselen figür, bir kayalığa oturmuş, 

ayağını spiral biçimli deniz kabuğuna dokundurmakta olan genç bir 

kadını betimler. Kompozisyon, hem figür hem çevre unsurları 

bakımından doğa ile beden arasında organik bir süreklilik kurar. 

Kabuk formunun kıvrımları, kadının bacak ve bel hattını yansıtır; 

draperinin dalgalı kıvrımlarıyla birleşerek neredeyse tek bir canlı 

 
3 Centrepiece, özellikle 19. ve 20. yüzyıl dekoratif sanatlarında, yemek masası, 

şömine üzeri veya salon orta masası gibi ev içi yüzeylerde konumlandırılmak 

üzere tasarlanmış gösterişli merkez objesini ifade eder. Porselen firmaları 

tarafından üretilen centrepiece’ler çoğu zaman figüratif kompozisyonlar, natüralist 

öğeler ve dekoratif temalar içerir ve burjuva ev içi estetik düzeninin odak noktası 

olarak işlev görür. 
--138--



yüzey oluşturur. Bu bütünleşme, Art Nouveau’nun doğayı bir motif 

değil, biçimsel bir ilke olarak benimsemesinin somut örneğidir. 

Modern teknoloji, doğayı yoğunlaştırılmış ve taşınabilir paketler 

(Cross & Proctor, 2014, s. 1) halinde sunarak mesafeleri ortadan 

kaldırırken, bu figür de deniz kenarını evin salonuna taşır. Bu yapay 

doğa parçası, “büyük şehirlerin medeniyetinin yarattığı sinirsel 

tükenmişlik” (Verhoeven, 2015, s. 40) ile mücadele eden modern 

erkeğe dinginleştirici bir kaçış alanı sunar. Figürün bu kontrollü ve 

içe kapalı düzeni, bakan öznenin (erkek) kendi arzusunu “bakış” 

eylemi üzerinden bir töz haline getirmesine (Noyes, 1988'den 

aktaran Stewart, 1998, s. 80) olanak tanır. 

Görsel 3 Doğa ile bedenin porselende bütünleşmesi. Royal Dux üretimi Yıkanan Kadın 

(Female Bather) figürünün genel kompozisyonu (solda) ve figürün yüz ifadesi ile 

malzemenin dokusal niteliğini gösteren yakın plan detayı (sağda). 

 

Kaynak: eBay (t.y.). 

Kadın figürünün bedeni, ne tamamen örtülüdür ne de açık bir 

teşhire yönelir. Tek omzu açıkta bırakan asimetrik giysi, figüre hem 

hareket hem duyusal incelik kazandırır. Porselenin saten 

parlaklığındaki yüzeyi, vücudun kıvrımlarında yumuşak ışık 
--139--



geçişleri yaratır; böylece erotik çağrışım doğrudan çıplaklık yerine 

malzemenin dokusuna ve ışığın oyununa taşınır. Bu görsel strateji, 

dönemin burjuva zevk kültürünün “örtülü erotizm” tercihine karşılık 

gelir: kadın figürü seyredilir ama dokunulmazdır. Buradaki haz, arzu 

nesnesine sahip olmaktan değil, onun estetikleştirilmiş varlığına 

bakmaktan doğar. 

Kompozisyonun mekânsal düzeni, evcilleştirilmiş bir 

erotizmin sınırlarını belirler. Figür, hareket hâlinde değil, 

duraklatılmış bir jest içinde betimlenmiştir; bu duruş, dönemin 

biyolojik söylemlerinde dişiye atfedilen “pasif, koruyucu ve 

durağan” niteliklerle uyumludur (Geddes ve Thompson, 1889’dan 

aktaran Laqueur, 1990, s. 6). Suya adım atmadan önceki bu tereddüt 

anı, Pygmalion mitindeki4 cansız malzemenin “et ve kemiğe” 

dönüşme fantezisinin tersine işler: burada canlı beden, “mermer bir 

eşlikçiye” (Hawthorne, 1860’tan aktaran Pulham, 2020, s. 112) —bu 

örnekte ise porselen bir bibloya— dönüşerek adeta taşlaşır. Bu 

duyusal gerilim hiçbir zaman eyleme dönüşmez; böylece kadın 

figürü tehlikeli bir arzu kaynağı olmaktan çıkar, güvenli bir güzellik 

idealine indirgenir. Bu temsil, 19. yüzyıl sonlarında kadın bedenini 

estetik söylemin korunaklı sınırları içinde denetim altına alan 

sanatsal stratejinin tipik bir örneğidir. Dürtüsel enerji, zarafet 

aracılığıyla estetik bir forma hapsedilmiştir. 

Renk paleti — inci beyazı, soluk pembe, bej ve şampanya 

tonları — bu yumuşak duygusal atmosferi güçlendirir. Bu pastel 

tonlar, hem doğanın dinginliğini hem de bedenin duyumsal 

sıcaklığını ima eder. Aynı zamanda porselenin yüzeyine neredeyse 

dermal (cilt benzeri) bir nitelik kazandırır: izleyici figürü seyretmek 

 
4 Pygmalion miti, Ovidius’un Metamorfozlarında, bir heykeltıraşın yaptığı kadın 

heykeline âşık olup onun ilahi müdahaleyle canlıya dönüşmesini konu alır. 

Modern estetik tartışmalarda mit, cansız malzemeye atfedilen arzu ve sanat 

eserinin erotikleşmesi bağlamında yorumlanmaktadır. 
--140--



yerine adeta hisseder. Bu, Art Nouveau’nun “görsel dokunsallık” 

dediğimiz duyusal estetik yönünün bir yansımasıdır. 

Eser, ev içi dekorasyon bağlamında okunduğunda da güçlü 

bir kültürel anlam taşır. Yıkanan Kadın, işlevsel bir merkez objesi 

olarak tasarlanmıştır; ancak figürün varlığı objenin işlevini 

ikincilleştirir. Su kabuğu biçimli hazne, dekoratif amaçla üretilmiş 

olsa da aynı zamanda figürün anlatısal mekânıdır. Bu durum, 

Baudrillard’ın “nesnenin anlam sistemi”ne ilişkin tespitini doğrular: 

modernlikte kullanım değeri, gösterge değeri lehine bastırılır. Kadın 

figürü, estetik bir göstergeye, yani burjuva evinin zarafet ve beğeni 

sembolüne dönüşür. Böylece arzu, gündelik eşyanın formuna 

gömülür; tüketim, estetik bir ritüel hâlini alır. 

Yıkanan Kadın aynı zamanda kadın bedeninin doğa ile 

özdeşleştirilmesi geleneğini sürdürür. Ancak bu özdeşlik, Romantik 

dönemin “doğanın gizemli kadını” anlayışından farklı olarak, 

burjuva düzeninin kontrollü zarafetiyle çevrelenmiştir. Kadın hâlâ 

doğanın parçasıdır ama artık evin içindedir; yabanıl değil, düzenli, 

sakin ve gösterişlidir. Bu evcilleştirilmiş doğa, aynı zamanda 

bastırılmış arzunun temsilidir. Figürün durağanlığı, eril sanat 

geleneğinde sıklıkla başvurulan ve kadını “kusursuz, cansız bir 

imge” (Bronfen, 1992'den aktaran Parker, 2016, s. 85) olarak 

donduran “ölü sevgili” temasının porselendeki karşılığı gibidir; 

canlılığın tehditkâr yönleri, estetik bir ölüm uykusuna yatırılmıştır. 

Kadının suya doğru eğilen bedeni, bir eylemi değil, bitmeyen bir 

niyeti ifade eder; arzu eyleme dönüşmeden süsleme içinde 

donmuştur. 

Sonuçta Royal Dux’ın Yıkanan Kadın’ı, Art Nouveau’nun 

kadın imgesini hem erotik hem dekoratif bir nesne olarak nasıl 

dönüştürdüğünü açık biçimde gösterir. Figür, seyirciye doğrudan bir 

cinsellik sunmaz; bunun yerine zarafet aracılığıyla arzuyu estetize 

eder. Böylece hem modernliğin estetik ideali olan “doğa ile uyumlu 

güzellik”i hem de dönemin psikanalitik bilinçaltını temsil eder. 
--141--



Kadın burada hem doğanın zarif biçimi hem de modern tüketim 

kültürünün sessiz tanığıdır: güzelliğiyle evi süsler, ama aynı 

zamanda arzunun gizli merkezinde yer alır.  

Meissen “Çemberli Dansçı” Figüründe Modern Kadın ve 

Sahne Erotizmi 

Meissen firması tarafından Reinhold Arthur Hermann 

Boeltzig’in modellemesiyle yaklaşık 1905–1910 yılları arasında 

üretilen ve kataloglarda genellikle Çemberli Dansçı (Reifenwerferin 

/ Hoop Dancer) olarak geçen figür (Görsel 4a), Art Nouveau 

döneminde kadın bedeninin artık yalnızca doğanın pasif bir simgesi 

değil, hareketin ve performansın aktif taşıyıcısı olarak temsil edildiği 

bir dönüm noktasını işaret eder. Bu figür, klasik güzellik idealiyle 

modern sahne estetiğinin birleştiği bir görsel uzlaşı biçimidir. 

Görsel 4 (a) Reinhold Boeltzig tasarımı Meissen Çemberli Dansçı (Reifenwerferin) figürü, 

1909; (b) Jules Chéret imzalı Loïe Fuller Folies-Bergère posteri, 1895. 

 

Kaynak: (a) Artorigo (t.y.); (b) King & McGaw (t.y.). 

--142--



Yaklaşık kırk santimetre yüksekliğindeki figür, sert 

porselenden üretilmiş olup el boyaması pastel renkler ve altın yaldız 

detaylarla tamamlanmıştır. Kadın sağ elinde ince bir çubuk (dans 

değneği), sol elinde ise yaldızlı bir çember (hoop) tutar. Hafifçe geri 

eğilmiş gövdesi ve öne uzanan sağ bacağıyla dinamik bir 

contrapposto5 duruş sergiler. Omzu açık, ince dokulu, kısa Yunan 

esintili chiton6 giysisi bedeni neredeyse ikinci bir deri gibi sarmakta, 

kumaşın transparanlığıyla cilt tonunun parlaklığı arasında duyusal 

bir gerilim yaratmaktadır. Bu jestsel dinamizm ve kumaşın hareketi, 

dönemin “yaşayan heykel” ya da “serpantin dansı” estetiğini 

hatırlatır. 

Bu figür, dönemin Avrupa sahnelerinde popülerleşen çember 

dansı (hoop dancing) geleneğine doğrudan göndermede bulunur. 

1890’lardan itibaren Paris’teki Moulin Rouge ve benzeri cabaret 

(kabare) sahnelerinde izleyiciyle etkileşim kuran dansçılar, halka ve 

değnek gibi araçlarla “ritmik beden gösterisi” biçiminde 

performanslar sergiliyorlardı. Meissen’in bu figürü, söz konusu 

sahne sanatının burjuva evine aktarılmış porselen bir versiyonu 

gibidir. Figürin, hem sahne erotizmini hem de modern kadının 

bedensel özgürlüğünü idealize eder. 

Ancak bu idealizasyon çelişkisiz değildir. Kadın figürü 

eylem hâlindeki bir beden olarak tasvir edilse de seyircinin bakışı 

için biçimlendirilmiş bir imgedir. “Tevazunun kadınlara sınırsız 

arzularını kısıtlamak için verildiği” (Rousseau, 1981’den aktaran 

Laqueur, 1990, s. 199) tezi hatırlanırsa, figürün kontrollü hareketi 

 
5 Contrapposto, insan figürünün ağırlığını bir bacak üzerine vererek diğer bacağı 

serbest bıraktığı, dolayısıyla gövde ve kalçada karşıt yönlü bir eğim yaratan klasik 

duruş biçimidir. Antik Yunan heykelinde ideal beden hareketinin temel göstergesi 

olarak gelişmiş, Rönesans ve modern dönemde estetik dinamizmin ana 

ilkelerinden biri hâline gelmiştir. 
6 Chiton, Antik Yunan’da kadın ve erkekler tarafından giyilen, genellikle hafif 

dokulu ve bedeni dikey kıvrımlarla saran tunik tipi giysidir. Klasik heykel ve 

vazolarda idealize edilmiş beden formunu vurgulamak için sıkça kullanılmıştır. 
--143--



manidarlaşır. Female Bather'ın pasifliğinin aksine, burada kadın 

bedeni “yeniden etlendirilmiş” (Parker, 2016, s. 95) gibidir; ancak 

bu canlılık, öznenin kendi arzusu için değil, onu izleyen gözün 

tüketimi için kurgulanmış bir performanstır. Sağ elindeki değnek, 

çemberi denetleyen bir araçtır; dolayısıyla figür hem kendi 

hareketinin efendisi hem de bakışın denetiminde bir nesnedir. Bu 

durum, fin-de-siècle kültüründe kadın bedeninin yaşadığı 

özgürleşme arzusu ile metalaşma arasındaki gerilimi görünür kılar. 

Bu bibloda kadının yüz ifadesi bu gerilimi güçlendirir: 

seyirciye yönelen ama duygusal mesafesini koruyan bir bakış. Ne 

baştan çıkarıcı bir gülümseme ne de masum bir donukluk vardır; 

bunun yerine, bilinçli bir poz verme hali mevcuttur. Bu bilinç, kadını 

“güzelliğin farkında” bir özneye dönüştürür. Art Nouveau’nun erken 

örneklerinde kadının doğayla özdeşliği, bu figürde yerini beden 

bilinci ve sahne farkındalığına bırakır. Kadın artık çevresinin süsü 

değil, kendi eyleminin merkezidir. 

Sembolik düzeyde çember, sonsuzluk ve arzu döngüsünün 

işaretidir. Freud’un Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie’de 

(Cinsellik Üzerine – Üç Deneme, 1905) belirttiği üzere döngüsel 

hareket, erotik enerjinin en temel biçimlerinden birini oluşturur. 

Lyotard ise Libidinal Economy’de (1993), bu enerjiyi “büyük geçici 

deri” üzerinde dolaşan ve libidinal akışları kesip yeniden bağlayan, 

yani bedende yoğunluk noktaları arasında geçişler kuran “ayırıcı 

bar” metaforuyla açıklar (s. 14). Bu bağlamda çember, söz konusu 

libidinal yoğunluğun somutlaşmış hâlidir; kadın onu tutarak hem 

arzunun nesnesini yönlendirir hem de onun akışına dahil olur. Dans 

eylemi, arzunun disipline edilmiş biçimidir: erotik olduğu kadar 

düzenli, tensel olduğu kadar idealize edilmiştir. Bu figür, fin-de-

siècle Avrupası’nda kadının bedensel özgürlüğünün sanat 

aracılığıyla nasıl meşrulaştırılıp estetikleştirildiğini gösterir. 

Aynı zamanda, bu figür modern kadının toplum içindeki 

görünürlüğünün sembolik bir ön izlemesidir. Çemberli Dansçı, artık 
--144--



oturan, düşünen ya da pasif bir güzellik değil; hareket eden, ritim 

duygusuna sahip ve bedenini kamusal bir ifade aracına dönüştürmüş 

bir kadını temsil eder. Bu bakımdan, Jules Chéret’in posterinde 

dönemin görsel hafızasına kazınan (Görsel 4b) Loïe Fuller’in kumaş 

ve ışık oyunlarına dayalı bedeni sürekli devinim içinde gösteren 

serpantin dansı ya da Isadora Duncan’ın klasik balenin katı 

kurallarını reddederek “doğal hareket”e dayalı serbest beden estetiği 

arasında doğrudan bir paralellik kurmak mümkündür.7 Çemberli 

Dansçı’da da beden, klasik simetriden ziyade organik akışla 

tanımlanır; güzellik artık hareketsizlikte değil, devinimde aranır. 

Fakat bu dinamizmin üretildiği bağlam yine erkek egemen 

tüketim kültürüdür. Figürin, Meissen’in “salon dekoru” 

kategorisinde seri olarak üretilmiş ve burjuva koleksiyonlarına 

“modern zarafet” simgesi olarak sunulmuştur. Böylece dans eden 

kadın, ev içi mekânın güvenli estetiğine hapsedilmiştir. Seyirciyle 

göz teması kuran figür, aslında kendisine bakan sahibinin bakışına 

göre şekillenmiş bir performans sunar. Kadın hareket eder, ama 

hareketi vitrinin sınırları içindedir. 

Sonuç olarak Çemberli Dansçı, Art Nouveau’nun “bedensel 

enerji” idealini dönemin ahlaki sınırlarıyla iç içe geçirerek görünür 

kılar. Figürde kadın hem özgürleşmiş bir bedenin devinimini hem de 

porselenin kırılgan yüzeyinde somutlaşan denetimli bir zarafeti 

temsil eder. Beden sahneye ait bir enerji taşır; ancak bu enerji estetik 

bir çerçeve içinde disipline edilmiştir. Bu figür, fin-de-siècle 

Avrupa’sında kadın imgesinin dönüşümünü —estetik, erotik ve 

sosyokültürel düzeylerde— örnekleyen güçlü bir göstergedir: 

 
7 Loïe Fuller, 19. yüzyıl sonlarında kumaş ve ışık efektlerini kullanarak geliştirdiği 

“serpantin dansı” ile Art Nouveau estetiğiyle paralel bir akışkan hareket dili 

yaratmıştır. Isadora Duncan ise klasik bale kalıplarını reddederek Antik Yunan’dan 

esinlenen doğal, serbest hareket anlayışıyla modern dansın kurucularından biri 

kabul edilir. 
--145--



modernlik, kadını hareket hâlinde hayal eder, fakat onun 

özgürlüğünü her zaman biçimsel bir idealin sınırları içinde tutar. 

Zevk Kültüründe Kadın İmgesi: Estetik Nesne Olarak Arzu 

Bu üç figür birlikte ele alındığında, Art Nouveau döneminde 

kadın imgesinin estetik, toplumsal ve psikanalitik boyutları bir araya 

gelir. Royal Dux’un figürleri, arzunun zarafet aracılığıyla 

evcilleştirildiği bir beğeni rejimini temsil ederken, Meissen’in 

figürü, modern kadının bedensel farkındalığının ve özneleşmesinin 

simgesine dönüşür. 

Ev içi süs objesi olarak figürin, kamusal ahlaka uygun bir 

biçimde arzuyu estetize eder. Freud’un haz ilkesi bağlamında 

değerlendirildiğinde, bu figürler bastırılmış cinsel dürtülerin 

“sublimasyon” yoluyla ifade bulduğu nesnelerdir. Bu süreçte 

yüceltme, egonun “ahlaki mazoşizmi” (Freud, 1924'ten aktaran 

Stewart, 1998, s. 28) ile birleşerek kültürel itaati suçluluk duygusu 

üzerinden değil, estetik bir haz üzerinden inşa eder. Seyircinin bakışı 

için güvenli bir erotizm alanı yaratırlar; dokunulmaz ama 

arzulanabilir olmanın sınırında yer alırlar. Bu nesneler, eksik olduğu 

düşünülen bir şeyin (gerçek bedensel temasın) yerini maddi 

işaretlerle doldurarak (Keane, 1998, s. 17) modernliğin duygusal 

ekonomisini görünür kılar: Haz, beğeni aracılığıyla meşrulaşır. 

Sosyolojik düzlemde bakıldığında, bu nesneler burjuva 

sınıfının “nesneleşmiş kültürel sermayesini” (Bourdieu, 1984, s. 

228) temsil eder. Aynı zamanda bu objeler, dönemin erkekleri için 

hayati olan “arzu ile itidal arasındaki dengeyi” (Verhoeven, 2015, s. 

29) maddi dünyada görünür kılar. 19. yüzyılın sonlarına doğru 

burjuva evinin içi, kişisel hatıraların ve antika benzeri nesnelerin 

sergilendiği bir müzeye dönüşmüştür (Apter, 1991, s. 39). Bu 

bağlamda, herhangi bir koleksiyon bir öğeler dizisinden oluşsa da, 

dizinin son terimi koleksiyoncunun şahsıdır (Baudrillard, 1996, s. 

91). Dolayısıyla evin salonunda ya da vitrininde sergilenen kadın 

--146--



figürleri, yalnızca ekonomik gücü değil, aynı zamanda bu nesneleri 

uygun biçimde takdir etme yetisini—başka bir deyişle sahibinin 

“rafine” zevkini (Bourdieu, 1984, s. 1) —görünür kılan statü 

göstergelerine dönüşür. Kadının bedeni bu bağlamda hem estetik bir 

arzu nesnesi hem de sınıfsal bir simge olarak işlev görür. Bu çelişkili 

konum, Art Nouveau’nun kadın temsilindeki ikilemi açıklar: kadın 

aynı anda hem kutsal hem dünyevi hem süs hem tehdit hem pasif 

hem etkin bir varlıktır. 

Dolayısıyla Bahislerinizi Yapın Beyler, Yıkanan Kadın ve 

Çemberli Dansçı figürleri birlikte okunduğunda, Art Nouveau’nun 

arzuyu disipline eden ama onu tamamen bastırmayan bir estetik 

sistem kurduğu görülür. Bu sistem, erotizmi doğa, oyun ve hareket 

motifleriyle kodlayarak modernliğin içsel çelişkilerini biçimlendirir. 

Bu figürler aynı zamanda modern nesnenin “model” ile “seri” 

arasındaki gerilimli konumunu görünür kılar: Benzersiz bir sanatsal 

model olma iddiası ile endüstriyel çoğaltıma dayalı seri üretim 

arasında salınarak var olurlar. Baudrillard’ın belirttiği gibi, model ile 

seri arasındaki geçiş “sonsuz bir farklılaşma dizisi” üretir (1996, s. 

139); Art Nouveau figürlerinin poz, boyut ve tematik çeşitliliği bu 

farklılaşmanın tipik sonucudur. Kadın figürü ise bu sistemin hem 

taşıyıcısı hem de eleştirel bir yüzeyidir: güzelliğiyle tüketim 

kültürünü besler, ancak aynı zamanda arzunun nerede görünür hâle 

geldiğini işaretleyerek bu kültürün sınırlarını açığa çıkarır. 

SONUÇ VE DEĞERLENDİRME 

Art Nouveau dönemi, modernliğin duyusal dünyasını 

biçimlendiren en zarif ve aynı zamanda en çelişkili sanat 

evrelerinden biridir. Bu çalışmada incelenen porselen figürler, 

yalnızca dönemin dekorasyon anlayışını değil, aynı zamanda 19. 

yüzyıl sonu erkeğinin zihnini meşgul eden “arzu ile itidal arasındaki 

gerilimi” (Verhoeven, 2015, s. 27) somutlaştıran kültürel belgelerdir. 

Kadın bedeni bu nesnelerde hem doğanın estetik formu hem de 

--147--



modern arzunun taşıyıcısı olarak yeniden tanımlanmıştır. Ancak bu 

yeniden tanım, basit bir sanatsal tercih olmanın ötesinde, modern 

medeniyetin yarattığı kaygılara karşı geliştirilmiş estetik bir 

savunma mekanizmasıdır. 

İncelenen üç örnek —Bahislerinizi Yapın Beyler, Yıkanan 

Kadın ve Çemberli Dansçı— bu savunma mekanizmasının farklı 

stratejilerini temsil eder. Viyana üretimi figür, erotizmi bir “oyun” 

çerçevesine alarak tehlikesiz hale getirirken; Royal Dux’un Yıkanan 

Kadın’ı, doğaya sığınarak modern şehrin sinirsel yorgunluğundan 

kaçışı simgeler. Meissen’in Çemberli Dansçı’sı ise hareket halindeki 

modern kadını porselenin durağanlığına hapsederek kontrol altına 

alır. Bu figürler topluca değerlendirildiğinde, dönemin erkeklerinin 

“ilkel dürtülerin medeni bir yaşam içinde nasıl var olabileceği” 

(Verhoeven, 2015, s. 40) sorusuna verdikleri maddi yanıtlar olarak 

okunabilir. Porselenin pürüzsüz ve soğuk yüzeyi, içten içe kaynayan 

arzuyu dondurarak onu güvenli, seyredilebilir ve sahip olunabilir bir 

“biblo”ya dönüştürür. 

Bu dönüşüm, Freud’un “sublimasyon” (yüceltme) 

kavramıyla örtüşür biçimde, bastırılmış dürtülerin zarafet 

aracılığıyla dışa vurumudur. Ancak Verhoeven’ın (2015) işaret ettiği 

üzere, dönemin korkusu “iradenin yitimi” ve erkeklerde patolojik 

cinsel aşırılığı ifade eden “satiyazis” (s. 29) gibi uç durumlar 

etrafında şekillenir. Porselen figürler, tam da bu noktada erkeğe, 

iradesini kaybetmeden arzusunu tatmin edebileceği yapay bir cennet 

sunar. Kenaan’ın (2014) belirttiği “görselliği görsel kılan dokunma 

arzusu” (aktaran Pulham, 2020, s. 130), bu nesnelerde fiziksel 

temasın imkânsızlığıyla dengelenir. Böylece burjuva erkeği, evinin 

salonunda hem ahlaki saygınlığını korur hem de fantezi dünyasını 

besler. 

Ekonomik ve sosyolojik açıdan bakıldığında ise bu figürler, 

Baudrillard’ın (1996) “model” ile “seri” arasındaki gerilimini 

görünür kılar. Sanatsal zarafeti (model) endüstriyel seri üretimle 
--148--



(seri) buluşturan bu nesneler, estetik beğeniyi bir statü göstergesine 

dönüştürmüştür. Sonuç olarak Art Nouveau porselen figürleri, 20. 

yüzyılın eşiğinde modernliğin yaşadığı büyük krizin sessiz 

tanıklarıdır. Onlar, doğa ile kültür, arzu ile ahlak, kadın ile erkek 

arasında kurulan kırılgan ateşkesin, ateşte pişirilerek kalıcı hale 

getirilmiş anıtlarıdır. Bugün vitrinlerde bize bakan bu zarif kadınlar, 

aslında geçmişin korkularını ve arzularını, kırılgan bedenlerinde 

taşımaya devam etmektedir. 

KAYNAKÇA 

Apter, E. (1991). Feminizing the fetish: Psychoanalysis and 

narrative obsession in turn-of-the-century France. Cornell 

University Press. 

Baudrillard, J. (1996). The system of objects (J. Benedict, 

Çev.). Verso. (Orijinal eser 1968 yılında yayımlanmıştır). 

Bauer, H. (2009). Theorizing female inversion: Sexology, 

discipline, and gender at the fin de siècle. Journal of the History of 

Sexuality, 18(1), 84–102. https://www.jstor.org/stable/20542719 

Bourdieu, P. (1984). Distinction: A social critique of the 

judgement of taste (R. Nice, Çev.). Harvard University Press. 

(Orijinal eser 1979 yılında yayımlanmıştır). 

Cross, G. S., & Proctor, R. N. (2014). Packaged pleasures: 

How technology and marketing revolutionized desire. University of 

Chicago Press. 

Ford, J., Keates, K. E., & Pulham, P. (2016). Introduction. J. 

Ford, K. E. Keates, & P. Pulham (Eds.), Economies of desire at the 

Victorian fin de siècle: Libidinal lives içinde (s. 1–17). Routledge. 

Freud, S. (1905/1999). Three essays on the theory of 

sexuality (J. Strachey, Ed.). Basic Books.  

--149--



Foucault, M. (2003). Cinselliğin tarihi (H. U. Tanrıöver, 

Çev.). Ayrıntı Yayınları. (Orijinal eser 1976’da yayımlanmıştır). 

Gaillard, F., & Windish, C. (2012). Naked, but hairy: Women 

and misogyny in Fin de Siècle representations. South Central 

Review, 29(3), 163–176. https://www.jstor.org/stable/41679414 

Gajewska, G. (2015). On erotically marked objects from the 

perspective of object studies (A. Barys, Çev.). Teksty Drugie, 

1(2015), 231–247. https://doi.org/10.18318/td.2015.en.1.14 

Gell, A. (1998). Art and agency: An anthropological theory. 

Oxford University Press. 

Keane, W. (1998). Calvin in the tropics: Objects and subjects 

at the religious frontier. P. Spyer (Ed.), Border fetishisms: Material 

objects in unstable spaces içinde (s. 13–34). Routledge. 

Laqueur, T. (1990). Making sex: Body and gender from the 

Greeks to Freud. Harvard University Press. 

Lyotard, J.-F. (1993). Libidinal economy (I. H. Grant, Çev.). 

Indiana University Press. (Orijinal eserin yayın tarihi 1974). 

MacLeod, C. (2019). The indecent body of sculpture: 

Theodor Storm’s realist Psyche. J. Funke & J. Grove (Ed.), 

Sculpture, sexuality and history: Encounters in literature, culture 

and the arts from the eighteenth century to the present içinde (s. 105–

124). Palgrave Macmillan. 

Margolin, V. (2014). Introduction: How do I love thee? 

Objects of endearment in contemporary culture. A. Moran & S. 

O’Brien (Ed.), Love objects: Emotion, design and material culture 

içinde (s. 1–6). Bloomsbury Academic. 

Mechowski, A. (2019). “Britain’s most romantic museum”?: 

Lesbian spectatorship and the reception of historic figural sculpture 

at the V&A. J. Funke & J. Grove (Ed.), Sculpture, sexuality and 

--150--

https://www.jstor.org/stable/41679414
https://doi.org/10.18318/td.2015.en.1.14


history: Encounters in literature, culture and the arts from the 

eighteenth century to the present içinde (s. 245–267). Palgrave 

Macmillan. 

Parker, S. (2016). Urban economies and the dead-woman 

muse in the poetry of Amy Levy and Djuna Barnes. J. Ford, K. E. 

Keates, & P. Pulham (Eds.), Economies of desire at the Victorian fin 

de siècle: Libidinal lives içinde (s. 83–105). Routledge. 

Pulham, P. (2020). The sculptural body in Victorian 

literature: Encrypted sexualities. Edinburgh University Press. 

Stewart, S. R. (1998). Sublime surrender: Male masochism 

at the fin-de-siècle. Cornell University Press. 

Verhoeven, T. (2015). Pathologizing male desire: Satyriasis, 

masculinity, and modern civilization at the fin de siècle. Journal of 

the History of Sexuality, 24(1), 25–45. 

https://doi.org/10.7560/JHS24102 

GÖRSEL KAYNAKÇA 

Görsel 1 (a): Mucha, A. (1896). Salon des Cent 20th 

Exhibition. Wikimedia Commons. 08 Kasım 2025 tarihinde 

https://commons.wikimedia.org/wiki/File%3AAlfons_Mucha_-

_Salon_des_Cent_20th_Exhibition%2C_1896.jpg adresinden 

erişildi. 

Görsel 1 (b): Privat-Livemont, H. (1896). Absinthe Robette. 

Wikimedia Commons. 14 Ekim 2025 tarihinde 

https://commons.wikimedia.org/wiki/File%3APrivat-Livemont_-

_Absinthe_Robette%2C_1896.jpg adresinden erişildi. 

Görsel 2: Thomaston Place Auction Galleries. (t.y.). Art 

Nouveau porcelain figure lovely Viennese lady. 17 Aralık 2025 

tarihinde https://live.thomastonauction.com/auction-lot/art-

nouveau-porcelain-figure-lovely-viennese-la_4C2FACD292 

adresinden erişildi. 
--151--

https://doi.org/10.7560/JHS24102


Görsel 3: Royal Dux Bohemia Art Nouveau Centrepiece 

Figurine. (t.y.). eBay. 16 Ekim 2025 tarihinde 

https://www.ebay.co.uk/itm/226644184595 adresinden erişildi. 

Görsel 4 (a): Artorigo. (t.y.). Meissen Art Nouveau figurine 

young lady ring thrower by Reinhold Boeltzig 1909. 13 Aralık 2025 

tarihinde https://artorigo.com/decorative-objects/meissen-art-

nouveau-figurine-young-lady-ring-thrower-by-reinhold-boeltzig-

1909/id-26951 adresinden erişildi. 

Görsel 4 (b): King & McGaw. (t.y.). Loïe Fuller Folies 

Bergeres 1895. 11 Ekim 2025 tarihinde 

https://www.kingandmcgaw.com/prints/jules-cheret/loie-fuller-

folies-bergeres-1895-424288 adresinden erişildi. 

--152--



1 Öğr. Gör. Dr. Ege Üniversitesi, Güzel Sanatlar, Tasarım ve Mimarlık Fakültesi,
İzmir,Türkiye, (ORCID: 0000-0002-0522-3348), E-mail: yeliz.tuna@ege.edu.tr

BAKIŞIN İNŞASI VE DÖNÜŞÜMÜ: 1970–1990 TÜRK
SİNEMASI AFİŞLERİNDE KADIN BEDENİNİN

FOTOĞRAFİK TEMSİLİ

YELİZ TUNA1

Giriş

Görsel kültürün en yaygın ve etkili temsil alanlarından biri
olan fotoğraf, yalnızca gerçekliği kaydeden bir araç olarak değil;
aynı zamanda toplumsal, kültürel ve ideolojik anlamların üretildiği
bir ifade biçimi olarak görülmektedir. Kadraj, ışık, kompozisyon,
bedenin konumlanışı ve bakış yönü gibi fotoğrafik unsurlar, yalnızca
estetik tercihleri değil, hakim bakış rejimlerini ve toplumsal
değerleri de görünür kılmaktadır. Bu nedenle fotoğraf temelli görsel
ürünler, yalnızca estetik nesneler olarak değil; tarihsel ve toplumsal
belgeler olarak da okunmayı gerektirmektedir.

Bu anlamda sinema afişleri, filmin tanıtımını üstlenen ikincil
görseller olmanın ötesinde, fotoğrafik imgelerden oluşan bağımsız
görsel yüzeyler olarak değerlendirilmektedir. Çoğaltılabilir yapıları
sayesinde kamusal alanda dolaşıma giren afişler, izleyiciyle filmin
kendisinden önce kurulan ilk temas noktası olarak işlev görmektedir.
Afişlerde kullanılan fotoğraflar, çoğu zaman filmden alınmış ya da
film için özel olarak üretilmiş karelerden oluşmakta; bu durum

BÖLÜM 6

--153--



sinema afişini doğrudan fotoğraf sanatının biçimsel ve kavramsal
alanına dahil etmektedir.

Sinema afişlerinde kadın imgesi, bu çalışmada yalnızca
sinemasal anlatının bir uzantısı olarak değil; fotoğrafik temsil
yoluyla kurulan ideolojik ve görsel söylemler olarak ele
alınmaktadır. Kadın bedeni, afişlerde çoğu zaman belirli pozlar,
beden dili, bakış yönleri ve mekansal düzenlemeler aracılığıyla
izleyicinin bakışına sunulan bir nesneye dönüşmektedir. Hareketli
görüntüde zamana yayılan bakış, afişte hareketsiz kalmakta; böylece
kadın bedeni tek bir an, tek bir poz ve tek bir anlam etrafında
sabitlenmektedir.

Bu çalışma, 1970–1990 yılları arasında üretilmiş Türk
sinema afişlerini fotoğraf sanatı bağlamında ele alarak, kadın
bedeninin fotoğrafik temsil yoluyla nasıl inşa edildiğini incelemeyi
amaçlamaktadır. Türk sinemasında 1970–1990 yılları, kadın
temsillerinin hem anlatısal hem de görsel düzlemde belirgin
dönüşümler yaşadığı kritik bir döneme karşılık gelmektedir. Bu
çalışma da, bahsedilen bu dönemler için belirgin hale gelen bu
dönüşümün afişlerdeki kadın görselleriyle yansıması üzerine
yoğunlaşmaktadır.
Yöntem: Göstergebilimsel ve Feminist Görsel Çözümleme

1970–1990 yılları Türk sinemasındaki kadın temsillerinde
yaşanan dönüşüm, yalnızca film anlatıları üzerinden değil, bu
anlatıların kamusal alandaki en görünür yüzü olan sinema afişleri
üzerinden de okunabilmektedir.

Bu durum, sinema afişini doğrudan fotoğraf sanatının temel
bileşenleriyle ilişkilendirmektedir. Fotoğraftaki teknik unsurlar,
afişteki kadın temsilinin anlamını belirleyen temel görsel öğeler
haline gelmektedir. Kadın bedeni, bu fotoğrafik düzenleme
içerisinde çoğu zaman bakışa sunulan, çerçeve içinde düzenlenen ve

--154--



izleyicinin arzusu doğrultusunda anlamlandırılan bir nesneye
dönüşmektedir.

Bu noktada sinema afişleri, Laura Mulvey’nin tanımladığı
eril bakışın sabitlendiği ve kristalize olduğu alanlar olarak
değerlendirilebilmektedir. “Mulvey’e göre sinemada geleneksel
biçimde kadın figürü iki düzeyde işlev görür: film anlatısındaki
karakterlerin erotik nesnesi ve seyircinin erotik nesnesi olarak
sunulur; bu nedenle kadın görüntüsü, ‘bakılacak olan’ anlamını
kodlayan bir imge haline gelir” (Mulvey,1975,s.34) Fotoğrafın bu
nihai niteliği, kadın bedenini hem görünür hem de denetlenebilir
kılmaktadır.

Türk Sinemasında bu yıllardaki (1970-1980-1990) belli başlı
filmlerin afişleri, feminist film eleştirisi, fotoğraf kuramı ve
göstergebilimsel çözümleme yöntemleri ışığında
değerlendirilmekte; kadın imgesinin estetik, ideolojik ve tarihsel
boyutları görünür kılınmaktadır. Bu kuramsal çerçeve, bu çalışmada
sinema afişlerinin durağan anlatı yapısı üzerinden yeniden
düşünülmektedir.

Görüntülerin anlam katmanlarına ulaşma süreci, Vilem
Flusser’in kavramsallaştırdığı biçimiyle, görüntü yüzeyinde
gerçekleştirilen bir “tarama” eylemini gerektirmektedir. Flusser bu
durumu şu şekilde tanımlar: “Görüntülerin anlamı onların
yüzeylerinde yatmaktadır. İlk bakışta algılanabilir; ancak bu
aşamada ele geçirilen anlam yüzeyseldir… Gözlerin görüntü
yüzeyindeki bu hareketine tarama denir.” (Flusser, 2000,s.45)

Görsel kültürün giderek yoğunlaştığı çağdaş dünyada
imgeler, yalnızca gerçekliği yansıtan araçlar değil; kültürel,
ideolojik ve toplumsal anlamları taşıyan görsel metinler olarak işlev
görmektedir. Bu nedenle görsel ürünlerin çözümlenmesi, kültürün
okunabilir hale gelmesi açısından zorunlu bir yöntem haline
gelmektedir. Görme edimi bu bağlamda yalnızca algısal bir süreç

--155--



değil, kültürel bir okuma pratiği olarak değerlendirilmektedir.
Görüntüler aracılığıyla anlam üretmek, bu görüntülerin
derinlemesine çözümlenmesini gerektirmektedir. Bu noktada
göstergebilim, görsel metinlerde yer alan göstergelerin nasıl anlam
ürettiğini inceleyerek, görüntülerin aktardığı açık ve örtük iletilerin
görünür kılınmasına olanak tanımaktadır.

Görüntülerin iletişim kurma konumuna ilişkin yapılan
değerlendirmeler, bu yöntemin kuramsal temelini
güçlendirmektedir. Bu bağlamda şu ifade yol gösterici nitelik
taşımaktadır: “Görüntüler, insan ve dünyası arasındaki
dolayımlardır. Görüntüler, dünyayı erişebilir ve insan tarafından
düşlenebilir kılar. Böyle yapmakla birlikte, insanla dünyayı tam
birbirine yaklaştırırken araya da girerler. Dünyayı insana sunarken,
kendilerini açıklanması istenen dünya yerine koyarak onu da
‘yeniden sunmuş’ olurlar. Böylelikle, insan kendi ürettiği
görüntülerin bir işlevi olarak yaşamını sürdürmeye başlar.” (Sontag
1993,s.17)

Bu yaklaşım doğrultusunda, özellikle fotoğrafik görüntüler
gündelik yaşamda güçlü bir gerçeklik yanılsaması üretmektedir. En
sıradan fotoğraflarda dahi açık ya da örtük anlam katmanları
bulunmaktadır. Bu nedenle fotoğraf okumak, çoğu zaman fotoğraf
çekmekten daha derin bir düşünsel ve estetik deneyim sunmaktadır.
Göstergebilimsel bakış açısına göre anlam, metnin dışında değil,
metnin kendi yapısı içinde üretilmektedir. Ancak film ve sinema
afişi gibi görsel metinlerde, göstergebilimsel yaklaşımın tek başına
yeterli olmadığı da açıktır. Bu nedenle bu çalışma, feminist film
kuramı ve toplumsal cinsiyet çalışmalarıyla desteklenmiştir.

1970–1990 yılları arasında Türk sinema afişlerinde kadın
bedeninin fotoğrafik temsili, dönemin toplumsal, siyasal ve kültürel
dinamikleriyle doğrudan ilişkili olduğu bilinmektedir. Masumiyet,
cinsellik, edilgenlik ve meydan okuma gibi farklı temsiller, afişlerde

--156--



fotoğrafın biçimsel olanakları aracılığıyla kurulmaktadır. Sinema
afişleri, basıldıkları dönemin estetik anlayışını, kültürel eğilimlerini
ve ideolojik tavrını yansıtan tarihsel belgeler olarak ele alınmaktadır.
“Film afişleri salt tanıtım materyalleri olmaktan öte, basıldıkları
dönemin sanatsal tarzlarına, toplumsal eğilimlerine ve kültürel
tavrına ilişkin görsel ipuçları taşıyan tarihsel belgelerdir; bu nedenle
afişler duyularla ilgili olduğu kadar anlamla ve tarihsel bağlamla da
ilgilidir.” (Durmaz, 2015,s.34)

Barthes’ın fotoğrafı “orada olmuş olanın kanıtı” olarak
tanımlaması (Barthes, 1980), sinema afişlerindeki kadın bedeninin
kurmaca bir anlatının parçası olmasına rağmen gerçeklik duygusu
üreten bir görsel kanıt gibi algılanmasını açıklamaktadır. Bu durum,
kadın bedeninin afiş yüzeyinde hem temsil edilen hem de
doğallaştırılan bir imge haline gelmesine neden olmaktadır. Bu
çalışma kapsamında Türk sinemasının bazı kült film afişleri, beden
düzenlemelerine dayanan estetik araçları üzerinden çözümlenmiştir.
John Berger’in “Görme, konuşmadan önce gelir” (Berger, 1972,s.7)
ifadesi doğrultusunda, afişlerde kurulan bakışın izleyicinin
konumunu daha filmi izlemeden belirlediği kabul edilmiştir.

Walter Benjamin’in fotoğrafın reprodüksiyon (çoğaltma)
kavramı ile ilgili düşünceleri ise afişleri fotoğraf sanatı bağlamında
değerlendirmek için temel bir kuramsal zemin sunmaktadır.
Benjamin’e göre teknik olarak çoğaltılabilir imgeler, sanat eserinin
“aura”sını dönüştürürken onu kitlesel dolaşıma açmaktadır
(Benjamin,1936,s.56). Sinema afişleri de bu çoğaltılabilirlik
sayesinde kamusal alanda yaygın biçimde dolaşıma girerek, kadın
bedenine ilişkin temsil kalıplarını sürekli yeniden üretmektedir.

Bu çalışmada göstergebilimsel çözümleme, tekil film ya da
afişlerin ayrıntılı analizinden ziyade, belirli bir dönem boyunca
tekrar eden görsel kodların, temsil kalıplarının ve bakış rejimlerinin
açığa çıkarılmasına yönelik bir yöntem olarak ele alınmıştır. Sinema

--157--



afişlerinin seri üretime dayalı, çoğaltılabilir ve dolaşıma açık görsel
yüzeyler olması, bu çalışmada tekil örneklerden ziyade dönemsel
temsillerin karşılaştırmalı olarak değerlendirilmesini gerekli
kılmaktadır.

Bu yaklaşım, kadın bedeninin Türk sinema afişlerindeki
sunumunu tekil örnekler üzerinden değil, temsil rejimleri ve yerleşik
görsel normlar çerçevesinde ele almayı mümkün kılmaktadır.
Çalışmanın kapsam ve sınırlılıkları doğrultusunda ise, belirlenen
yıllar arasında üretilmiş tüm Türk film afişlerine yer verilememiş;
bunun yerine, dönemin kültürel ve estetik atmosferini kadın
temsilleri üzerinden en güçlü biçimde yansıttığı düşünülen seçili
kadın sanatçılar ve filmler inceleme kapsamına alınmıştır.

1970’li ve 1980’li yıllar, Türk sinemasında yalnızca anlatı
yapılarının değil, kadın temsillerinin de köklü biçimde dönüşüme
uğradığı bir kırılma dönemini ifade etmektedir. Bu dönüşüm,
filmlerin içeriğinde olduğu kadar, filmlerin seyirciyle ilk temas
noktası olan film afişlerinde de açık biçimde izlenebilmektedir. Bu
çalışma Türkan Şoray, Hülya Koçyiğit ve Müjde Ar’ın filmlerinden
özellikle film afişlerindeki fotoğrafik sunumlarından yola çıkarak,
Türk sinemasında kadının nasıl bakılan, nasıl konumlandırılan ve
zamanla nasıl özneleşen bir figüre dönüştüğünü ortaya koymayı
amaçlamaktadır. Özellikle 1970–1980’li yılların bu üç kadın
yıldızın temsil ettiği imgelerin en yoğun biçimde çatıştığı,
dönüştüğü ve afişlerde görünür hale geldiği dönem olmasından
kaynaklanmaktadır.

Bu üç oyuncu, Yeşilçam sinemasında “kadın” ın tekil ve
sabit bir stereotip içinde sunulduğu temsil anlayışının kırılmaya
başladığı bir dönemde, iyi kadın–kötü kadın, masum–fettan,
anne–tehditkar kadın gibi ikilikler arasında salınan kadın
temsillerinin farklı uçlarını somutlaştırmıştır. Söz konusu temsiller
yalnızca filmlerin anlatı düzeyinde değil; afişlerde kullanılan

--158--



fotoğrafik kadraj, bakış yönü, beden dili ve mekansal yerleştirmeler
aracılığıyla da yeniden üretilmiş ve dolaşıma sokulmuştur.

Türk sinemasının bu üç kadın yıldızının filmleri ve afişleri
üzerinden bakıldığında, dönemin temsil paradokslarını görünür
kılan belirli tipolojilerden söz etmek mümkündür: Türkan Şoray,
“iyi anne” figürü etrafında şekillenen, cinselliği bastırılmış ve
çoğunlukla ezilen kadın imgesini temsil ederken; Hülya Koçyiğit
masum kız, fedakar eş ve anne rolleriyle aile merkezli kadın idealini
somutlaştırmaktadır. Müjde Ar ise kısıtlanmış, aldatılmış ya da
“düşmüş/düşürülmüş” kadın anlatıları içinden, aynı zamanda
arzulayan, seven ve güçlenen kadın imgesini temsil ederek bu ikili
yapıların sınırlarını zorlamaktadır “Kötü kadın-iyi kadın” Madonna-
şeytan’ ayrımına karşın, insan kadının fiziksel ve tinsel tüm
özelliklerini tek kişide toplayan kadın tipleri ortaya çıkarken, bu
yeni tipin kendisi ve davranışları da kısa zamanda belli klişeler ve
kalıplar içine dökülüverdi. Örneğin “Müjde Ar, sevgi arayan düşmüş
kadın rollerini oynamaya...Türkan Şoray’da cinselliğini özgürce
geliştirememiş “yazık olmuş güzel kadını’ oynamaya başladı”
(Soykan,1993,s.98) Diğer yanda Hülya Koçyiğit de Agah Özgüç’ün

Görsel 1-2-3: Türkan Şoray, Hülya Koçyiğit, Müjde Ar Film afişleri

--159--



tanımlamasıyla “bol gözyaşlı, bol hıçkırıklı roman kahramanlarının
aşk kurbanı’’rollerindeydi (Özgüç,1990,s.87).

Bu üç yıldızın temsil ettiği kadın imgeleri, Yeşilçam’da
kadın temsillerinde yaşanan dönüşümün mantığını görünür
kılmaktadır.

Çalışmanın örneklemi, özellikle 1970 li 80 li yıllara dair
kadın temsillerindeki dönüşümü en belirgin tipolojik karşıtlıklar
üzerinden okumaya olanak tanıyan Türkan Şoray, Hülya Koçyiğit
ve Müjde Ar ile sınırlandırılmıştır. Filiz Akın ve Fatma Girik vb.
gibi dönemin önemli yıldızları ise, temsil rejimleri açısından bu
tipolojilerle büyük ölçüde örtüşen ya da geçişken imgeler
sunduklarından, çalışmanın analitik odağını dağıtmamak amacıyla
kapsam dışında bırakılmıştır.

1970’li Yıllar Dönüşümün İşaretleri
1970’li yıllarda Türk sinemasında kadın temsillerini ele

alabilmek için, bu dönemin kadını doğrudan etkileyen toplumsal,
siyasal ve kültürel koşulların göz önünde bulundurulması
gerekmektedir. Siyasal istikrarsızlıklar, hükümet krizleri,
sıkıyönetim uygulamaları ve şiddet olaylarıyla şekillenen bu dönem,
sıklıkla “kara yıllar” olarak adlandırılmaktadır.

Bu atmosfer, sansür ve çeşitli kısıtlamalar yoluyla özellikle
sanat ve sinema alanında belirleyici sınırlayıcı faktörler yaratmıştır.
Söz konusu koşullar, yalnızca film anlatılarını değil, bu anlatıların
kamusal alandaki en görünür yüzü olan sinema afişlerini de
doğrudan etkilemiştir.

1970’li yılların ortalarından itibaren Türk Sineması nda
ortaya çıkan ve yoğunlaşan seks furyası, kadın bedeninin görsel
temsillerinde belirgin bir kırılma yaratmıştır. Televizyonun henüz
ev içi aile yapısına yeterince nüfuz edemediği bu dönemde,
sinemanın giderek “sokaktaki erkek” izleyiciye yönelmesi, cinselliği

--160--



merkezine alan film üretimini arttırmış; bu yönelim, sinema
afişlerinde kadın bedeninin fotoğrafik sunumuna da açık biçimde
yansımıştır. Ancak bu karmaşık toplumsal yapı içinde, 1970’li yıllar
kadınların kendilerini ifade edebilme olanakları açısından bütünüyle
tekil bir temsil biçimi üretmemiştir.

Atıf Yılmaz gibi yönetmenlerin kadın karakterlere yönelik
geliştirdiği yeni anlatı yaklaşımları ve özellikle kırsal kesimdeki
kadını merkeze alan filmler, bu dönemde kadın temsillerinde
çeşitlenmeye işaret etmektedir. Kuma, başlık parası, feodal baskılar
ve kırsal kesimdeki güçlü kadın figürleri gibi temalar, film
anlatılarında olduğu kadar, bu filmlerin afişlerinde de fotoğrafik
kompozisyonlar aracılığıyla görselleştirilmiştir. Ancak bu çeşitlilik,
afiş yüzeyinde çoğu zaman sınırlı ve kalıplaşmış görsel kodlar
üzerinden sunulmuştur.

1970’lerin ortasında ortaya çıkan seks furyası ile 1974
yılında kadın haklarının kırkıncı yılının kutlanması, sinemada ve
dolayısıyla sinema afişlerinde belirgin bir paradoksun oluşmasına
neden olmuştur. Bir yandan kadını ticari ve cinsel bir nesne olarak
konumlandıran, vamp kadın figürlerinin öne çıktığı yapımlar
üretilirken; diğer yandan masum, soyunmayan ve geleneksel kadın
imgesini merkeze alan filmler varlığını sürdürmüştür.

Bu çelişkili yapı, sinema afişlerinde de iki farklı kadın
imgesinin yan yana dolaşıma girmesine yol açmıştır. Yeni kuşak
sinemacıların kırsal kesimdeki kadına yönelimi umut verici olmakla
birlikte, bu filmlerin afişlerinde yer alan kadın imgeleri çoğunlukla
edilgen, özverili ve kurtarılmayı bekleyen bireyler olarak
düzenlenmiştir. Seven, fedakarlık yapan ancak sonunda ezilen,
aldatılan ve erkek egemenliği altında konumlandırılan kadın
figürleri, afişlerde belirli pozlar, bakış yönleri ve beden
düzenlemeleri aracılığıyla sabitlenmiştir. Özellikle 70 li ve 80 li
yıllar Türk sinemasına damgasını vuran 3 kadın starımızın film

--161--



afişlerindeki sunumu, filmlerin içerik çözümlemelerinden de yola
çıkılarak bizlerin o dönemler hakkında ve bu çalışmanın konusu
olan Türk sineması afişlerinde ‘kadın’ın görsel sunumu hakkında
fikir sahibi olmamızı sağlamaktadır.

Hülya Koçyiğit Gelin (1973), Düğün (1973) Diyet (1974)
filmleriyle, 1970’li yılların kırsal-kentsel geçiş sürecinde ataerkil
yapı içinde direnen, fedakar ama bilinçlenmeye başlayan
kadın imgesinin en belirgin temsilcilerinden biri olmuştur.
Koçyiğit’in afişlerdeki sunumu; bakışını çoğunlukla kaçıran,
bedeniyle değil duruşuyla var olan, aile ve emek ekseninde
tanımlanan kadın tipini görselleştirir. Bu bağlamda onun afişleri,
kadının edilgenliği ile içsel gücü arasındaki gerilimi fotoğrafik
olarak sabitleyen yüzeylerdir.

Bu döneme ait sinema afişlerinde kadın bedeninin fotoğrafik
temsili, film anlatılarındaki ideolojik çerçeveyi görsel olarak
sabitleyen bir işlev üstlenmektedir.

Örneğin Lütfi Akad’ın Gelin (1973) filmine ait afişte, kadın
figürünün bedeni geri planda tutulmakta; başı hafif eğik, bakışı
kaçamak ve duruşu içe kapalı bir kompozisyonla sunulmaktadır. Bu
fotoğrafik düzenleme, kadını edilgen, kaderine razı ve masum bir
özne olarak kodlayan anlatının afiş yüzeyinde yeniden üretilmesine
hizmet etmektedir.

Görsel 4: 1970’ler – Düğün1974 Görsel 5: 1970’ler – Diyet 1974

--162--



Benzer biçimde Atıf Yılmaz’ın Selvi Boylum Al
Yazmalım (1977) filmi için hazırlanan afişlerde, kadın bedeni erotik
bir nesne olarak değil; aşk, fedakarlık ve duygusal bağlılık ekseninde
idealize edilmiş bir imge olarak konumlandırılmaktadır.

Lütfi Akad’ın Gelin, Diyet ve Düğün üçlemesi; Atıf
Yılmaz’ın Selvi Boylum Al Yazmalım filmleri ile, film
anlatılarında kadına belirli bir tepki alanı açsa da, bu tepkinin
afişlerde çoğu zaman sınırlı ve kontrollü bir görsel temsile
dönüştüğü görülmektedir.

Görsel 8: 1970’ler –Selvi Boylum Al
Yazmalım-1977

Görsel 6-7: 1970’ler – Gelin-1974 filmi- iki farklı afişi

--163--



Bu filmlerin afişlerindeki kadın bakışının çoğunlukla
doğrudan izleyiciye yönelmemesi, fotoğrafik kadrajın kadın
bedenini seyredilen bir nesne haline getirdiğini göstermektedir.
Kadın sunumunu çözümlemek açısından, filmin tamamına
bakılmaksızın yalnızca afişlerdeki fotoğrafik temsillerin incelenmesi
dahi, 1970’li yıllarda dolaşımda olan iki temel kadın imgesinin
masum ve cinsel nesne olarak kodlanan bedenlerin ayırt edilebilmesi
için yeterli olmaktadır.

Bu yönüyle 1970’li yıllar, kadın bedeninin sinema afişlerinde
bakışın nesnesi olarak fotoğrafik düzlemde sistematik biçimde inşa
edilmeye başlandığı kritik bir döneme karşılık gelmektedir.

1980’li Yıllar Yoğunlaşan Kadın İmgeleri
1980’li yıllar Türk sinemasında, 1970’li yıllardan devralınan

arabesk ve seks filmlerinin izleri sürmekle birlikte, kadın temasının
daha belirgin biçimde merkezde olduğu bir döneme işaret
etmektedir. “Özellikle 1983’ten sonraki yıllar Türk sinemasında
kadın ve ‘yeni cinsellik’ teması ile ‘özgür kadın’ motifi en çok ele
alınan konular oldular” (Kalkan/Taranç,1988,s.79).

Bu dönemde kadına bakıştaki dönüşüm, film anlatılarının
yanı sıra sinema afişlerinde de belirginleşmektedir. Kadın, afiş
yüzeyinde artık yalnızca toplumsal rollerin bir uzantısı olarak değil,
bireysel çatışmaları ve içsel gerilimleri temsil eden bir beden olarak
sunulmaya başlanmıştır. Feminist film kuramı ve eleştirisinin etkisi,
bu görsel dönüşümün arka planını oluşturmaktadır. “Feminist film
kuramı ve eleştirisinin neden olduğu bu durum, 1970’li yılların
başlarında kadınlara tecavüz sahneleri ile dolu birçok filmin ortaya
çıkmasına neden olmuştu…” (Özden, 2000,s.166-167). 1980 darbesi
sonrası oluşan baskıcı atmosfer, sinemada yeni anlatı arayışlarını
beraberinde getirmiş; bu durum sinema afişlerinde temsil edilen

--164--



kadın figürlerine de yansımıştır. Seks filmlerinin yasaklanmasıyla
birlikte, toplumsal içerikli ve kadın merkezli filmlerin afişlerinde,
daha içe dönük, çatışmalı ve sorgulayan kadın imgeleri öne
çıkmaktadır. Bu dönemde afişlerde kadın bedeni, hala bakışın
nesnesi olmayı sürdürmekle birlikte, önceki döneme kıyasla daha
karmaşık ve çelişkili bir görsel dil içinde sunulmaktadır.

Türkan Şoray’ın 1970’lerden 1980’lere uzanan
süreçte, özellikle 1980 lerde ki afişlerine bakıldığında ahlaki olarak
yüceltilmiş ama cinselliği bastırılmış kadın imgesinin en güçlü
yıldız karşılığı olduğu görülmektedir. Yılanı Öldürseler (1981) gibi
filmlerde Şoray, töre, suçluluk ve annelik ekseninde kuşatılmış bir
kadın olarak karşımıza çıkmaktadır. Afişte kullanılan koyu tonlar,
aşağı yönlü bakışlar ve kapalı beden dili, onun temsil ettiği güzel ve
arzulanan köylü kızın tüm sevdiklerine uğursuzluk getirdiği üzerine
oluşan düşünceler ve filmde yaşananları görsel olarak
pekiştirmektedir.

80 li yıllarda çekilen filmler için, Türk sinemasının kadına
bakışında iki ayrı çizgi görülür diyor ve bunlardan birisi geleneksel
yeşilçam modelidir yani iyi uçtaki melek kötü uçdaki şeytan dişiler
dir diyen Esen yine 1980 li yıllar filmleri için, “Gerçek insan gibi
iyi özellikleri de, kötü özellikleri de bulunabilir. Düşünür,
başkaldırır,cinsel istek duyar,iş yaşamında başarılı olmaya çalışırken

Görsel 9: 1980’ler
–Yılanı Öldürseler-

1981

--165--



iyi bir annede olmaya uğraşır. Toplumun içinden çıkarılmış kadın
kişilikleri çizmeyi,gerçekçi olmayı amaçlayan filmlerin bakışıdır,
bu.’’ demektedir (Esen, 2019,s.42) Bu ikili yapı, sinema afişlerinde
de masumiyet ile meydan okuma, edilgenlik ile direnç arasında
salınan kadın imgeleri olarak görünür hale gelmektedir.

Bu yaklaşımın güçlü örnekleri, Müjde Ar’ın filmlerinde
belirgin biçimde görülmektedir. 1980’li yıllarla birlikte Ar, Türk
sinemasında kadının hem cinsel hem de düşünsel özgürleşmesinin
simgesel figürlerinden biri haline gelmiştir. Ah Güzel
İstanbul (1981), Şalvar Davası (1983), Gizli Duygular (1984)
ve Bez Bebek (1987) gibi filmler aracılığıyla Ar, “düşmüş” ya da
“düşürülmüş” olarak kodlanan, ancak her koşulda güçlü, arzularını
dile getiren ve kendi bedeniyle ilişkisini kuran kadın tipini temsil
etmektedir.

Ömer Kavur’un 1981 yapımı Ah Güzel İstanbul filmi,
Füruzan’ın aynı adlı eserinden uyarlanmış olup, 1980’li yılların
başında kent, yalnızlık ve kırılgan kadın öznelliğini merkezine alan
anlatıların erken örneklerinden biri olarak değerlendirilmektedir.

Görsel 10-11: 1980’ler- Ah Güzel
İstanbul filmi-1981- iki farklı afişi

--166--



Şalvar Davası, 1980’ler Türk sinemasında kadın bedeninin
edilgen bir temsil nesnesi olmaktan çıkarak politik ve söylemsel bir
özneye dönüştüğü kırılma noktalarından biridir. Film, Müjde Ar’ın
canlandırdığı karakter üzerinden ataerkil düzenin gündelik
pratiklerini mizah ve eleştiriyle görünür kılar; kadın bedeni artık
arzunun pasif taşıyıcısı değil, toplumsal normlara karşı söz alan ve
direnen bir konumda yer alır. Afişlerde Müjde Ar’ın bedeni, artık
yalnızca bakışa sunulan edilgen bir nesne olmaktan çıkar; seyirciyle
göz hizasında ya da kimi zaman yukarıdan kurulan bakış ilişkisiyle,
meydan okuyan ve özneleşmiş bir temsil alanı ütmektedir.

1980’lerin sonuna gelindiğinde kadın temsili, yalnızca
ataerkil yapıya karşı doğrudan bir meydan okuma düzleminde değil,
içe dönük bir sorgulama alanı olarak da yeniden şekil almaya
başlamıştır. Türkan Şoray’ın başrolünde yer aldığı ADA filmi, bu
dönüşümün eşik filmlerinden biri olarak, kadın bedenini kamusal
çatışmanın değil, mahremiyet, yalnızlık ve öznel deneyimin
taşıyıcısı haline getirir. Böylece 1990’lı yıllarda belirginleşecek olan
içsel, parçalı ve psikolojik kadın anlatılarının sinemasal zeminini
hazırlar.

Görsel 12-13: 1980’ler –Şalvar Davası-1983
filmi- iki farklı afişi

--167--



Filmin bir sahnesinden alınan afiş görselinde, izleyici
konumundaki bakışın bir pencere aracılığıyla aileye yönelmesi,
anlatının temel çatışmasını görsel düzeyde somutlaştırmaktadır.
Filmde, kızı ve eşiyle duygusal bağ kurmakta zorlanan ancak
mesleki anlamda başarılı bir iş kadını figürü öne çıkmaktadır. Bu
durum, “kariyer mi aşk mı” ikilemi etrafında şekillenmekte ve
giderek birbirinden kopan karı–koca ilişkisi üzerinden temsil
edilmektedir. Afişte kadının aile içindeki konumu, annelik, evlilik
ve iş yaşamı arasında sıkışmış bir özne olarak sunulmakta; bu
sıkışmışlık edilgen bir kabullenişten ziyade, kadının ikili ilişkilerde,
annelik deneyiminde ve kamusal alandaki varlığında yaşadığı
sorunlara karşı geliştirdiği bir direnç ve sorgulama alanına
dönüşmektedir. Bu yönüyle afiş, 1990’lı yıllara yaklaşırken kadın
temsillerinde belirginleşecek olan içsel gerilim, parçalanmışlık ve
öznel arayış temalarını görünür kılmaktadır.

1990’lı Yıllar İçsel Gerilimler
1990’lı yıllar Türk sinemasında demokrasi ve özgürlük

söylemlerinin güç kazandığı, bu doğrultuda kadına bakışın da
dönüşmeye başladığı bir dönem olarak değerlendirilmektedir. Kadın

Görsel 14: 1980’ler
ADA-1988

--168--



hareketinin görünürlük kazanması, kadın konu ve sorunlarına
yönelik ilginin artmasına yol açmış; bu gelişmeler sinema afişlerinde
temsil edilen kadın imgelerine de yansımıştır.

Bu dönemde afişlerde yer alan kadın figürleri, başı önde,
bakışını kaçıran bedenlerden ziyade; kendinden emin, bakışa karşılık
verebilen ve erkeğe meydan okuyan bedenler olarak düzenlenmeye
başlamıştır. İş hayatında erkeğe rakip haline gelen, kamusal alanda
daha görünür olan kadın figürü, sinema afişlerinde de fotoğrafik
kompozisyonlar aracılığıyla güçlenen bir imgeye dönüşmektedir.

1990’lı yıllar, Türk sinemasında kadın bedeninin temsiline
ilişkin bakış rejimlerinin belirgin biçimde çeşitlendiği ve önceki
dönemlere kıyasla daha görünür bir dönüşüm yaşandığı bir döneme
karşılık gelmektedir. Demokratikleşme söylemlerinin güç
kazanması, kadın hareketinin kamusal alanda daha görünür hale
gelmesi ve kent merkezli anlatıların ağırlık kazanması, sinemada
kadın temsillerinin yeniden yapılandırılmasına zemin hazırlamıştır.
Bu dönüşüm, sinema afişlerine de doğrudan yansımaktadır.

1970’li yıllarda masumiyet ve edilgenlik ekseninde; 1980’li
yıllarda ise özgürlük ve bireysellik söylemleriyle kurulan kadın
bedeni temsili, 1990’lara gelindiğinde daha çok kendinden emin,
bakışı geri gönderen ve erkekle görsel olarak eşitlenen kadın
imgelerinin görünürlük kazanmaya başladığı bir evreye işaret
etmektedir. Bu dönemin afişlerinde kadın figürü çoğu zaman
doğrudan izleyiciyle göz teması kurmakta; başı önde, bakışı kaçıran
beden düzenlemeleri yerini dik duruşlu, alan kaplayan
kompozisyonlara bırakmaktadır.

Ancak 1990’lı yıllarda üretilen filmlerin afişlerinde kadın
bedeni, bu güçlenmiş görsel konumlanışa rağmen, yalnızca aşk ya
da aile içi roller üzerinden değil; iş yaşamı, güç ilişkileri ve bireysel
tercihleriyle birlikte ele alınmaktadır. Femme fatale figürlerin,
mafya ilişkileri içinde konumlanan silahlı kadın karakterlerin ve “iyi

--169--



anne, iyi eş, iyi iş kadını” rolleri arasında sıkışmış kadın imgelerinin
artışı, afiş yüzeyinde homojen değil, heterojen bir temsil alanının
oluştuğunu göstermektedir.

Bu çeşitlilik, sinema afişlerini göstergebilimsel ve feminist
eleştiri açısından zengin bir okuma alanına dönüştürmektedir.
“Sinemamızda kadının konumundaki değişim olumlu adımı temsil
ederken, Yeşilçam’da değişimin mantığını sergiliyordu. ‘Kötü
kadın–iyi kadın’, ‘Madonna–şeytan’ ayrımına karşın, kadının
fiziksel ve tinsel tüm özelliklerini tek kişide toplayan ‘insan kadın’
tipleri ortaya çıkarken, bu yeni tipin kendisi ve davranışları da kısa
zamanda belli klişeler ve kalıplar içine dökülüverdi.” (Özgüç
1988,s.32)

1990’lara gelindiğinde ise Berlin in Berlin, Ağır
Roman, Asansör, Karışık Pizza filmlerinde bu dönüşümün sonuçları
daha karmaşık, parçalı ve postmodern kadın imgeleriyle
sürdürülmüştür. Kısacası bu dönem Erkek bakışının tamamen
ortadan kalkmadığı, yeniden müzakere edildiği bir dönem olarak
sayabilmekteyiz.

Görsel 15: 1990 lar –
Ağır Roman (1997)

Görsel 16: 1990 lar –
Karışık Pizza (1997)

Görsel 17: 1990 lar
– Asansör (1999)

--170--



Ayrıca bu dönem içinde büyük yankı uyandıran ve 2000’li
yıllarda da devamı niteliğinde filmler üreten Zeki Demirkubuz’
un Masumiyet filminin tanıtım afişlerinde de dönemin ruhuna uygun
biçimde yorgun, kırılgan ancak pasif olmayan kadın bedeni ön plana
çıkmakta; bu figür, doğrudan bir meydan okumadan ziyade
travmatik bir açıklık ve kırılganlık üzerinden temsil edilmektedir.

Ancak bu dönemde dahi kadın bedeninin bakışın nesnesi
olmaktan bütünüyle kurtulduğunu söylemek güçtür. Kadının
afişlerde kazandığı özgüvenli duruş ve doğrudan bakış, çoğu zaman
estetikleştirilmiş bir beden sunumu ile birlikte ilerlemekte;
özneleşme ile görsel haz üretimi arasındaki gerilim afiş yüzeyinde
varlığını sürdürmektedir. Bu yönüyle 1990’lı yıllar, kadın bedeninin
sinema afişlerinde bakışı karşılayan, zaman zaman meydan okuyan;
ancak halen temsil rejimlerinin sınırları içinde dolaşımda olan bir
görsel özneye dönüştüğü bir dönem olarak değerlendirilebilir.

Görsel 18: 1990 lar – Masumiyet (1997)

--171--



SONUÇ
1970–1990 yılları arasındaki sinema afişleri birlikte

değerlendirildiğinde; kadın bedeninin fotoğrafik temsilinin
masumiyet ve edilgenlikten, bireysel özgürlük söylemlerine; oradan
da bakışı geri gönderen, meydan okuyan görsel öznelere doğru
evrildiği görülmektedir. ’Toplumsal düzen, günlük hayatın cevherini
ve biçimini belirleyen söylemlerden oluşur. Filmler toplumsal
yaşamın söylemlerini (biçim, figür temsillerini) şifreleyerek
sinemasal anlatılar biçiminde aktarırlar. Bu yolla sinemanın
kendiside toplumsal gerçekliği inşa eden kültürel temsiller
sisteminin bütünlüğü içindeki yerini alır” (Kellner, 1997,s.34-35)

Bu dönüşüm, kadın bedeninin bakış rejimlerinden bütünüyle
bağımsızlaştığı radikal bir kırılmaya işaret etmemekte; temsillerin
biçim değiştirerek süreklilik kazandığı, eşiksel bir yeniden
yapılanma sürecini görünür kılmaktadır.

Susan Sontag, modern insanın görüntülerle kurduğu ilişkiyi
Platon’un mağara alegorisi üzerinden açıklamakta ve görüntülerin
algıyı nasıl şekillendirdiğini şu sözlerle ifade etmektedir: “Platon’un
mağarasında hala iflah olmaz biçimde oturan insanoğlu, o eski
alışkanlığını sürdürüp kendini gerçeklikle değil, gerçekliğin
görüntüleriyle oyalıyor… Fotoğraflar neyin bakmaya değer olduğu
ve neyi gözlemlemeye hakkımız olduğu konusundaki görüşlerimizi
değiştiriyor, genişletiyor. Bunlar bir dilbilgisi ve daha da önemlisi
bir görme töreni oluştururlar (Sontag, 2003, s.14).

Bu doğrultuda, filmdeki kadın karakter ile afişteki temsil
arasındaki ilişkiyi değerlendirmek, karakterler arasındaki
etkileşimleri analiz edebilmek ve film ile afişi birbirini tamamlayan
görsel öğeler olarak okumak, çalışmanın temelini
oluşturmaktadır. Analizler, toplumsal düzeni belirleyen söylemlerin
sinemasal anlatılar aracılığıyla nasıl aktarıldığını ve sinemanın

--172--



toplumsal gerçekliği şekillendiren kültürel temsiller sisteminin nasıl
bir parçası haline geldiğini ortaya koymaktadır.

Bu yaklaşım, sinema çalışmalarında afiş ve film analizlerinin
birbirinden bağımsız değil, tamamlayıcı bir bütün olarak ele
alınması gerektiğini ve afişlerin toplumsal cinsiyet kurgularını
görünür kılan eleştirel birer kültürel yüzey olduğunu
doğrulamaktadır. 1970’li yıllarda kadın bedeni, özellikle
Yeşilçam’ın kitlesel üretim mantığı içinde cinsellik ve arzunun
görsel nesnesi olarak öne çıkarken; 1980’li yıllarla birlikte siyasal
kırılmalar, toplumsal dönüşümler ve feminist söylemlerin etkisiyle
kadın temsillerinde çelişkili bir çeşitlenme gözlemlenmektedir.
1990’lara gelindiğinde ise kadın karakterlerin daha farklı kimlikler
ve toplumsal rollerle temsil edildiği bir görsel dilin oluşmaya
başladığı görülmektedir. Bu yönüyle söz konusu dönem bizlere,
kadın bedeninin sinema afişlerinde fotoğrafik temsil yoluyla nasıl
inşa edildiğini ve dönüştüğünü izleyebilmek açısından bütünlüklü
bir görsel arşiv sunmaktadır. Murathan Mungan’ın (2000,s.62)
“İmgeler, bilinçaltınızın size geçtiği mesajlardır; düşleriniz gibi, ilk
başta anlamsız görünebilirler. Oysa görünen tüm bilgiyi içerirler;
üzerinde durur, sorgularsanız, kapıların açılmaya başladığını
göreceksiniz.” şeklinde işaret ettiği bu sorgulama pratiği, sinema
afişlerindeki görsel kodların çözümlenmesiyle somut bir karşılık
bulmaktadır.

Sonuç olarak bu çözümleme süreci 1970’li yıllardan 1990’lı
yıllara doğru kadın temsillerinde yaşanan dönüşüm noktasında, bir
kültürün izlerinin artık görüntüler aracılığıyla okunabildiğini ortaya
koymaktadır.

--173--



KAYNAKÇA

Barthes, R. (2017). Camera Lucida: Fotoğraf üzerine
düşünceler (R. Akçakaya, Çev.). İstanbul: Altıkırkbeş Yayınları.
Benjamin, W. (2007). Teknik Olarak Yeniden Üretilebilirlik
Çağında Sanat Eseri (S. Ekici, Çev.). İstanbul: İletişim Yayınları.
Berger, J. (1972). Ways of seeing. London: British Broadcasting
Corporation and Penguin Books.
Durmaz, B. (2015). Türk sinema afişleri ve görsel kültür: Tarihsel
bir inceleme. İstanbul: Kültür Yayınları.
Esen, Ş. (2019). 80’ler Türkiyesi’nde sinema. İstanbul.
Flusser, V. (2000). Towards a philosophy of photography (B.
Hopkinson, Trans.). London: Reaktion Books.
Kalkan, F., & Taranç, R. (1988). 1980 sonrasında kadın. İzmir:
Ajans Tümer Yayınları.
Mulvey, L. (1975). Visual pleasure and narrative cinema. C. Penley
(Der.), Feminism and film theory
Mungan, M. (2000, Nisan sayısı). Sinema Dergisi
Özden, Z. (2000). Film eleştirisi: Film eleştirisinde temel
yaklaşımlar ve tür filmi eleştirisi. İstanbul: Afa Yayınları.
Özgüç, A. (1988). Türk sinemasında cinselliğin tarihi. İstanbul:
Broy Yayınları.
Ryan, M., & Kellner, D. (1997). Politik kamera: Çağdaş Hollywood
sinemasının ideolojisi ve politikası (E. Özsayar, Çev.). İstanbul:
Ayrıntı Yayınları.
Sontag, S. (1993). Fotoğraf üzerine (R. Akçakaya, Çev.). İstanbul:
Altıkırkbeş Yayınları.

--174--



Sontag, S. (2003). Fotoğraf üzerine (J. Erzen, Çev.). İstanbul: Metis
Yayınları.
Soykan, F. (1993) Türk Sinemasında Kadın 1920-1990, İzmir
Görsel ve Dijital Kaynaklar
Görsel 1-2-3 https://www.tsa.org.tr/tr/ ErişimT 20.12.2025
Görsel 4 https://www.sinemalar.com/film/1943/dugun
ErişimT:10.12.2025
Görsel 5 https://www.beyazperde.com/filmler/film-189688/fotolar/
ErişimT:19.12.2025
Görsel 6-7 https://www.tsa.org.tr/tr/film/filmgoster/1628/gelin
ErişimT:10.12.2025
Görsel 8 https://www.beyazperde.com/filmler/film-191060/fotolar/
ErişimT:20.12.2025
Görsel 9 https://www.sinemalar.com/film/4034/yilani-oldurseler
ErişimT:13.12.2025
Görsel 10-11 https://www.tsa.org.tr/tr/film/filmgoster/21/ah-guzel-
istanbul ErişimT:10.12.2025
Görsel 12-13 https://www.beyazperde.com/filmler/film-189679/fotolar/
ErişimT:17.12.2025
Görsel 14 https://www.tsa.org.tr/tr/film/filmgoster/55/ada
ErişimT:15.12.2025
Görsel 15 https://www.beyazperde.com/filmler/film-176395/fotolar/
Görsel 16 https://www.sinemalar.com/film/2246/karisik-pizza
ErişimT:19.12.2025
Görsel 17 https://www.beyazperde.com/filmler/film-186713/fotolar/
ErişimT:12.12.2025
Görsel 18 https://www.tsa.org.tr/tr/film/filmgoster/566/masumiyet
ErişimT:20.12.2025

--175--

https://www.tsa.org.tr/tr/
https://www.google.com/search?q=https://www.sinemalar.com/film/1943/dugun
https://www.google.com/search?q=https://www.beyazperde.com/filmler/film-189688/fotolar/
https://www.google.com/search?q=https://www.tsa.org.tr/tr/film/filmgoster/1628/gelin
https://www.google.com/search?q=https://www.beyazperde.com/filmler/film-191060/fotolar/
https://www.google.com/search?q=https://www.sinemalar.com/film/4034/yilani-oldurseler
https://www.google.com/search?q=https://www.tsa.org.tr/tr/film/filmgoster/21/ah-guzel-istanbul
https://www.google.com/search?q=https://www.tsa.org.tr/tr/film/filmgoster/21/ah-guzel-istanbul
https://www.google.com/search?q=https://www.beyazperde.com/filmler/film-189679/fotolar/
https://www.google.com/search?q=https://www.tsa.org.tr/tr/film/filmgoster/55/ada
https://www.google.com/search?q=https://www.beyazperde.com/filmler/film-176395/fotolar/
https://www.google.com/search?q=https://www.sinemalar.com/film/2246/karisik-pizza
https://www.beyazperde.com/filmler/film-186713/fotolar/
https://www.google.com/search?q=https://www.tsa.org.tr/tr/film/filmgoster/566/masumiyet


PAUL CEZANNE OTOPORTRELERİNDE 

MELANKOLİ  

METİN UÇAR1 

Giriş 

Melankoli, taşıdığı çoklu anlam açısından insanlık tarihi 

boyunca bilim, tıp alanının en karmaşık ve en derin araştırma 

konularından birisi olmuştur. Antik Çağ’dan günümüze uzanan 

süreçte melankoli; kimi dönemlerde ruhsal bir hastalık, kimi zaman 

ise yaratıcı bir ruh hâli, hatta dehanın kaynağı olarak yorumlanmıştır. 

Ancak bu kavramın sadece tıp alanının araştırma sahası içerisinde 

olmadığı, aksine Roudinesco ve Plon'un (1998: 505) Psikanaliz 

sözlüğünde melankoli konusunu açıkladıkları gibi; bu kavramın 

anlamını en iyi anlayanlar tıbbi-psikiyatrik veya psikanalitik 

söylemler değil, felsefeciler ile resim yapan sanatçılar olduğunu 

belirtmektedir.  

Melankoli kavramı, Batı sanat ve düşünce tarihi boyunca, 

Antik Yunan'ın algı ve düşüncelerini günümüze taşıyan bir kavram 

olmuş ve tarih boyunca, bu biliş süreci birçok karmaşık yol izleyerek 

farklı tanım ve yorumlayıcı bakış açısı ile görsel sanatlarda temsil 

 
1 Doç. Dr. Kastamonu Üniversitesi, Güzel Sanatlar ve Tasarım Fakültesi, Resim 

Bölümü, Orcid: 0000-0003-3196-9394  

BÖLÜM 7

--176--



edilmiştir. İster bir esin kaynağı, isterse sanatçı için büyük değer 

taşıyan bir ruh hali olsun, melankoli, modern dönem sanatında 

sanatçının yaratımında önemli bir yere sahip olmuştur (Ricoeur, 

2012: 90, 91). 

 Modern çağda melankoli, bireyin toplumsal sistem ve hızla 

değişen yaşam koşullarıyla kurduğu gerilimli ilişkiler üzerinden yeni 

anlamlar kazanmıştır. Kentleşme, endüstrileşme ve yabancılaşma 

olguları, bireyi yalnızlaştırmış; içsel dünyasında derin bir boşluk ve 

anlamsızlık duygusu yaratmıştır. Gök’e (2017:51) göre modern kent 

yaşamı, insanın hem kendine hem de topluma karşı 

yabancılaşmasına neden olarak “melankolik özne’yi doğurmuştur. 

Bu özne, duygu ve düşüncelerini bastıran, anlam arayışını sanat 

aracılığıyla dışa vuran bir sanatçıdır. Böylelikle melankoli, yalnızca 

bireysel bir duygu hâli olmaktan çıkarak modern dünyanın ruhsal bir 

sanatsal bir dışavurumuna dönüşmüştür. Bu tema, özellikle Paul 

Cezanne gibi modern sanatçıların resimlerinde daha görünür hale 

gelmiştir.  

Bu araştırmada melankoli kavramının psikolojideki durumu 

göz önünde bulundurarak, kavramın modern dönem sanatın en 

önemli sanatçılardan birisi olan Cezanne resimleri üzerinden analiz 

edilmiştir. Bu bağlamda, melankoli kavramı, Lacan’ın psikanalitik 

yaklaşım çerçevesinde ele alınarak, Cezanne’ın otoportre resimleri 

üzerinden incelenmiştir. Sanatçının otoportreleri, yalnızca fiziksel 

varlığını değil; modern dönem insanının içsel çatışmalarını, 

yalnızlığını ve melankolik ruh hâlini de görünür kılar. Bu 

otoportreler, sanatçının kendi benliğiyle yüzleştiği, “ben” ve “öteki” 

arasındaki sınırların sorgulandığı psikanalitik bir alan olarak 

değerlendirilir (Boer, 2009:259). Ayrıca Cezanne’ın oto 

portrelerinde ortaya çıkan çok parçacılık, tamamlanmamışlık ve 

sürekli değişim durumu ile içe dönük ve tekinsizlik durumu 

Lacan’ın, öznenin benlik bilincini ilk kez kendi imgesi aracılığıyla 

oluşturduğu “ayna evresi” kuramı ile örtüşür. Birey, aynada gördüğü 

--177--



yansımasını “kendisi” olarak algılar; fakat bu tanıma aynı zamanda 

bir yabancılaşmayı da içerir. Aynadaki imge, bireyin kendisini bütün 

ve tam olarak gördüğü yanılsamalı bir temsilidir. Bu anlamda 

Cezanne’ın oto portreleri yalnızca bir sanatçının kendine bakışı 

değil, aynı zamanda modern öznenin bölünmüşlüğünü, varoluşsal 

yalnızlığını ve melankolik benliğini bir sanatçı duyarlılığı ile temsil 

eden bir “öteki” olarak ele almıştır.  

 Araştırma, toplumsal ve tarihsel faktörleri içeren melankoli 

temasının çeşitli yönlerini kapsayan bir bakış açısı gerektirmesi 

nedeniyle sistematik olmayan bir literatür taraması ve sanatçının 

özyaşam öyküsüyle ilgili farklı veri tabanları taranarak elde edilmiş 

olan kitaplar, makaleler ve görsellerden derlenmiştir. Tarama ile 

sanatçının farklı zamanlarda yapmış olduğu otoportreler üzerinden, 

içinde bulunduğu ruhsal durumu ile bunu ifade etme biçimi analiz 

edilmiştir. Bu nedenle ele alınan konu gereği nitel araştırma yöntemi 

ile yapılmıştır Gil (2002:4). Nitel araştırma, incelenen faktörlerin 

sayısal temsiliyetine değil, karmaşıklıklar içindeki unsurların daha 

derinlemesine anlaşılmasına odaklanır. Prodanov; (2013) nitel 

araştırmayı, incelenen nesne ile dünya arasındaki dinamik ilişkiyi 

dikkate alan, öznelliği vurgulayan ve sayılara çevrilemeyen bir 

yöntem olarak adlandırır.     

Bir Kavram Olarak “Melankoli  

Neden felsefede, siyasette, şiirde, sanatlarda  

bütün sıra dışı insanlar bariz melankolik?  

Aristoteles  

Melankoli, antik çağlardan günümüze kadar bilim, sanat ve 

felsefe alanında ele alınan karmaşık bir olgudur. Kavram, ilk kez 

Antik Yunan’da “melaina-chole” (kara-safra) olarak tanımlanmış, 

bedendeki sıvı dengesizliklerinden kaynaklanan bir ruhsal durum 

olarak yorumlanmıştır (Kristeva, 2009:19-20, Dols,2013: 36-37). 

Aristoteles’e göre melankoli, yaratıcı bireylerin ortak kaderidir; 

--178--



felsefi deha ve sanatsal yetenekle birlikte anılan bir ruh hâlidir. Bu 

anlayış, melankoliyi yalnızca bir hastalık değil, aynı zamanda 

yüksek duyarlılığın işareti olarak da değerlendirmiştir. Orta Çağ’da 

Hristiyan düşüncesiyle birlikte melankoli, dinsel bir içerik kazanmış; 

“acedia” olarak adlandırılan ruhsal tembellik ve Tanrı’dan 

uzaklaşma hâliyle özdeşleştirilmiştir. Ancak Rönesans’la birlikte bu 

kavram yeniden değer kazanmış, özellikle Albrecht Dürer’in 

Melencolia I (1514) adlı gravürü, melankoliyi yaratıcılıkla 

ilişkilendiren simgesel bir dönüm noktası olmuştur. Dürer’in figürü, 

bilgelik ile çaresizlik arasındaki gerilimi; insanın yaratıcı gücüyle 

varoluşsal sınırları arasındaki çatışmayı temsil eder (Steiner, 1997). 

Böylece melankoli hem tinsel bir ıstırap hem de yaratıcı üretimin 

kaynağı olarak iki yönlü bir nitelik kazanmıştır. 

Melankoli kavramı tıp sözlüğüne göre aşırı depresif şiddeti 

olarak tanımlamaktadır. Yapılan aktivitelerden haz almama, zevk 

veren dış uyarılara düzgün tepki vermeme, kişinin kendini sabahları 

kötü hissetmesi, karamsarlık, karasevda ve depresyon hali gibi 

durumlarla örneklendirilebilmektedir. Melankoli, gözle görülür bir 

durgunluk veya stres, sıkıntı, kişinin hareketlerinde bir gerginlik, 

ağırlık kaybı, uygun olmayan günah duygusu gibi özellikleriyle 

diğer depresif durumlara nazaran şiddetli depresyon durumudur 

(Türkçarpar, 2004:20). Freud’a göre, üzüntü, yas, melankoli, korku 

ve kaygı gibidir. Aşkın yitimi, yaşam enerjisinin azalmasına neden 

olmakta ve yaşam enerjisi, kaybedilmiş aşkın zihinsel imgesiyle 

içselleştirilmektedir (Bakırcıoğlu, 2012: 1706).  

Sözlüklerde melankoli genellikle derin bir kasvet, ilgisizlik 

ve kontrol edilemeyen korkuların zihinsel durumu olarak anılır 

(Hobson, 2004). Britannica Ansiklopedisi'ne göre, melankolinin 

özneleri, dışsal izlenimlere karşı son derece hassas, sinirli ve 

müdahaleye tahammülsüz, endişeli, kolay üzülen ve sıklıkla intihara 

meyilli olarak tanımlanır (Black, 1857). TDK sözlüğünde “hüzün” 

anlamına gelen melankoli, modern dönem içerisinde gelişen ve 

--179--



değişen dünya ile birlikte insan kişiliklerini de etkilediği 

görülmektedir. Bu gelişim ve değişim ile birlikte yeni bir melankolik 

kişilik türü ortaya çıkmıştır. Modern toplumda melankoli, büyük 

kentler, tüketim toplumu ve beraberinde değişen kültür ile birlikte 

yalnızlaşan ve ruhsal anlamda etkilenen bir kitle meydana 

çıkarmıştır (Gök, 2017:51). Aynı yalnızlaşmanın modern dönemin 

sanatçılarına ve eserlerine de yansımaya başlamıştır. Bu yansıtma ile 

sanatçının bilinç düzeyinde meydana getirmiş olduğu bir yaratımdan 

ziyade bilinçaltı ve bilinçdışı bir tavır olarak eserlerine yansıdığını 

söylemek mümkündür. Paul Cezanne Çalışmalarında melankolin 

yoğun hissedildiği belirgin sanatçılardan birisidir.  

Sigmund Freud’un Antik Çağ’dan itibaren dünya bilim, 

kültür ve sanatı içinde önemli bir yere sahip olan melankoli 

kavramını dikkate alarak yaptığı değerlendirmeler, günümüzde sanat 

eserlerinin daha iyi anlaşılmasına katkı sağlayan yöntem haline 

gelmiştir. Freud, bu değerlendirmelerinde bireyin “göçük altında 

kalmış tüm soy ve öz geçmişinin” arkeolojisinin yapılması gerektiği 

üzerinde durmaktadır. Freud, melankolinin en ayırt edici 

özelliklerini şöyle izah eder: “… derinlemesine acı verici bir hüzün, 

dış dünyaya yönelik ilginin kesilmesi, sevme yeteneğinin kaybı, tüm 

etkinliklere ket vurulması, kendini suçlama ve sanrısal bir 

cezalandırma beklentisiyle sonuçlanmasıdır” (Freud, 2013: 244). 

Julia Kristeva, Kara Güneş: Depresyon ve Melankoli adlı 

eserinde melankoliyi, yalnızca bir duygu durumu değil, dilin ve 

temsilin çöktüğü bir alan olarak tanımlar. Ona göre melankoli, “bir 

bireyde belirli alanlarda veya kronik biçimde, çoğunlukla manik 

coşkunluk aşamasıyla dönüşümlü olarak ortaya çıkan, ketlenmeye 

ve simge kaybına ilişkin klinik belirtilerin toplamıdır” (Kristeva, 

2009:19–20). Bu tanım, Freud’un “benlik yitimi” kavramını 

genişletir: melankolide özne, kaybını dilsel olarak ifade edemez; 

çünkü simgesel düzenle bağını yitirmiştir. Bu nedenle Kristeva, 

melankoliyi “söz öncesi bir sessizlik” olarak nitelendirir. 

--180--



Kristeva’ya göre sanat, melankolinin sessizliğini dile 

dönüştürmenin tek mümkün yoludur. Melankolik sanatçı, kaybını 

doğrudan anlatamaz; ama semboller aracılığıyla yeniden üretir. Bu 

üretim hem bir varoluş çabası hem de bir iyileşme biçimidir. 

Sanatçının yaratı süreci, yitirilmiş nesneyle kurduğu yeniden 

ilişkilendirmenin bir simgesidir. Bu nedenle Kristeva, “melankoli 

sanatçının hem tanığı hem ateşleyicisidir” der. Çünkü sanatçı, kendi 

içindeki eksikliği dönüştürerek, acıyı estetik bir biçime taşır. 

Lacan’ın psikanalitik teorisi, melankoliyi “ayna evresi” ve 

“öteki” kavramları üzerinden açıklar. Lacan’a göre özne, kendini ilk 

kez ayna karşısında bir bütün olarak görür. Ancak bu bütünlük bir 

yanılsamadır; çünkü özne, aslında parçalı ve eksiktir. Bu noktada 

“ben” (ego) oluşur, fakat bu benlik, daima “öteki”nin imgesine 

bağlıdır. Kişi kendini, ötekinin bakışıyla kurar. Dolayısıyla 

melankolik özne, bu yansımaya tutunur ama hiçbir zaman onunla 

tam anlamıyla özdeşleşemez. Bu durum, öznenin kendi içinde 

sürekli bir eksiklik duygusu yaşamasına neden olur (Cevizci, 

1999:1060) 

Lacan’ın “ayna evresi” kavramı, melankolinin yapısal 

temelini daha iyi anlamamızı sağlar. Birey, kendi imgesini ötekinin 

bakışı aracılığıyla kurarken, aslında kendisine yabancılaşır. Bu 

yabancılaşma, melankolinin kökensel halidir. Çünkü melankolik 

özne, kendi kimliğini kurmak için ötekinin onayına ihtiyaç duyar, 

ancak bu onay hiçbir zaman tam olarak gerçekleşmez. Bu nedenle 

Lacan, “özne kendi eksikliğini öteki üzerinden tanır” der. Bu 

eksiklik, insanın hem arzu hem de acı kaynağıdır. Göründüğü kadar 

kırılgan olsa da görsel (yanlış) algılama yoluyla egonun oluşumu, 

ayna evresinin yanılsamasına dayanmaktadır. Jane Gallop'un 

belirttiği gibi, ayna evresinin anı, "Lacan'a göre egonun temel işlevi 

olan şeyin ilk örneğidir: yanlış tanıma (Gallop, 1985:81)  

Kristeva melankoliyi “Bir bireyde bazı alanlarda ya da kronik 

biçimde, çoğunlukla manik coşkunluk aşaması denilen aşamayla 
--181--



dönüşümlü olarak ortaya çıkan, ketlenmeye ve simge kaybına ilişkin 

klinik belirtilerin toplamı” (Kristeva, 2009, s.19-20) olarak tanımlar. 

Kristeva sanatsal üretimde melankolinin sanatçının en yakın tanığı 

ve ateşleyicisi olduğunu vurgular ve melankoli içinde kendini yok 

etme isteğinin aslında başkasını yok etme anlamına geldiğini söyler. 

Lacan’ın “Ayna Evresi” olarak tanımladığı olgu tam da budur. 

Kendini imgesel olarak kurgulayan ben, bütün algılarını imgeler 

aracılığıyla inşa eder. Arthur Rimbaud’un “Ben Bir Başkasıdır” adlı 

denemesinde bu durum vurgulanır: “Kendi nevrotik söylemine 

çağıran muktediri şu itirazla huzursuz etmek: Ben bir başkasıdır. Bu 

bağlamda ele alındığında, melankolinin yitik nesnesinin, Lacan’da 

sıradan bir varoluşa karşı, bireysel ve tek kişilik de olsa, vazgeçen, 

geri-çekilen, yadsıyan anlamlı bir başkaldırı olarak düşünülebilir” 

(Teber, 2001:14). Özdeşleşme, bir nesnenin kendisinden çok 

imgesinin içe alınmasıdır. Bu anlamda ilk temel özdeşleşme durağı, 

Lacan’ın tarif ettiği Ayna Evresi’nde yer alır. Ayna evresinde önemli 

bir etken olan “öteki”, süreğen olan tüm ilişkilerde belirleyici, temel 

öğe olarak bulunmaya başlar. Çünkü istemler her zaman için bir 

başkasının, yani ötekinin, onay veya tanımasını gerektirir. Bu 

kapsamda melankoli benzer şekilde sanatta yansımasını bulmuş ve 

sayısız teori başyapıtın ortaya çıkmasına yol açmıştır. Kavramın 

algılanışı ve açıklamaları yüzyıllar boyunca hem bilim hem de sanat 

anlamında değişmiştir. Genel olarak üzüntü, umutsuzluk veya 

karamsarlıkla ilişkili zihinsel veya duygusal bir durum olarak 

anlaşılan melankoli; belirli koşullar altında herhangi bir birey 

tarafından deneyimlenebilir (Bell, 2014). Bu psikanalitik perspektif, 

sanat alanında da geniş yankı bulmuştur. Melankoli, sanatçının 

üretiminde yalnızca bir tema değil, yaratıcı enerjinin kaynağı olarak 

görülür. Özellikle modern sanatla birlikte, melankolik duygu hâli 

bireysel ifade biçimlerine dönüşmüştür. Duygusal yoğunluk, 

yalnızlık, içe kapanma ve varoluşsal sorgulama, sanatçının hem 

kendini hem dünyayı anlamlandırma çabasında merkezi bir rol 

oynamıştır. 
--182--



Modern toplum, melankoliyi yalnızca bireysel bir duygu 

değil, aynı zamanda kültürel bir fenomen hâline getirmiştir. Modern 

bağlamda melankoli, bireyin kimliğini belirleyen bir deneyim 

biçimine dönüşmüştür. Büyük kent yaşamı, hız, tüketim kültürü ve 

yabancılaşma, bireyi hem topluma hem kendisine karşı 

duyarsızlaştırır. Gök’e (2017:59) göre modern çağın bireyi, sürekli 

değişen sosyal ilişkiler ve üretim biçimleri karşısında 

yalnızlaşmakta; bu da “modern melankolik özne’nin ortaya 

çıkmasına neden olmaktadır. 

Modern melankoli, geçmişin “kara sevda’sından farklı 

olarak, toplumsal bağların çözülmesiyle ilgilidir. Yalnızlık, 

iletişimsizlik ve anlam kaybı, bireyin iç dünyasında sürekli bir 

boşluk duygusu yaratır. Bu boşluk, sanatçının yaratı sürecinde 

kendini gösterir. Özellikle modern sanatçılar, melankoliyi bir tür 

varoluşsal durum olarak deneyimlemişlerdir. Sanatçı, dünyayı 

anlamlandırma çabasını kaybettikçe, bu kaybı eserlerinde temsil 

etmeye başlar. 

Bu durum Paul Cézanne’ın sanatında belirgin biçimde 

görülür. Cézanne’ın otoportreleri, yalnızca fiziksel benliğin değil, 

aynı zamanda ruhsal parçalanmanın temsilidir. Sanatçının kendi 

yüzüne yönelttiği bakış hem bir tanıma hem de bir yabancılaşma 

hareketidir. Bu anlamda Cézanne, Lacan’ın “ayna evresi’ni sanatsal 

düzleme taşıyan figürlerden biridir. Kristeva’nın belirttiği gibi, 

melankoli sanatçının hem tanığı hem de yakıtıdır; Cézanne’ın içe 

kapanık, sessiz portreleri bu duygunun plastik ifadesidir. 

Sonuç olarak melankoli, tarihsel olarak bedensel bir 

dengesizlikten ruhsal bir yapıya, oradan da kültürel bir sembole 

dönüşmüştür. Freud’un “benlik yitimi” Kristeva’nın “simgesel 

sessizlik” ışığında Lacan’ın “öteki”, kavramları bu dönüşümün farklı 

yönlerini daha iyi şekilde açıklar. Melankoli, modern bireyin iç 

dünyasında hem bir eksiklik hem bir üretim biçimi olarak varlığını 

sürdürür. Sanat ise bu eksikliğin en görünür hâle geldiği alandır; 
--183--



çünkü melankolik özne, sessizliğini ancak sanat yoluyla ifade 

edebilir. Bu ifade Cezanne otoportrelerine Öteki-ben olarak yansır 

ve Lacan’ın ayna evresi ile örtüşür. 

Öteki-Ben Olarak Cezanne ve Ayna Evresi 

“Ben” ve “öteki” kavramları, modern düşünce tarihi boyunca 

felsefenin ve psikanalizin temel tartışma alanlarından biri olmuştur. 

İnsan, varoluşunu kendi bilincinin sınırları içinde değil, bir 

“öteki”nin varlığı aracılığıyla tanımlar. Bu ilişki, öznenin kimliğini 

kurma sürecinde belirleyici bir rol oynar. Cevizci’ye (1999:1060) 

göre özne–öteki ilişkisi, bireyin hem kendini tanıma hem de 

varoluşunu anlamlandırma biçimidir. Bu kavramlar, Fransız 

psikanalist Jacques Lacan’ın düşüncesinde “ayna evresi” kuramıyla 

birlikte yeni bir boyut kazanır. 

Lacan’ın “ayna evresi” kuramı, öznenin benlik bilincini ilk 

kez kendi imgesi aracılığıyla oluşturduğunu savunur. Birey, aynada 

gördüğü yansımasını “kendisi” olarak algılar; fakat bu tanıma aynı 

zamanda bir yabancılaşmayı da içerir. Çünkü aynadaki imge, bireyin 

kendisini bütün ve tam olarak gördüğü yanılsamalı bir temsilidir 

(Ümer, 2018:48). Oysa özne, bu imgeye hiçbir zaman tamamen denk 

düşmez. Böylece öznenin kimliği hem arzu edilen bir bütünlük hem 

de sürekli eksik kalan bir temsil olarak inşa edilir. 

Lacan’ın teorisinde “öteki”, öznenin kimliğini kurarken 

başvurduğu dışsal bir referanstır. Öznenin arzusu, her zaman bir 

başkasının –yani “öteki”nin– arzusuna yöneliktir. Bu nedenle 

“öteki”, öznenin varoluşundaki eksikliğin ve tamamlanma 

arzusunun simgesidir. Duygusal ilişkiler de bu eksiklik üzerinden 

şekillenir; birey, “öteki”yle birleşme arzusu duyar ama bu hiçbir 

zaman tam olarak gerçekleşmez. Bu durum, öznenin daima bir 

eksiklik duygusuyla yaşamasına neden olur. 

Bu psikanalitik yapı, Narkissos mitinde alegorik biçimde 

ifadesini bulur. Yunan mitolojisinde Narkissos, sudaki yansımasına 
--184--



âşık olan gençtir. Kendi imgesine bakarken benliğini yitirir ve 

sonunda nergis çiçeğine dönüşür. Narkissos’un öyküsü, bireyin 

kendi imgesine duyduğu ölümcül bağlılığın simgesidir. Steiner 

(1997), Alberti’nin resmin doğuşunu bu mit üzerinden açıkladığını 

belirtir: “Narkissos’un çiçeğe dönüşümü, resmin ilk yaratımıdır; 

çünkü resim de bir yansıma, bir benzerlik arayışıdır.” Alberti’ye göre 

resim, tıpkı göldeki yansıma gibi, gerçeğin yeniden üretimi değil, 

ona duyulan arzunun göstergesidir. 

Lacan’ın “ayna evresi” kavramı, Narkissos mitinin 

psikanalitik bir yeniden yorumudur. Narkissos, kendi imgesiyle 

özdeşleşirken aslında bir yanılsamaya kapılır. Bu yanılsama, “ben”in 

doğuşunun sahnesidir. Ancak Lacan’a göre, bu özdeşleşme aynı 

zamanda bir yabancılaşmadır; özne, kendini ancak “öteki”nin imgesi 

aracılığıyla tanır. Dolayısıyla, her benlik deneyimi, bir eksikliğin ve 

yitimin izini taşır. Teber (2001:14), Lacan’ın bu düşüncesini şöyle 

yorumlar: “Ben bir başkasıdır.”  

Ayna evresi, yalnızca psikanalitik bir süreç değil, aynı 

zamanda sanatsal temsilde de belirleyici bir modeldir. Ümer’in 

(2018:60-61) belirttiği gibi, Lacan’cı imgesel evre, sanatçının kendi 

benliğini görsel biçim aracılığıyla kurma sürecini açıklar. Portre 

sanatı bu anlamda “ayna”nın işlevini üstlenir. Portre, geçici bir anı 

kalıcı kılar; izleyiciyle karşı karşıya gelen figür, bakışın sürekliliği 

içinde varlığını sürdürür. Aynadaki imge, bakışın terk edilmesiyle 

kaybolur; fakat portrede bu imge kalıcıdır, her daim “bakmayı” 

sürdürür. Bu kalıcılık, sanatçının varoluşsal süreklilik arzusunun 

estetik biçimidir. 

Melankoli, bu sürecin duygusal arka planını oluşturur. Çünkü 

özne, “öteki”yle birleşme arzusunu hiçbir zaman gerçekleştiremez. 

Bu tatminsizlik, sürekli bir eksiklik hissi yaratır. Lacan’a göre, 

“öteki”nin tamamlanmamışlığı öznenin varoluş koşuludur (Çoban, 

2005). Tam, yekpare bir “öteki”nin varlığı, özneyi yok eder; oysa 

--185--



eksik bir “öteki”, öznenin kendi benliğini inşa etmesine izin verir. 

Bu nedenle özne–öteki ilişkisi hem çatışmalı hem üretkendir. 

Bu kuramsal çerçeve, sanatın yaratıcı doğasını da açıklar. 

Sanatçı, aynadaki imgeyle yüzleşen özne gibidir: hem kendini 

tanımak ister hem de bu tanımada kaybolma tehlikesi yaşar. 

Cezanne’ın otoportreleri bu bağlamda psikanalitik açıdan okunabilir. 

Sanatçının kendi yüzüne yönelttiği bakış, yalnızca bir temsil değil, 

benliğin parçalanmış doğasına tanıklıktır. Bu nedenle Cezanne, 

“ayna evresi”ni sanatsal bir düzlemde yeniden üretir: kendi yüzüne 

baktığında hem “ben”i hem “öteki”ni görür. 

Lacan’ın tanımladığı biçimiyle “ayna evresi”, bireyin kimlik 

kazanma sürecinde yaşadığı ilk yabancılaşmadır. Ancak bu 

yabancılaşma, aynı zamanda öznenin sanat yoluyla kendini yeniden 

kurmasının da ön koşuludur. Lacancı bakış açısından 

değerlendirildiğinde, otoportre bir tür ikinci ayna işlevi görür. 

Sanatçı, aynadaki yansımasını tuvale aktardığında, benliğini iki kez 

yansıtmış olur: ilki aynada, ikincisi resimde. Bu süreç, öznenin hem 

kendisiyle hem de kendi imgesiyle olan ilişkisini katmanlaştırır. 

Böylece otoportre, sanatçının hem kendini gözlemlediği hem de 

kendinden uzaklaştığı bir alan haline gelir. Bu ikili süreç, 

psikanalitik anlamda melankolinin de temel yapısını oluşturur ki bu 

öznenin kaybettiği bütünlüğü imge aracılığıyla yeniden kurma 

çabasıdır 

Sonuç olarak “ayna evresi” ve “öteki ben” kavramları, 

Cezanne’ın otoportrelerini anlamada yalnızca kuramsal bir arka plan 

değil, aynı zamanda biçimsel ve duygusal çözümleme için bir 

anahtar sunar. Cézanne’ın otoportrelerinde yüzlerin donukluğu, 

bakışların sabitliği ve renklerin kasveti, öznenin hem kendi imgesine 

hem de ötekine yönelmiş bakışının izlerini taşır. Sanatçının kendi 

benliğine dair kurduğu bu mesafeli ilişki, onu modern sanatın en içe 

dönük ve en melankolik figürlerinden biri hâline getirir. Cezanne’ın 

otoportreleri, bu psikanalitik süreci görselleştirir; sanatçı kendini 
--186--



resmederken aslında kendi “öteki ben”ini yaratır. Bu yönüyle 

otoportre, melankolik sanatçının kaybettiği bütünlüğü aradığı, ama 

asla ulaşamadığı görsel formun yansımasıdır.  

Paul Cézanne’ın Otoportrelerinde Melankoli 

Paul Cézanne, modern sanatın dönüşüm sürecinde yalnızca 

biçimsel bir yenilikçi değil, aynı zamanda kendi iç dünyasını derin 

bir biçimde resimlerine yansıtan bir sanatçıdır. Otoportreleri, 

sanatçının hem kendi varoluşuna yönelttiği bakışı hem de insanın 

ruhsal karmaşasını ortaya koyan en güçlü örnekler arasında yer alır. 

Cézanne’ın otoportreleri, sadece dış görünüşün yansıtılması değil, 

aynı zamanda öznenin içsel çatışmasının ve melankolik ruh hâlinin 

görsel ifadesidir. 

Cézanne’ın Melankolik Duyarlığı 

Cézanne’ın yaşamı boyunca sürdürdüğü içe dönük kişilik 

yapısı, onun sanatına da doğrudan yansımıştır. Sanat eleştirmeni 

Schapiro’nun (1965:56) belirttiği gibi, Cézanne’ın portrelerinde 

yalnızca bireyin imgesi değil, aynı zamanda renk, ışık ve 

kompozisyonun psikolojik derinliği de vardır. Ancak Cézanne’ın 

portreleri, genellikle duygusal açıdan mesafeli, soğuk ve hatta 

ifadesizdir. Bu durum, sanatçının kişiliğiyle yakından ilişkilidir. 

Biyografik kaynaklar, Cézanne’ın çevresindeki insanlara karşı 

mesafeli, içe kapanık ve özellikle kadınlarla kurduğu ilişkilerde 

kaygılı bir yapıya sahip olduğunu belirtir (Kristeva, 1989; Lunday, 

2012). 

Freud’un (2013) melankoliyi “sevme yetisinin kaybı” olarak 

tanımlaması, Cézanne’ın insan figürlerine yaklaşımını anlamada 

önemli bir anahtar sunar. Cézanne’ın resimlerindeki figürlerin 

neredeyse hepsinde, duygusal bir donukluk ve içe kapanıklık 

hâkimdir. Sanatçının eserlerinde “ruhsal atmosfer eksikliğinden” 

bahsederken aslında Cézanne’ın bilinçli olarak bu ifadesizliği 

--187--



sürdürdüğünü belirtir. Bu ifade yoksunluğu, yalnızca biçimsel bir 

tercih değil, sanatçının melankolik yapısının dışavurumudur. 

Kristeva'nın melankoli teorisinde üzüntü, nesne ilişkileri ve 

benlik eksikliği yakından ilişkilidir. "Özdeşleşme mekanizması" 

aracılığıyla üzüntü, öznenin "sevilen-nefret edilen öteki" ile olan 

psişik ilişkisinden kaynaklanır. Bu, "sembolleştirilemeyen, 

adlandırılamayan narsistik bir yaranın en arkaik ifadesi" ile yüklü, 

temel bir benlik eksikliğini çağrıştırır. Bu tartışmanın düğüm 

noktası, ayna evresinin aygıtı ile öznenin kayıpla uzlaşmasının 

ortaya çıkarılıp oluşturulduğu melankolinin yapısı arasında bulunur. 

Bir resimde benliği algılama sürecinde kaydedilen kaybın izini 

sürmek için, Cezanne'ın otoportrelerinden birine yakından bakmanın 

faydalı olacaktır. Otuzdan fazla otoportre arasında, ayna evresinden 

önce bir öz imgeyi daha yaratıcı bir şekilde görselleştiren, Paletli 

Otoportre en iyi örneklerden birisidir.  

Paletli Otoportre” (1885–1887): Mesafe, Kalkan ve Özsavunma 

Paul Cézanne’ın 1890 civarında yaptığı Paletli Otoportre 

(Self-Portrait with Palette) adlı eseri, sanatçının yalnızca fiziksel bir 

temsili değil, aynı zamanda öznenin kendilik arayışının ve 

melankolik içe dönüşünün görsel bir ifadesi olarak 

değerlendirilebilir. 

 Melankolik Öznenin Temsili 

Freud’un tanımına göre melankoli, bireyin kaybedilen bir 

nesneye duyduğu yasın içselleşmesiyle birlikte, “sevilen nesnenin 

gölgesinin benliğin üzerine düşmesi” durumudur. Melankolik özne, 

kaybını dış dünyada değil, kendi içinde yaşar; özdeşleşme nesnesini 

yitirmiştir ve suçluluk duygusunu kendine yöneltir. Cezanne’ın 

otoportresinde bu içe kapanma ve yalıtılmışlık durumu güçlü 

biçimde hissedilir. Sanatçının nötr, neredeyse boş bir arka plan 

önündeki figürü, çevreyle bağını koparmış bir ruh hâline işaret eder. 

--188--



Yüz ifadesinin donukluğu, duygunun değil, düşüncenin 

ağırlığını taşır. Cézanne burada melankolik öznenin dünyayı 

duygusal değil, yapısal bir biçimde kavrama çabasını yansıtır. Fırça 

darbelerinin sistematik ve ölçülü kullanımı, bu zihinsel düzen 

arayışının göstergesidir. Renklerin soğukluğu ise duygusal 

donuklukla birleşerek melankolinin sessizliğini biçimsel düzeyde 

somutlaştırır. 

Görsel1: Paul Cézanne, Paletli Otoportre, 1890, 92X73 cm. Tuval 

Üzerine Yağlıboya, Zürih 

 

Kaynakça: https://www.wikiart.org/en/paul-cezanne/self-portrait-with-palette 

Ayna Evresi ve Öznenin İnşası 

Jacques Lacan’a göre “ayna evresi”, çocuğun kendi 

yansımasını tanıdığı, “ben” bilincinin doğduğu andır. Ancak bu 

tanıma, öznenin bütünlük yanılsamasına kapıldığı bir yabancılaşma 

anıdır; benlik, aslında bölünmüş bir yapının üzerine kuruludur. 

Cezanne’ın otoportresi bu benlik yanılsamasını somutlaştırır: sanatçı 

tuvalde kendini görür, ama bu imge onun gerçek benliği değildir. 

--189--



Cézanne burada hem “bakan” hem “bakılan” konumundadır. 

İzleyiciye yönelttiği sakin, donuk bakış, öznenin kendisini dışarıdan 

algılama hâlini yansıtır. Bu durum Lacan’ın “öznenin bakışa maruz 

kalması” fikriyle örtüşür. Cézanne, resmetme eylemi aracılığıyla 

kendini yeniden kurarken aynı anda kendi bakışının nesnesi hâline 

gelir. Dolayısıyla Paletli Otoportre, sanatçının “kendi imgesiyle 

hesaplaştığı bir “ayna anı”dır. 

Ressamın yüz hatlarının belirgin olmaması, renk geçişleriyle 

sınırların çözülmesi, benliğin bütünlüğünün kırılganlığını simgeler. 

Bu, Lacan’ın ayna evresinden sonraki “benin dağılması” süreciyle 

ilişkilendirilebilir. Cézanne her fırça darbesiyle kendini inşa 

ederken, aynı zamanda bu inşayı yeniden çözer. Özne, 

sabitlenemeyen bir kimlik hâlinde kalır. 

Melankoli ile Ayna Evresinin Kesişimi 

Freud’un melankolisi ve Lacan’ın ayna evresi, öznenin 

kendiyle kurduğu ilişkiyi farklı açılardan açıklasa da her ikisi de 

eksiklik ve bölünmüşlük kavramları etrafında birleşir. Cézanne’ın 

Paletli Otoportresi bu iki kuramın kesiştiği noktayı görselleştirir. 

Melankolik özne, içsel bir kaybın yasını tutarken, Lacan’cı özne 

kendi bütünlüğünün imkânsızlığını fark eder. Cézanne’ın 

otoportresi, bu farkındalığın estetik biçimidir. 

Sanatçı paletini ve fırçasını yalnızca üretim araçları olarak 

değil, kimliğini yeniden kurmanın simgesel nesneleri olarak kullanır. 

Ancak bu yeniden kurma girişimi hiçbir zaman tamamlanmaz; her 

otoportre, bir önceki “ben”i sorgulayan yeni bir imge yaratır. 

Böylece Cézanne, kendi “ayna evresi”ni sanat aracılığıyla sürekli 

yeniden yaşar. Bu, Kristeva’nın (1989) melankoliyi “yaratıcı bir yas” 

olarak tanımladığı görüşle de uyumludur: Cézanne’ın melankolisi, 

üretimle onarılmaya çalışılan bir içsel kaybın sanatsal 

dışavurumudur. 

--190--



Cézanne’ın Paletli Otoportre’si, sanatçının hem kendine hem 

de resim eylemine bakışını sembolik biçimde dışavuran önemli bir 

çalışmadır. Cézanne, bu resimde tuvalin ve paletin arkasında 

konumlanmış, kendini adeta bir “gözlem nesnesi” olarak sunmuştur. 

Sanatçı, fırçası ve paletiyle birlikte kendini resmetse de izleyiciyle 

doğrudan bir temas kurmaktan kaçınır. Bu tavır, Lacan’ın “ayna 

evresi”nde tanımladığı benlik ve öteki arasındaki mesafenin görsel 

karşılığı gibidir. 

Schapiro (1965:56), bu eserin “bildiğimiz en kişisel olmayan 

otoportrelerden biri” olduğunu vurgular. Cézanne’ın yüzünün 

tamamlanmamış oluşu, onun kendi imgesiyle kurduğu mesafeyi 

açıklar. Paletin tuvale paralel biçimde konumlanması, görme 

eylemini engelleyen bir kalkan işlevi görür. Bu kalkan, sanatçının 

hem kendisini dış dünyanın bakışına kapatmasını hem de kendi iç 

dünyasına bir mesafeyle yaklaşmasını sağlar. 

Paletin renkleriyle sanatçının yüzü ve kıyafetinin tonları 

arasındaki benzerlik, kimlik ile araç arasındaki sınırı silikleştirir. 

Cézanne burada kendini bir sanatçı olarak değil, bir görme eylemi 

olarak konumlandırır. Paletin, tuvalin ve fırçanın birleştiği bu görsel 

alan, öznenin kendi benliğini “resimsel aygıt” içinde eritmesinin 

ifadesidir. Bu durum, Kristeva’nın (1989) belirttiği gibi 

melankolinin bir savunma biçimi olarak okunabilir: öznenin kaybı 

dış dünyaya değil, kendi yaratısına dönüştürmesidir. 

Paletli Otoportre, yalnızca bir otoportre değil, öznenin 

kendini inşa ve çözme sürecinin psikoanalitik temsilidir. Cézanne, 

tuvalde kendi imgesini yaratırken aynı anda bu imgenin 

kırılganlığını da görünür kılar. Bu yönüyle eser, melankolik içe 

dönüşün ve Lacan’cı özne bölünmesinin kesişim noktasında yer alır. 

Ressamın bakışı hem kendine yönelen hem de kendini aşamayan bir 

bakıştır; dolayısıyla otoportre, sanatçının “kendi kaybını resmettiği” 

bir aynadır. 

--191--



Görsel 2: Paul Cézanne, Otoportre, 64 × 53 cm, 1875 Tuval 

Üzerine Yağlıboya, Paris, Orsay Müzesi 

 

Kaynak:https://www.meisterdrucke.us/fine-artprints/PaulC%C3%A9zanne/78111 

/Self-Portrait,-c.1873-76.html 

Cézanne’ın paletli otoportre dışında özellikle son dönem 

otoportreleri, biçimsel açıdan olgun, duygusal açıdan ise yoğun bir 

içe dönüş barındırır. Özellikle “Bere Takan Otoportre” ve “Son 

Otoportre” çalışmaları, sanatçının yaşlılık, yalnızlık ve ölüm 

düşüncesiyle yüzleşmesinin izlerini taşır. Cézanne, bu portrelerde 

başın yapısal bütünlüğünü ön plana çıkarırken, yüzün duygusal 

ifadesini neredeyse tamamen nötr hâle getirir. Işık ve gölge 

arasındaki keskin ayrım, yüzü hem biçimsel hem de duygusal olarak 

ikiye böler. Bu ikilik, Lacan’ın “ayna evresi”nde tanımladığı benlik 

ve öteki arasındaki bölünmeyi çağrıştırır. 

Sanat eleştirmeni Rousseau (akt. The Metropolitan Museum 

of Art) bu otoportrelerin “sınırlı bir renk yelpazesi içinde derin bir 

yankı” yarattığını ve Cézanne’ın “renklerin sade gücüyle 

Rembrandt’ı anımsattığını” belirtir. Gerçekten de Cézanne, 

resimlerinde mavi, gri ve kırmızı arasındaki sınırlı kontrastlarla 

ruhsal bir yankı yaratır. Gözlerin boşluğa yönelmiş bakışı, yalnızca 

--192--



bir ifadesizlik değil, aynı zamanda içsel bir çöküşün göstergesidir. 

Bu, Kristeva’nın (1989) “melankolinin dili olmayan bir hüzün 

biçimi” tanımını doğrular niteliktedir. 

Görsel: 3 Paul Cézanne, Bereli Otoportre, 1898-1900, 63 x 50 cm, 

Tuval Üzerine Yağlıboya, Boston Müzesi 

 

Kaynak:https://tr.wikipedia.org/wiki/Dosya:Autoportrait_au_b%C3%A9ret,_par

_Paul_C%C3%A9zanne.jpg 

Roger Fry, Cézanne’ın geç dönem portreleri için “gençliğinin 

ateşli benliğinden, içe kapanmış bir orta yaşlı adama dönüşüm” 

yorumunu yapar. Ancak burada söz konusu olan yalnızca yaş değil, 

ruhsal bir olgunlaşmadır. Cézanne, yüzünü biçimsel bir yapı olarak 

ele alırken, aslında kendi varlığını çözümlemektedir. Resim, 

sanatçının kendi “öteki ben”iyle hesaplaştığı bir alana dönüşür 

Sonuç 

Cézanne’ın otoportrelerinde, melankoli yalnızca bir tema 

olarak değil, resimsel bir yapı ilkesi olarak belirir. Durağanlık, 

simetri, kalın fırça darbeleri ve nötr renk paleti, resimlerdeki ruhsal 

dinginliği ve aynı zamanda bastırılmış duygusal yoğunluğu temsil 
--193--



eder. Bu özellikler, sanatçının içsel çatışmasını görsel dile 

dönüştürür. 

Kristeva’ya (1989) göre melankoli, dilin sustuğu yerde sanat 

aracılığıyla konuşur. Cezanne’ın otoportreleri de bu sessiz dilin 

örnekleridir. Ressam, konuşmaktan ziyade bakar; kendine, imgesine 

ve tuvaline… Ancak bu bakış, kendini tanıma değil, kendiyle 

yüzleşme çabasıdır. Melankolik özne, aynadaki imgesinde 

bulamadığı bütünlüğü, sanat aracılığıyla yeniden kurmaya çalışır. 

Bu anlamda Cezanne’ın otoportreleri, Lacan’cı “ayna”yı 

kıran ama onun yerini alacak yeni bir yüzey yaratır: tuval. Ayna 

geçicidir, imge kaybolur; oysa tuval kalıcıdır. Cezanne’ın resimleri, 

bu kalıcılığın içinde öznenin kırılganlığını muhafaza eder. Resim 

hem bir varoluş hem de bir kayboluş alanıdır. 

Cezanne’ın otoportreleri, yalnızca sanat tarihinin teknik 

açıdan öncü eserleri değil, aynı zamanda modern öznenin ruhsal 

çözümlemesini sunan derin psikanalitik metinler gibidir. Melankoli, 

bu portrelerde bir duygu hâli olmaktan çıkarak bir görme biçimine 

dönüşür. 

Freud’un “yas ve melankoli” tanımıyla başlayan, 

Kristeva’nın “dilsiz hüzün” kavrayışıyla derinleşen bu düşünce hattı, 

Lacan’da “öteki-ben olarak ayna evresi” Cezanne’da görsel bir dile 

bürünür. Sanatçının otoportrelerinde “ben” ve “öteki” arasındaki 

sınırlar bulanıklaşır; sanatçı hem kendisini hem de kendi imgesini 

resmederek varlığını sorgular. Palet, tuval ve ayna arasındaki ilişki, 

melankolinin öznenin, kendini yapısal bir yeniden inşa etme 

çabasına dönüşür. 

Sonuç olarak, Cezanne’ın otoportreleri, modern çağın 

bireysel yalnızlığını, varoluşsal sorgulamasını ve kimlik arayışını 

yansıtan görsel bir melankoli haritasıdır. Bu resimler, sanatın yalnız 

bir estetik alan değil, insan ruhunun karanlık derinliklerini anlamaya 

çalışan bir düşünme biçimi olduğuna da tanıklık eder. 

--194--



 

Kaynakça 

Bakırcıoğlu, R. (2012). Ansiklopedik eğitim ve psikoloji sözlüğü. Anı 

Yayıncılık. S. 1706 

Bell, D. (2014). Melancholia: The Anatomy of Depression. Penguin 

Books. 

Black, W. G. (1857). “Melancholy.” Encyclopaedia Britannica. 

Boer, R.. (2009). The Forgetfulness of Julia Kristeva: Psychoanalysis, 

Marxism and the Taboo of the Mother. Journal for the Study of the Old 

Testament, 33(3), 259–276. doi:10.1177/0309089209102496 

Bowie, M. (1991). Lacan , Fontana Press, Londra. S.23 

Cevizci, A. (1999). Felsefe Sözlüğü. Paradigma Yayınları.s.1060 

Dols, Michael W. (2013).Mecnun: Ortaçağ İslam Toplumunda Deli. 

Didem Gamze Dinç tarafından çevrildi. İstanbul: Pinhan Yayınları,  

Çoban, B. (2005). Özne ve Öteki: Lacan’da Arzu ve Yabancılaşma. 

Freud, S. (2013). Yas ve Melankoli. Metis Yayınları. 

Gallop, J. (1985). Reading lacan. (Ithaca and London: Cornell 

University Press. s. 81. 

Gil, A. C. (2002). Como elaborar projetos de pesquisa (4a ed). São 

Paulo. Ed. Atlas. 

Gök, B. (2017). Modern Toplumda Melankoli ve Yalnızlaşma. 

Gök, M. F. (2017). Resimde melankolik imgeler. Hacettepe 

Üniversitesi. [Yüksek Lisans Tezi]. Güzel Sanatlar Enstitüsü, s.51-59  

Hobson, J. A. (2004). Psychology Dictionary of Mental States. Oxford 

University Press. 

--195--



Kristeva, J. (1989). Black sun: depression and melancholi. trans. Leon 

S. Roudiez (New York: Columbia University Press, 1989), 41–2. 

Kristeva, J. (2009). Melankoli: Kara Güneşin Kadınları. Bağlam 

Yayıncılık. 

Lechte J. (1990). Art, Love, and melancholy. in John Fletcher and 

Andew Benjamin (eds), Abjection, Melancholia and Love: the Work of 

Julia Kristeva, London: Routledge and University of Warwick Centre 

for Research in Philosophy and Literature. 

Lunday, E. (2012). Büyük sanatçıların gizli hayatları. Domingo 

Yayınevi 

Prodanov C. C. & Freitas E. C. (2013). Metodologia do Trabalho 

Científico: Métodos e Técnicas da Pesquisa e do Trabalho Acadêmico. 

In: Pesquisa Científica (2a ed.).  

Ricoeur P. (2012). Hafıza, Tarih, Unutuş. (Çev. M. Emin Özcan). 

İstanbul: Metis, s. 505 

Uçar, M. (2019). “Narkissos Mitinin Görsel Sanatlara Yansıması”, 

Süleyman Demirel Üniversitesi, ART-E Güzel Sanatlar Fakültesi Sanat 

Dergisi, Cilt:12, Sayı:23, 271-288 

Schapiro, M. Paul Cezanne, third edition (New York: Harry N. Abrams, 

1965), p. 56. 

Steiner, R. (1997). Schiele. (Çev: Ahu Antmen). İstanbul: ABC 

Kitabevi. 

Teber, S (1997). Melankoli. İstanbul: Say Yayınları, s14 

Türkçarpar, H. (2004), Melankoli Depresyon Klinik Psikiyatri Ek,20-

31 

Ümer, E. (2018). Lacancı bakış kavramı ve imgenin bakışı. Ordu 

Üniversitesi, Güzel Sanatlar Fakültesi, Resim Bölümü. Yıldız Journal 

Of Art And Desıng. Volume: 5, Issue: 2, pp 47-66. 

--196--



SANAT TARİHİNDE “DEHA” MİTİNİN 

YAPISÖKÜMÜ: VASARI’DEN NOCHLIN’E 

KURUMSAL ENGELLER VE TOPLUMSAL İNŞA 

1. FATİH BAŞBUĞ1 

2. ZUHAL BAŞBUĞ2 

Giriş 

 

Sanat tarihi disiplini, uzun bir süre boyunca “büyük sanatçıların” ve 

onların “eşsiz dehalarının” kronolojik bir anlatısı olarak 

kurgulanmıştır. Bu kurgunun temelinde, sanat eserinin toplumsal 

koşullardan bağımsız, tanrısal bir ilhamla ortaya çıkan özerk bir 

nesne olduğu inancı yatmaktadır (Antmen, 2014, s. 14). Oysa güncel 

sosyolojik ve feminist eleştiriler, sanatın sadece bireysel bir yaratım 

değil, aynı zamanda belirli toplumsal kurumlar, eğitim 

mekanizmaları ve ideolojik inşalar tarafından belirlenen bir süreç 

olduğunu ortaya koymaktadır (Zolberg, 2013, s. 57). Gombrich’in 

“Aslında sanat diye bir şey yoktur, sadece sanatçılar vardır” ifadesi 

(Kuban, 2003, s. 168), sanatı bireyin ruhundan çıkan bir enerji olarak 

tanımlarken, aslında bu bireylerin nasıl “sanatçı” olarak inşa edildiği 

sorusunu sormayı gerekli kılmaktadır. Giorgio Vasari ile başlayan 

“ilahi sanatçı” miti, Linda Nochlin ve Pierre Bourdieu gibi 

düşünürlerin yaklaşımlarıyla, farklı bir hal almış, bu mitin 

arkasındaki kurumsal engeller ve toplumsal iktidar ilişkileri 

yapısöküm kavramı özelinde kavramsal bir perspektif sunmuştur.  

 

 
1 Prof. Dr., Akdeniz Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi, Resim Bölümü, Orcid: 

0000-0001-7600-273X  
2 Doç. Dr., Akdeniz Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi, Temel Eğitim Bölümü 

Orcid: 0000-0001-6856-0432 

BÖLÜM 8

--197--



Sanatçı kimliğinin rasyonel bir özneden ziyade, mistik bir figür 

olarak kurgulanması süreci, Giorgio Vasari’nin Sanatçıların Hayat 

Hikayeleri (1550) adlı eseriyle kristalleşmiştir. Vasari, sanatçıları 

sadece zanaat icra eden kişiler olarak değil, “ilahi bir lütuf” (il 

divino) ile donatılmış seçkin varlıklar olarak betimlemiştir. Bu 

anlatı, 19. yüzyıl Romantizmi ile doruk noktasına ulaşarak, 

sanatçının toplumun üstünde, acı çeken ve kural tanımayan bir figür 

olduğu inancını pekiştirmiştir. Ancak bu “yaratıcı deha” retoriği, 

sanatın icrasını mümkün kılan habitusu (Bakçay Çolak, 2015, s. 10) 

ve ekonomik sermayeyi, çıraklık sistemlerini akademiye erişim 

imkanlarını görünmez kılmıştır. Sanatçı kimliğinin tarihsel inşası, 

rasyonel bir mesleki gelişimden ziyade, sanatçının toplumsal 

statüsünün zanaat (tekhne) düzeyinden entelektüel ve mitsel bir 

düzleme yükseltilmesiyle mümkün olabilmiştir. Bu sürecin 

temelleri, Antik Yunan’dan itibaren atılmaya başlanmış olsa da esas 

kurumsal ve anlatısal dönüşüm, Rönesansla birlikte gerçekleşmiştir. 

Sanatçı mitinin temellerinin ortaya çıkmasında büyük pay sahibi 

olan Vasari, kendi döneminin sanatçılarını adeta tanıtıcı bir rol 

üstlenerek sanat tarihinin ilgisine sunmuştur.  

 

Sanatçı Mitinin Temelleri ve Giorgio Vasari  

Modern anlamda sanatçı biyografisi geleneğinin başlangıcı sayılan 

16. yüzyıl, Rönesans’ın yüksek kültürüne paralel şekilde ilerleme 

kaydetmiştir. Giorgio Vasari’nin Yaşam Öyküleri adlı eseriyle 

başlayan biyografi yazma geleneği (Antmen, 2014, s. 162), 

Rönesans sanatçılarını tanıma fırsatı açısından son derece önemli bir 

gelişmedir. Vasari sanatı, Ortaçağ’ın kabalığından kurtarıp kendi 

döneminde kusursuzluğa ulaştıran bir çizgisellik kurgulamıştır 

(Vasari, 2013, s. 14). Bu anlatıda sanatçı, sıradan bir zanaatkâr değil, 

Tanrı tarafından bahşedilmiş özel yeteneklere sahip bir figürdür 

(Kris, & Kurz, 2013, s. 60). Rönesansla birlikte toplumsal bir figür 

olarak insanın mesleki kimliğinde, dünyanın önemini yaşamsal 

açıdan yüceltecek biçimde değişiklik meydana gelmiştir (Baynes, 

2008, s. 195). Bu değişikliği hazırlayan sebeplerden birisi görkemi 

ve gösterişli yapısıyla Aziz Petrus Bazilikası’dır. Katolik dünyasının 

en önemli inanç mabedlerinden biri olan bu yapıda parayla günah 

--198--



çıkarma 1500’lü yıllarda doruğa çıkmış, görev başına gelen her 

papa, kendi adını yaptırdığı eşsiz sanat yapıtlarıyla sonsuzlaştırma 

gayreti içine girmiştir (Gombrich, 2009, s. 236). Böylece çıkar 

çatışmasına dönüşen dinsel dürtüler, dünyevi mekâna indirgenerek 

manevi gücünü sorgulatır biçimde yeniden tasvir etmiştir. Düşünen 

özne, kiliseyle düştüğü görüş ayrılığına, farklı kavramlar üzerinden 

yüklendikçe, orta çağın kırsal insanıyla arasındaki farkı yeniden 

tanımlama sürecine gitmiştir.  

 

Vasari’nin kurguladığı en etkili motiflerden biri, dehanın sosyal 

koşullardan bağımsız olarak inancı pekiştiren “çoban çocuk” 

efsanesi, Giotto gibi ustaların, hiçbir eğitim almadan doğada hayvan 

resimleri çizerken bir usta tarafından keşfedildikleri anlatısı, sanatsal 

yeteneğin doğuştan gelen, gizemli bir güç olduğu fikrini 

meşrulaştırmıştır. Bu süreçte sanatçı, “divino artista” (ilahi sanatçı) 

mertebesine yükseltilerek toplumsal yapının dışına yerleştirilmiştir 

(Antmen, 2014, s. 14, 34, 69, 134). Kris ve Kurz’un belirttiği üzere, 

bu tür biyografik motifler aslında tarihsel gerçeklerden ziyade, 

sanatçının çevresini saran bir “aura” yaratma işlevi gören mitsel 

kurgulardır (Kris, & Kurz, 2013, s. 117). Bu mitsel kurgulardan 

birisi de Delacroix’tir. Cezanne Delacroix’in “Cezayirli Kadınlar 

Dairelerinde” isimli tablosuna bakarken, “Hepimiz şu Delacroix 

denen adamın içindeyiz işte!.. Her şey bir bütünün parçası olarak 

işlenmiş” diyerek Delacroix’in Rönesans’a özgü insan kavramını en 

güzel biçimde yansıtan son örneklerden biri olduğuna işaret etmiştir 

(Fischer, 2012, s. 93). Resimsel ilginin Rönesans’dan uzunca yıllar 

sonra insandan doğaya sıçramasının kaynağını Hauser, doğa 

bilimlerinin gelişmesine ve insanlıktan uzaklaşan felsefeye 

bağlamıştır. Hauser’e göre John Constable, bu ortamda salt doğayı 

sorgulayan ve betimleyen ilk manzara ressamıdır. Delacroix ise 

öykücü ressam olarak kalmış (Hauser, 1984, s. 196) ve romantiklerin 

zirvesine yerleşmiştir.  

 

 

 

 

--199--



Görsel 1: Eugène Delacroix, Cezayirli Kadınlar Dairelerinde, 

1834, 180x229 cm, tüyb, Louvre Müzesi.  

 
Kaynak:https://www.louvre.fr/en/exhibitions-and-events/exhibitions/delacroix-

1798-1863 (Erişim tarihi: 13.10.2025).  

 

Doğayı farklı algılama biçimleri, zamanla yerini gerçeküstü 

konulara bırakmış ve burada da sanatçılar, kendi doğa görünümlerini 

yaratma sürecine girmişlerdir. Bu anlamda gerçeküstücülüğün en 

önemli temsilcileri arasında gösterilen Salvador Dali, Andre 

Breton’u babası gibi görmüş, Nietzche’yi adeta sanat ve yaşam 

felsefesinin üzerine konumlandırmıştır. Dali, Zerdüşt’ü okuduktan 

sonra fiziki görünümünde bile (saçlarını uzatmış, favorilerini 

dudaklarının kenarına kadar bırakmış) değişiklikler yaptığından söz 

etmektedir. Sanatı böylesine tutkuyla icra eden Dali, Nietzche’yi 

öyle özümsemiş ki eserlerine taşıdığı ahlak dışı konuları nedeniyle 

Barselona’daki sonbahar sergisine kabul edilmemiştir. Bunun 

üzerine Nobel Ödülü sahibi Juan Ramon Jimenez’e yazdığı hakaret 

içeren mektubundan dolayı hapis yatmıştır (Dali, 1991, s. 15).  

Dali’nin Nietzscheci felsefeyi içselleştirmesi, yalnızca kişisel bir 

hayranlık ya da fiziksel bir imaj değişikliği olarak kalmamış, 

--200--



sanatçının “üstinsan” (Übermensch) kavramını sanat pratiğine 

uyarlamasına zemin hazırlamıştır. Bu bağlamda, toplumsal ahlak 

normlarına ve akademik sanat geleneğine karşı sergilediği uzlaşmaz 

tavır, onun sürrealist metodolojisinin gelişiminde kritik bir rol 

oynamıştır. Sanatçının geleneksel sergi yapılarına kabul edilmemesi 

ve hukuksal yaptırımlarla karşılaşması, onun sanatsal üretimini 

“provokatif bir eylem” olarak konumlandırmasına yol açmıştır. Dali, 

bu dönemden itibaren Andre Breton’un kuramsallaştırdığı sürrealist 

ilkeleri kendi özgün yöntemi olan “Paranoik-Eleştirel Yöntem” ile 

derinleştirmiştir. Dali’nin bu bireysel ve felsefi radikalleşmesi, sanat 

tarihindeki “deha” kültü ve kurumlarla olan çatışması bağlamında 

ele alındığında, feminist sanat tarihçisi Linda Nochlin’in eleştirel 

çerçevesiyle önemli bir kesişim noktası sunmuştur. 

Dali’nin kurumsal yapılara (sergiler, akademiler ve edebi 

otoriteler) karşı sergilediği bu uzlaşmaz tavır ve “aykırı deha” 

imgesi, sanat tarihindeki yerleşik kanonların nasıl inşa edildiğine 

dair metodolojik bir tartışmayı da beraberinde getirmiştir. Nitekim 

Linda Nochlin, 1971 tarihli çığır açan makalesi “Neden Hiç Büyük 

Kadın Sanatçı Yok?” (Why Have There Been No Great Women 

Artists?) bünyesinde, sanat tarihindeki “deha” kavramının toplumsal 

ve kurumsal imtiyazlarla nasıl şekillendiğini sorgulamıştır. Dali 

örneğinde görülen; sanatçının felsefi bir derinlikle (Nietzscheci 

üstinsan ideali) kendi kimliğini inşa etmesi ve bu uğurda toplumsal 

normları (ahlak ve hukuk) ihlal edebilme özgürlüğü, Nochlin’in 

eleştirdiği “erkek deha” mitinin tipik bir tezahürü olmuştur. 

Nochlin’e göre, Dali’nin yaşadığı hapis süreci veya sergilerden 

dışlanması gibi olaylar, onun sanatsal mitolojisini besleyen ve onu 

“lanetli/dahi sanatçı” mertebesine yükselten birer anlatı unsuru 

olarak işlev görmüştür. Ancak Nochlin, bu tür bir “bireysel 

kahramanlık” anlatısının, sanatın üretimini belirleyen asıl yapısal 

koşulları gizlediğini savunmuştur.  Dali’nin doğayı ve gerçekliği 

kendi öznelliğiyle yeniden kurgulama süreci, Linda Nochlin’in 

--201--



belirttiği gibi, sadece bireysel bir yetenek sergilemesi değil; aynı 

zamanda sanat tarihindeki “büyük sanatçı” anlatısının erkek egemen 

ve kurumsal kodlarla nasıl uyumlu bir şekilde inşa edildiğinin somut 

bir göstergesidir. Dali’nin radikalliği, sanatın toplumsal 

bağlamından koparılamayacağını ve “deha”nın ancak belirli güç 

ilişkileri içerisinde bir anlam kazandığını bir kez daha teyit 

etmektedir. 

 

Görsel 2: Salvador Dali, Belleğin Kalıcılığı, 1931, 24x33 cm, tüyb, 

New York Moma Müzesi.  

 
Kaynak: (Anonim, 2001, s. 99). 

 

 

 

 

 

--202--



Kurumsal Engeller ve Linda Nochlin’in Eleştirisi 

1971 yılında Linda Nochlin, feminist eleştirileriyle, 

Vasari’den beri süregelen bu “deha” anlayışını radikal bir biçimde 

sorgulamıştır. Nochlin’e göre sorun, kadınların yeteneksizliği değil, 

sanatsal üretimin gerçekleştiği kurumsal yapının erkek-merkezli 

doğasıdır. Sanat, üstün güçlerle donanmış bir bireyin özerk etkinliği 

olmamalıdır. Aksine sanat akademileri, himaye sistemleri ve eğitim 

olanakları gibi tanımlanabilir toplumsal kurumların dolayımından 

geçen bir sürece hizmet etmelidir (Antmen, 2014, s. 10). Nochlin, 

sanatsal üretimi bireysel yeteneğin doğal ve kendiliğinden bir 

dışavurumu olarak gören romantik deha mitini reddederek “büyük 

sanatçı” imajının yalnızca erkekler için söylenmiş anlamına karşı 

çıkmaktadır. Dolayısıyla mesele, kadınların sanatsal kapasitesinin 

eksikliği değil, bu kapasitenin gelişmesine olanak tanımayan yapısal 

engellere takılmıştır. Sanatın üretim koşulları sorgulanmadan, 

sanatsal değerin eşit dağılımının yapılamayacağını ileri sürmüştür.  

Bu engellerin en somutu, 19. yüzyıla kadar kadın sanatçıların 

çıplak modelden çalışma izninin olmamasıdır. Tarih resmi gibi 

“yüksek sanat” dalları için zorunlu olan anatomi eğitimi, edep 

kuralları gerekçe gösterilerek kadınlara kapatılmış; bu durum 

kadınları otomatik olarak “ikinci sınıf” sayılan manzara ve aile 

resimlerine itmiştir. Nochlin, dehanın altın yumurtlayan bir tavuk 

gibi her koşulda ortaya çıkacağı fikrini reddetmiş, eğer kurumsal ve 

eğitimsel altyapı yoksa, dehanın gelişmesinin mümkün 

olamayacağını ileri sürmüştür (Antmen, 2014, s. 137, 140, 194). 

Nochlin’in yaklaşımı, başarının kişisel yetenekle değil, bireyin 

sosyal çevre (habitus) içindeki konumuyla doğrudan ilişkili 

olduğunu kanıtlamıştır. Habitus kavramının geliştiricisi 

konumundaki Bourdieu’ya göre habitus kavramı, sanatı ne yalnızca 

bireysel dehanın ürünü ne de tamamen mekanik bir toplumsal 

yansıma olarak ele almaktadır. Aksine sanat, tarihsel olarak oluşmuş 

eğilimlerin (habitus), kurumsal yapıların (alan) ve sahip olunan 

--203--



kaynakların (sermaye) etkileşimi içinde anlam kazanan bir pratik 

olarak değerlendirilmelidir. Bu yaklaşım, sanatsal değerin nasıl 

üretildiğini ve kimin sanatçı, kimin izleyici olabildiğini açıklamada 

güçlü bir eleştirel yapı ortaya koymuştur. Bu yapı aynı zamanda 

toplumsal inşanın merkezine yerleştirilerek, kendine has beğeni 

düzeylerine sahip sınıfsal farklılıklara yansıyan estetik değer olarak 

belirmiştir.  

Toplumsal İnşa ve Pierre Bourdieu’nün “Sanat Alanı” 

Sosyal bilimcinin nesnesine olan ilgisi ve nesnesiyle olan 

ilişkisine getirdiği düşünümsel analiz ilkesiyle sosyoloji yapma 

tarzını benimseyen (Bourdieu, 2021, s. 15) ve sanatın toplumsal 

inşası meselesini daha geniş bir zemine oturtan Pierre Bourdieu, 

deha kavramının aslında bir “illusio” (kolektif inanç) olduğunu 

savunmaktadır. Bourdieu’ye göre sanat eseri, sadece sanatçı 

tarafından değil, onu onaylayan eleştirmenler, sergileyen müzeler ve 

değer biçen piyasa aktörleri tarafından ortaklaşa üretilmektedir 

(Bourdieu, 1999, s. 440, 551, 552, 553). Bourdieu süreci daha geniş 

bir sosyolojik zemine taşımıştır. Ona göre sanat alanı (field), tarafsız 

bir estetik zemin değil, iktidar mücadelesinin yaşandığı bir “rekabet 

alanı”dır. Bireyin aileden ve eğitimden aldığı estetik beğeni 

kapasitesi, ona sanat dünyasında “doğal” bir üstünlük sağlamaktadır. 

Ancak burada Bourdieu’nun bu estetik beğeni tarzını sınıfsal 

kategorilere ayırarak farklı biçimlerde telaffuz etmesi, sanatın 

alımlama farkının sosyo-ekonomik durumlarla bağlantısını ortaya 

koyması açısından önemlidir. Bourdieu’ya göre Burjuvazinin saf 

estetik algısı, biçimi önceleyerek içerikle ilgilenmemektedir. Küçük 

Burjuvazi olarak tanımladığı orta sınıfta durum, kültürel iyi niyet 

tanımıyla ortaya konmaktadır. Halk sınıfı olarak nitelendirilen işçi 

sınıfında, içeriğe ve işlevselliğe odaklanma söz konusudur. Sanat ile 

yaşam arasında süreklilik esas olmalıdır. Ekonomiyle sanat ilişkisi 

arasında doğrudan bir bağ kurarak olaya yaklaşan Bourdieu, kültürel 

--204--



sermaye kavramını ortaya atarak, sanatın yaşam kültürüyle olan 

diyaloğu üzerinden tartışmayı sürdürmüştür.   

 

Görsel 3: Cesar Baldaccini, Compression, 1970, 51x51x122 cm, 

karışık teknik, Özel Koleksiyon.  

 
Kaynak: (Anonim, 2001, s. 83). 

 

Bourdieu’nün kültürel sermaye kavramı, sanat zevkinin 

doğuştan gelmediğini, aile ve eğitim yoluyla edinilen bir yeti 

olduğunu ileri sürmektedir (Burke, 2009, s. 83, Bourdieu, & Darbel 

2011, s. 37). Müze ziyaretçileri üzerine yaptığı araştırmalar, sanatın 

herkese açık olduğu iddiasının sınıfsal bir ayrımı (distinction) nasıl 

gizlediğini ortaya koymuştur (Burke, 2009, s. 83). Bir sanat eserine 

doğallıkla hayranlık duymak, aslında o eserin kodlarını (şifrelerini) 

çözebilecek bir kültürel sermayeye sahip olmayı gerektirmektedir 

(Bourdieu, & Darbel 2011, s. 62). Bu anlamda, sanat akademileri ve 

müzeler, neyin “iyi sanat” olduğuna dair kurallar koyarak (nomos) 

bir iktidar alanı yaratmışlardır (Bourdieu, 1999, s. 353). İyi sanat, 

ilahi sanatçı gibi kavramlar, bu alanın en önemli parçalarını 

--205--



oluşturmuşlardır. “İlahi sanatçı” mitinin yapısökümü, sanat eserini 

estetik bir nesne olmanın ötesinde, toplumsal güç ilişkilerinin birer 

“kaydı” olarak ortaya koymuştur. Vasari’nin kurguladığı o tanrısal 

deha imgesi, Nochlin’in kurumsal eleştirisi ve Bourdieu’nun 

sermaye çözümlemeleriyle birleştiğinde, sanat tarihinin aslında bir 

“ayrıcalıklar tarihi” olduğu gerçeği gün yüzüne çıkmaktadır. 

Eleştirel bir sanat tarihi yazımı, bu nedenle, dehanın parıltısı altında 

gizlenen toplumsal asimetrileri deşifre etmekle yükümlü olmuştur. 

“İlahi sanatçı” mitinin yapısökümü, sadece bireysel biyografilerin 

gerçekliğini sorgulamakla kalmaz; aynı zamanda bu mitsel 

anlatıların üzerine inşa edildiği kanonun (meşru sanat eserleri ve 

sanatçılar listesi) ideolojik yapısını da temelinden sarsmıştır. Kanon, 

tarafsız bir “en iyiler” listesi olmaktan ziyade, belirli bir kültürel 

hegemonyanın değerlerini evrenselleştirerek muhafaza eden bir sınır 

koruyucu durumuna evrilmiştir.  

 

Kanonun Yapısökümü ve Alternatif Bakışlar 

Feminist sanat tarihçileri (Pollock, Parker vb.), meselenin 

sadece kadınları tarih kitaplarına eklemek değil, bizzat sanat tarihi 

kanonunun yapısını değiştirmek olduğunu vurgularlar. Kanon, belirli 

bir sınıfın, ırkın ve cinsiyetin (beyaz, üst sınıf erkek) değerlerini 

evrensel gibi sunan bir mekanizmadır (Antmen, 2014, s. 170-194).  

Bu noktada kanonun yapısökümü, sanat tarihini statik bir başarılar 

listesi olmaktan çıkarıp bir iktidar ve temsil mücadelesi alanı olarak 

yeniden tanımlamıştır. Geleneksel kanon, sanatın gelişimini 

doğrusal ve evrensel bir ilerleme olarak kurgularken, bu ilerlemenin 

dışında kalan tüm üretimleri (el sanatları, dokuma, anonim eserler 

veya Batı dışı pratikler) “zanaat" ya da “etnografik nesne” 

kategorisine iterek değersizleştirmiştir. Pollock ve Parker’ın 

savunduğu üzere, sanat tarihini “radikalleştirmek” için sadece 

dışlananları listeye dahil etmek yeterli değildir. Çünkü mevcut liste 

--206--



zaten bu dışlamayı yapan kriterler üzerine inşa edilmiştir. Bu 

bütüncül bakış açısı, sanat tarihini sadece bir “üretimler toplamı” 

olmaktan çıkarıp, aynı zamanda bir “dışlama ve içerme” 

mekanizması olarak yeniden tanımlamayı gerektirmiştir.   

Sanat tarihi disiplininin sarsılmaz bir kale gibi sunduğu 

kanon, aslında ideolojik bir inşadır. Griselda Pollock ve Rozsika 

Parker gibi kuramcılar, Old Mistresses: Women, Art and Ideology 

(1981) adlı eserlerinde, kadın sanatçıların tarihten basitçe 

“silinmediğini”, aksine sanatın tanımlanma biçimi nedeniyle 

sistemin dışına itildiğini savunmuşlardır. Sanatın “erkeksi bir 

yaratıcılık” ile özdeşleştirildiği düzende, kadınların sanatı zorunlu 

olarak “ikincil”, “dekoratif” veya “duygusal” kategorilere 

hapsedilmiştir. Pollock’un modernite çözümlemelerinde belirttiği 

gibi, 19. yüzyıl Paris’inde erkek sanatçılar kafeler, barlar ve genel 

evler gibi “kamusal” alanlarda özgürce dolaşarak modern yaşamın 

epik anlatısını kurarken, Mary Cassatt veya Berthe Morisot gibi 

kadın sanatçılar, toplumsal konumları gereği evsel mekanların 

sınırları içine hapsedilmişlerdir. Dolayısıyla, bu kadınların 

resimlerindeki balkonlar, çocuk odaları veya tiyatro locaları, kadınsı 

bir tercihin değil, toplumsal mekânın cinsiyetlendirilmiş yapısının 

birer yansımasını oluşturmaktadır (Zolberg, 2013, s. 116). Bu 

yaklaşım, sanatçıyı bir tanrı-yaratıcı olarak değil, kendi tarihsel ve 

toplumsal koşulları içinde anlam üreten bir “kültür üreticisi” olarak 

konumlandırmıştır (Bourdieu, 1999, s. 443). Bourdieu’nun “alan” 

kuramıyla birleştiğinde daha net bir manzara sunması, sanatçıyı 

toplumsal koşullardan azade bir “tanrı-yaratıcı” olarak gören 

romantik anlayışın çöktüğünün ifadesini oluşturmaktadır. Aslında 

sanatçının içinde bulunduğu sınıfın ve cinsiyetin getirdiği avantajları 

“doğal bir yetenek” gibi pazarlayan ortamın ta kendisidir. 

Bourdieu’nun ifadesiyle sanatçı, aslında bir “kültür üreticisi”dir ve 

üretimi, sahip olduğu ekonomik, sosyal ve kültürel sermaye ile 

sınırlıdır. Bu bağlamda, sanat eserini estetik bir nesne olmanın 

--207--



ötesinde, bu sermaye türlerinin birer “kaydı” olarak okumak 

gerekmektedir. Kanonun yapısökümü, tam da bu noktada, “büyük 

sanatçı” imgesinin arkasındaki sınıfsal ve cinsiyetçi sermaye 

dağılımını deşifre etmektedir.  

 

SONUÇ 

Sanat tarihinde deha mitinin yapısökümü, başarının bir 

mucize değil, kurumsal izinlerin ve toplumsal sermayenin bir sonucu 

olduğunu göstermektedir. Vasari’nin başlattığı biyografik efsaneler, 

sanatçıyı kutsallaştırarak onun arkasındaki iktidar mekanizmalarını 

görünmez kılmıştır (Bourdieu, 1999, s. 354). Ancak Nochlin’in 

kurumsal eleştirisi ve Bourdieu’nün alan kuramı, sanatın nasıl bir 

toplumsal inşa olduğunu ve büyüklüğün kimler tarafından, kimler 

için tanımlandığına işaret etmiştir. Gerçek bir demokratikleşme, 

sadece dışlanan grupların kanona eklenmesiyle değil, dehanın ve 

sanatsal değerin mistik temellerinin sorgulanıp eğitim kurumlarının 

herkese açık hale getirilmesiyle mümkün olduğunu anlatma gayreti 

içinde olmuştur (Antmen, 2014, s. 83-157). Sanatı sistematik bir 

olgu olarak değerlendiren Walter Benjamin’e göre bir sistemden 

tamamen farklı olan şey, sistemin ruhudur (Benjamin, 2012, s. 94). 

Sistemin ruhu, sanat tarihi disiplininin geleneksel inşasını 

temellendiren Giorgio Vasari’den bu yana süregelen “ilahi sanatçı” 

ve “özerk deha” mitleri üzerinde yükselmiştir. Bu çalışma boyunca 

incelendiği üzere, sanatçı kimliğinin mitsel bir aura ile 

sarmalanması, sanat eserini toplumsal, ekonomik ve kurumsal 

bağlamından kopararak onu metafizik bir düzleme hapsetmiştir. 

Ancak modern eleştirel kuramlar, özellikle de feminist ve sosyolojik 

perspektifler, bu “yüce sanatçı” imgesinin ardındaki yapısal 

asimetrileri ve ideolojik bariyerleri gün yüzüne çıkarmıştır. 

Gombrich’in “sanat yoktur, sanatçılar vardır” önermesi, bireysel 

edimin önemine vurgu yapsa da, bu çalışmanın odaklandığı 

--208--



yapısökümcü yaklaşım, “sanatçı” olarak tanımlanan öznenin bizzat 

toplumsal bir üretim olduğuna işaret etmektedir.  

Linda Nochlin’in metodolojik eleştirisi, sanat tarihindeki 

“büyük sanatçı” eksikliğini bireysel yetenek üzerinden değil, 

kurumsal erişilebilirlik üzerinden okunması gerekliliğini 

göstermiştir. Kadın sanatçıların yüzyıllar boyunca anatomi 

eğitiminden, çıplak modelden çizim yapma olanağından ve akademi 

üyeliklerinden mahrum bırakılması, “deha” kavramının aslında nasıl 

bir toplumsal cinsiyet imtiyazı üzerine inşa edildiğini 

belgelemektedir. Nochlin’in vurguladığı gibi, sanatsal başarı 

tesadüfi bir ilhamın değil, disiplinli bir eğitimin ve bu eğitime erişim 

sağlayan güç mekanizmalarının sonucudur. Dolayısıyla, sanat 

tarihinde kadının yokluğu bir kader değil, bilinçli bir kurumsal 

dışlamanın ürünü konumundadır. Pierre Bourdieu’nün “sanat alanı” 

ve “kültürel sermaye” kavramları ise meseleyi sınıfsal bir boyuta 

taşımaktadır. Sanat eserinin değerinin sadece estetik nitelikleriyle 

değil, galeriler, müzeler, eleştirmenler ve piyasa aktörleri arasındaki 

karmaşık ilişkiler ağıyla belirlendiği gerçeği, sanatın özerklik 

iddiasını sarsmaktadır. Bourdieu’nün analizleri, estetik beğeninin 

“doğuştan gelen bir zevk” olmadığını, aksine aile ve eğitim yoluyla 

edinilen bir sermaye türü olduğunu ortaya koymuştur. Bu bağlamda, 

Salvador Dali gibi “aykırı” figürlerin bile aslında bu alanın 

meşruiyet sınırlarını zorlayarak, Nietzscheci felsefe gibi entelektüel 

sermaye unsurlarını kullanarak kendi mitsel konumlarını inşa 

ettikleri görülmektedir. Dali’nin kurumsal sergilere kabul 

edilmemesi veya hapis yatması gibi olaylar, onun “lanetli deha” 

imgesini besleyen ve sanatsal sermayesini artıran birer anlatı öğesine 

dönüşmüştür. 

Sanat tarihinin yeniden okunması, sadece unutulmuş 

isimlerin kanona eklenmesiyle değil, kanonun kendisinin nasıl bir 

dışlama mekanizması olarak işlediğinin anlaşılmasıyla mümkündür. 

Griselda Pollock ve diğer feminist kuramcıların belirttiği gibi, 

--209--



sanatçı bir “tanrı-yaratıcı” değil, toplumsal olarak belirlenmiş bir 

“kültür üreticisi”dir. Mekânın, sınıfın ve toplumsal cinsiyetin 

sınırları, sanatçının fırça darbelerini ve doğayı algılama biçimini 

doğrudan şekillendirmektedir. Gelecekteki sanat tarihi çalışmaları, 

dehanın parıltılı ama kör edici ışığından uzaklaşarak, sanat üretimini 

mümkün kılan kolektif süreçleri, kurumsal yapıları ve sembolik 

iktidar ilişkilerini incelemeye devam etmelidir. Sanatın toplumsal bir 

inşâ olduğu gerçeğini kabul etmek, sanatı değersizleştirmemektedir. 

Aksine onu insan deneyiminin, mücadelesinin ve direncinin bir 

parçası olarak daha gerçekçi bir zemine oturmaktadır. Deha mitinin 

yapısökümü, sadece geçmişi daha doğru anlamamızı sağlamakla 

kalmayacak, aynı zamanda bugünün sanat dünyasındaki 

eşitsizliklerle yüzleşmek için de gerekli olan entelektüel araçları 

sunacaktır. 

 

 

 

 

 

 

--210--



Kaynakça 

Anonim, (2001). The 20th Century Artbook. Phaedon Press.  

Antmen, A. (Ed.). (2008). Sanat ve Cinsiyet: Sanat Tarihinin 

Feminist Eleştirisi. İletişim Yayınları. 

Bakçay Çolak, E. (2015). Sanat Eğitiminde Toplumsal Eşitsizliğin 

Yeniden Üretimi. Sanat-Tasarım Dergisi, Sayı: 6, s. 7-16.  

Baynes, K. (2008). Toplumda Sanat (Y. Atılgan, Çev.). Yapı Kredi 

Yayınları. 

Benjamin, W. (2012). Sanatta ve Edebiyatta Eleştiri Alman 

Romantizminde Sanat Eleştirisi Kavramı, İletişim Yayınları.  

Bourdieu, P. (1999). Sanatın Kuralları: Yazınsal Alanın Oluşumu ve 

Yapısı (N. K. Sevil, Çev.). Yapı Kredi Yayınları. 

Bourdieu, P., & Darbel, A. (2011). Sanat Sevdası: Avrupa Sanat 

Müzeleri ve Ziyaretçi Kitlesi. (S. Canbolat, Çev.). Metis Yayınları. 

Bourdieu, P. (2021). Ayrım Beğeni Yargısının Toplumsal Eleştirisi 

(D. Fırat, G. Berkkurt, Çev.). Nika Yayınevi. 

Burke, P. (2009). Kültür Tarihi (M. Tunçay, Çev.). İstanbul Bilgi 

Üniversitesi Yayınları. 

Dali, S. (1991). Salvador Dali Bir Dahinin Güncesi (S. Aközlü, 

Çev.). Ara Yayıncılık.  

Fischer, E. (2012). Sanatın Gerekliliği (C. Çapan, Çev.). Sözcükler 

Yayınları. 

Gombrich, E. H. (2009). Genç Okurlar İçin Kısa Bir Dünya Tarihi. 

(A. Mumcu, Çev.) İnkılap Kitabevi.                   

Hauser, A. (1984). Sanatın Toplumsal Tarihi. Remzi Kitabevi.  

Kris, E., & Kurz, O. (2013). Sanatçı İmgesinin Oluşumu: Efsane, 

Mit ve Büyü (S. Gürresi, Çev.). İthaki Yayınları. 

Kuban, D. (2003). Divriği Mucizesi. Yapı Kredi Yayınları.   

Vasari, G. (2013). Sanatçıların Hayat Hikayeleri (E. Gökteke, Çev.). 

Sel Yayıncılık. 

Zolberg, V. L. (2013). Bir Sanat Sosyolojisi Oluşturmak. Boğaziçi 

Üniversitesi Yayınları. 

 

--211--



GÜNÜMÜZ HEYKEL SANATINDA HAZIR 

NESNENİN BİRİM TEKRARI OLARAK 

KULLANILMASI 

 

FUNDA ÇETGİN 1 

 

Giriş 

 

  “Sanat diye bir şey yoktur, yalnızca sanatçılar vardır.” 

Gombrich 

 

Bu çalışma, heykelin geleneksel sınırları nasıl aştığını ve 

hem fiziksel hem de sosyal boyutlarla etkileşime giren çeşitli bir 

sanatsal ifade biçimine nasıl dönüştüğünü hazır nesne-ready made 

üzerinden incelemektedir. Geleneksel malzeme ve tekniklerden 

modernist kırılmalara ve kavramsal sanata doğru bir yolculuğu 

izleyen bu çalışma, soyutlamaya geçiş, hazır nesnenin rolü ve 

                                                 
1 Öğretmen, Millî Eğitim Bakanlığı, Orcid: 0000-0001-5394-6308 

BÖLÜM 9

--212--



mekâna özgülüğün etkisi de dâhil olmak üzere önemli dönüm 

noktalarını ele almaktadır. 

Marcel Duchamp'ın hazır nesneyi ortaya koymasından bu 

yana, seri üretim nesneler modern ve çağdaş sanatta kilit bir rol 

oynamıştır. Kavramsal sanatın estetiği yeniden konumlandırma ve 

yeniden tanımlama yöntemlerinden etkilenen birçok sanatçı, 

nesnelerin belirli kültürel bağlamlardaki ilişkileri nasıl aracılık 

ettiğini keşfetmek için hazır nesneyi bir araç olarak kullanmıştır. 

Hazır nesne ile oluşturulan eserlerin estetiksel değerlerinin ötesinde 

yansıttığı düşünce ve eleştirinin üzerinde bir okuma yapan bu 

çalışmada farklı anlatım biçimleri ile hazır nesnenin bir birim olarak 

tekrarı ile oluşturulan eserler ele alınmıştır.  

 

Hazır Nesnenin Birim Tekrarı Olarak Kullanımı 

Hazır nesnelerin tekrarı, Marcel Duchamp’ın hazır nesneyi 

kullanımından yola çıkarak, sıradan nesnelerin sanatsal bağlama 

taşınmasıyla başlar. Bu nesneler, sanatçının seçimi ve 

yerleştirmesiyle yeni bir anlam kazanır; tekrar ise hem üretim 

sürecinin hem de toplumsal eleştirinin bir parçası olur. Kavramsal 

ifade öne çıkarak nesnenin kendisi arka planda bırakılmıştır. 

Sanatçılar, hazır nesne kullanmayı seçerek biçimin ötesinde derin bir 

eleştirinin olduklarını göstermiştir. Kullanılan malzemenin hazır 

nesne oluşu kendi anlamının yanında birçok alt anlamı da içinde 

barındırmıştır. 

Hazır nesnenin uygulama biçimleri ve kullanım amaçlarını 

kendi arasında dört ana kategoriye ayırabiliriz. 

Birim Tekrarı ve Kümülatif Etki: Sanatçılar, aynı hazır 

nesneyi defalarca bir araya getirerek büyük ölçekli heykeller veya 

enstalasyonlar oluşturur. Bu tekrar, hem görsel bir bütünlük hem de 

işin üretim sürecine dair bir iz bırakır. Örneğin, yüzlerce kaşık, tel 
--213--



veya boncuğun tekrar tekrar birleştirilmesiyle oluşan heykellerde, 

emek ve zaman vurgulanır. 

Seri Üretim-Tüketim Eleştirisi: Hazır nesnelerin tekrarı, 

modern toplumun kitlesel üretim ve tüketim alışkanlıklarını 

eleştirmek için de kullanılır. Seri üretim nesneler, sanatsal bağlamda 

tekrarlandığında, hem nesnenin anlamı dönüşür hem de izleyiciye 

eleştirel bir bakış sunar. 

Görsel ve Duyusal Etkiler: Birim tekrarları, ritim, süreklilik, 

optik illüzyon ve hareket hissi yaratır. Düzenli veya düzensiz 

dizilimler, ışık-gölge oyunları ve farklı bakış açılarında değişen 

görsel etkiler sağlar. 

Toplumsal ve Kavramsal Bağlam: Hazır nesnelerin tekrarı, 

toplumsal ilişkiler, kimlik, aidiyet ve kolektif hafıza gibi kavramları 

ele alır.  

Heykel sanatında hazır nesnelerin (readymade) birim tekrarı 

olarak kullanılması, modern ve çağdaş sanatın önemli bir ifade 

biçimi haline gelmiştir. Bu yaklaşım, hem estetik hem de kavramsal 

düzeyde yeni anlamlar üreterek izleyici ile farklı bir ilişki kurmuştur. 

Hazır nesnenin birim tekrarı olarak kullanılması, heykel sanatında 

hem biçimsel hem de kavramsal zenginlik kazandırmıştır. Bu 

yaklaşım, izleyiciyi düşünmeye davet ederken, toplumsal ve kültürel 

eleştirinin de etkili bir aracı olmuştur.  

Nesnenin kendisi onu gördüğümüz kadar mıdır? Onun 

bilinen işlevleri onu tanıma-sınırlama ya da kategorize etme 

eğilimimizi nasıl şekillendirir? 

Nesnenin süreç içinde, başka nesnelerle etkileşime 

girdiğinde alışılmış olanın dışında yeniden konumlandığında 

kavramsal anlamında nasıl bir kayma olur? 

--214--



Meta kültürü, İkinci Dünya Savaşı'nı izleyen on yıllarda 

giderek daha baskın hale geldikçe, sanatçılar, hazır nesneye 

yöneldiler. Birçok çağdaş sanatçının eserlerinde, Pop Art'ın tüketim 

kültürüyle etkileşiminden ilham alan, meta imgesinin fetişist 

doğasını artırma eğilimine tanık olduk. Tekrar edilen birimlerin 

kullanımı, endüstriyel üretim, tüketim kültürü ve kitlesel üretim gibi 

temaları işler. Sanatçılar, sıradan veya atık nesneleri çoklu olarak 

kullanarak hem el emeğiyle hem de endüstriyel süreçlerle ilişki 

kurar. 

Nesnenin günlük kullanımına dair insan hafızasında oluşan 

şablonun ötesine geçmek için onu salt nesneye indirgeyen anlayışın 

yeniden ele alınmasının gerektiğini savunan Heidegger; nesnenin 

nasıl konumlandırıldığı, başka nesne ya da mekânla nasıl bir ilişki 

içinde olduğuna dikkat çekmiştir (Yılmaz, 2015:112-181).  

Modern heykel sanatı, daha geniş sanatsal akımları ve 

teknolojik gelişmeleri yansıtan malzeme ve stillerdeki önemli 

yeniliklerle damgasını vurmuştur. Mermer ve bronz gibi geleneksel 

malzemeler, plastikler, metaller, buluntu nesneler ve dijital öğeler 

gibi çeşitli yeni malzemelerle tamamlanmış ve hatta bazen yer 

değiştirmiştir. Sanatçılar, heykelsi form ve anlamın sınırlarını 

zorlamak ve genişletmek için alışılmadık malzemelerle deneyler 

yapmışlardır. Ayrıca, modern heykel sanatı, soyut ve minimalistten 

kinetik ve etkileşimliye kadar çeşitli stilleri benimsemiş ve sıklıkla 

temsili normlardan uzaklaşmıştır. Bu yenilikler, temaların daha 

dinamik ve kapsayıcı bir şekilde incelenmesine olanak tanımış ve 

heykelin çağdaş toplumda hayati ve çok yönlü bir sanat formu olarak 

evrimine katkıda bulunmuştur. 

Nesnenin bilinen kullanım alanına kavramsal müdahaleyi ilk 

olarak Marcel Duchamp gerçekleştirmiştir. Fayda temelli nesnenin 

işlevinden uzaklaştırarak görüntüden kavrama dönüşme süreci; 

sanatta devrim niteliğindedir. Günlük hayatta sıkça rastladığımız 

--215--



kimi nesnelere sanatçı kendi sanat dili ile müdahale ederek onu sanat 

nesnesine dönüştürmüştür. Burada nesne-varlık yeniden üretilmez, 

yeniden yaratılır. 

Dada’nın sanatın bilinen tanımına karşı açtığı savaş, 

Fluxus’ın gelip geçici olanla oynadığı oyun, hazır nesnenin farklı 

sanat yaklaşımlarında nasıl kullanıldığını gözler önüne sermiştir. 

İşlevi olan nesnenin, işlevinden uzaklaştırarak sanat nesnesi halini 

alması hazır nesnenin gücünü yeniden ortaya koymuştur (Antmen, 

2012: 122-125). 

Sanatta bilinen materyallerin dışında sıradan nesnelerin 

kullanımı, Kübizm ve ardından Dada’dan sonraki akımlarda sık sık 

görülmektedir. Sanatçılar; sanat dışı malzemeleri kendi teknik ve 

anlayışları ile yeniden üretmiştir. Geleneksel tüm anlayışlara karşı 

savaş açan Dadaist düşünce, hazır nesnenin kullanımına radikal bir 

bakış açısı kazandırmıştır. Seri üretilmiş endüstriyel nesneler birçok 

sanatçı için kavramın anlatımında başlıca malzemelerden biri 

olmuştur. Bu tutum yalnızca malzeme çeşitliliği ya da kavramsal 

uzamı değil aynı zamanda sanatın tanımı, sergi, galeri, eleştiri, 

eleştirmen, neyin sanat olduğu ve neyin olmadığı gibi çerçevesi 

muğlak olan birçok tanıma karşı saldırı ve başkaldırı niteliğindedir. 

Hazır nesnenin Minimalizm’de kullanımı ise; sade ve basit 

nesnelerin belirli bir kompozisyon dâhilinde konumlandırılması 

esasına dayanmaktadır. Eserler, çoğu zaman kaidesiz olarak 

sergilenerek eserin mekân içinde algılanma süreci yeni baştan 

tasarlanmıştır.  

Minimalist sanatçılar, geleneksel malzemelerin yerine 

teknolojinin günlük yaşama yansıması olan alüminyum, çelik, veya 

floresan gibi birçok yeni materyali kullanma yoluna gitmiştir. Galeri 

ve müzelerin beklediği alışılmış sanat malzemelerini ret ederek sanat 

piyasasına karşı bir duruş sergilemiştir (Foster, 2009: 72).  

--216--



 

Görsel 1: Donald Judd, “İsimsiz-Raf”-“Untitled-Stack”, 1967, 12 

Demir Parça. https://smarthistory.org/kosuth-one-and-three-

chairs/attachment/24186472780_5fa4200ee3_k-edited/ (Erişim 

Tarihi: 17.12.2025) 

Donald Judd’un 1966 yılı “İsimsiz Raf” adlı eseri (Bkz. 

Görsel 1) tekrar edilen geometrik birimlerin, mekân içinde bir bütün 

olarak yeniden tanımlanması ve konumlandırmasına verilebilecek 

en iyi örneklerden biridir.        

--217--

https://smarthistory.org/kosuth-one-and-three-chairs/attachment/24186472780_5fa4200ee3_k-edited/
https://smarthistory.org/kosuth-one-and-three-chairs/attachment/24186472780_5fa4200ee3_k-edited/


 

Görsel 2: Carl Andre, Eşdeğer VIII, Tuğla Yığını, 130 mm x 690 

mm x 2,290 mm, Tate Koleksiyonu. 

https://imageobjecttext.com/2012/05/27/same-difference/  (Erişim 

Tarihi: 17.12.2025) 

Amerikalı minimalist sanatçı Carl Andre, hazır nesnenin 

müdahalesiz tekrarlarını kullanarak soyut heykeller üretmiştir. 

1964’te başlayan bu üretim süreci yıllar geçtikçe farklı galerilerde 

izleyici ile buluşmuştur. Tuğla veya metal bloklarla oluşturduğu 

heykellerinin temel özelliği en saf hali ile endüstriyel malzemelerden 

oluşmasıdır. Sanatçı birimleri sıralarken kimi zaman da dağınık 

sergilemiştir. Herhangi bir inşaat alanında görebileceğimiz 

malzemeleri olduğu gibi kullanarak galerilerde yerde sergilemiştir. 

Eserleri ile heykelin değil, heykelin sergilendiği mekânların yeniden 

tanımlanmasına olanak sağlamıştır (Antmen, 2012: 185).  

Carl Andre, 120 adet ateş tuğlası ile (Bkz. Görsel 2) 

gerçekleştirdiği yerleştirmede tuğlalara herhangi bir müdahalede 

bulunmayan sanatçı, onları en ham hali ile yalnızca sıralayarak 

mekânın içinde konumlandırmıştır (Girgin, 2014: 228).  

--218--

https://imageobjecttext.com/2012/05/27/same-difference/


Kübizm ya da Op-Art’ta nesnenin tekrarlanmasının 

temelinde görsel ve zihinsel algılar yaratmak, optik yanılsamalarla 

simetrik bir estetik arayışı varken, kavramsal sanatta tekrarlar 

düşünceyi işaret eden sistemler bütünüdür. Sezgisel ve zihinsel 

algının üst düzey çalıştığı bu algılama biçimi altta yatan metnin 

yanılsamasını aktarmaktadır. Burada modern sanatın sanatçıyı 

merkeze alan anlayışını Kurt Schwitter’in ‘Sanatçının tükürdüğü her 

şey sanattır.’ sözü ile kavramsal boyutun yükselişi olarak 

tanımlamak yanlış olmaz (Sevim, C., & Boz, G. 2011:115).  

Post Minimalizm akımının güçlü sanatçılarından biri olan 

Eva Hesse, nesnenin tekrarı ile süreç kavramı üzerinde eserler 

üretmiştir. Plastik, elyaf, cam, lateks ve polyester gibi birçok 

endüstriyel malzemeyi eserlerinde kullanmıştır. Bu malzemeleri 

çoğu zaman işlenmemiş, en saf hali ile izleyiciye sunmuştur. Formlar 

birbirine çok benzeseler bile aralarında küçük farklar vardır. Bu 

farklılıklar her bir formun geçirdiği öznel süreci yansıtmaktadır. 

Birim tekrarlarında belirli bir ritmi gözetmeyen sanatçı, her bir 

formun biricik oluşunu vurgulamıştır. 

 

Görsel 3: Eva Hesse, “Accretion”, 17,7 cm x yakl. 1200 cm, cam, 

elyaf, polyester, 1968 

https://www.artnet.com/magazineus/features/cone/cone5-24-

06_detail.asp?picnum=9 (Erişim Tarihi: 17.12.2025) 
--219--

https://www.artnet.com/magazineus/features/cone/cone5-24-06_detail.asp?picnum=9
https://www.artnet.com/magazineus/features/cone/cone5-24-06_detail.asp?picnum=9


Accretion’da (Bkz. Görsel 3) ilk bakışta sırası ile duvara 

dizilen formlarda belirli bir düzenin varlığını çağrıştırmaktadır. 

Esere dikkatle bakıldığında ise dizilimin ritmik olmadığını ve her bir 

formun birbirine birebir aynısı olmadığını görülmektedir. 

Güncelliğini koruyan hazır nesne, sanatçıların özgün anlatım 

yöntemleri ile kavramı sembolize etme, metafor olarak kullanma 

veya nesne yolu ile iletişim kurma, anlatma, aktarma gibi en açık 

haliyle güçlü bir ifade aracı olarak sanat dünyasında yeni bakış 

açıları kazandırmaktadır. 

Tüketim toplumunun nesne ile kurduğu ilişki, nesnenin 

işlevsel oluşunun ötesinde, onun bireyde yarattığı duygu durumunu 

da içeren çok katmanlı bir analizi de beraberinde getirmektedir. 

Sanatçının burada hazır nesneyi kullanırken hangi katmanı ele 

aldığı, nasıl ele aldığı önemlidir. Duygu durumunun ifadesi olarak 

hazır nesnenin sergilenme şekli, yeri, mekânla etkileşimi ile 

izleyicinin algılama ve yorumlama yetisi ile doğrudan ilişkilidir. 

Sanatçı Tim Sterling'in çalışması ‘Elektrikli Sandalye' (Bkz. 

Görsel 4) tekrarlayan işçiliği ilişkisel olarak ele almıştır. Burada 

hazır nesne tekrarlayan örüntüsü ile yeni bir nesneye dönüşmüştür. 

 

Görsel 4: Tim Sterling, electric chair, 2010, paperclips, cable ties, 

76 x 80 x 4 cm. https://www.artistie.com/en/artist/tim-sterling/ 

(Erişim Tarihi: 17.12.2025) 
--220--

https://www.artistie.com/en/artist/tim-sterling/


 

Görsel 5: Tim Sterling, electric chair (detail), 2010, paperclips, 

cable ties, 76 x 80 x 4 cm. https://www.artistie.com/en/artist/tim-

sterling/  (Erişim Tarihi: 17.12.2025) 

Sanatçı, çağın gerçekliğine gözlerini kapatmanın doğru 

olmadığını savunarak teknolojinin gücü, dinamizm ve hızın hayat 

tarzımıza olan doğrudan etkisini eserlerinde yansıtmıştır. Bu açıdan 

bakıldığında, tekrarlayan nesnelerin bütünsel formu eleştirel ya da 

politik bir kavramı işaret etmektedir.(Waters, 2012: 73). 

Jean Baudrillard (2004) “Nesne sistemi” kitabında nesnenin 

iki farklı ilişkisi üzerinde durmuştur. Fayda sağlayan nesne ile kişiye 

ait olan nesne arasındaki ayrımı nesneye yüklenen anlam üzerinden 

tanımlamıştır. Sıradan nesneye kişinin verdiği anlamın nesnenin 

dönüşümünde “değer” kavramı ile doğrudan ilişkisi üzerinde 

durmuştur (Baudrillard, 2020: 118). 

Tara Donovan, 2000 yılında New York’ta sergilenen 

“Untitled Plastic Cups” (Bkz. Görsel 6) enstalasyonunu ile tek bir 

nesnenin tekrarlanarak başka bir nesneyi çağrıştırmasına 

gösterilebilecek en iyi örneklerden biridir. 500.000’den fazla plastik 

bardağı bir araya getirerek devinim halindeki suyu anımsatan bir 

form oluşturmuştur. Plastik bardaklar üzerinde herhangi bir fiziksel 
--221--

https://www.artistie.com/en/artist/tim-sterling/
https://www.artistie.com/en/artist/tim-sterling/


ya da kimyasal değişim yapmadan onları yan yana ve üst üste 

koyarak ritmik tekrarlarla heykelsi bir yerleştirme yapmıştır. Nesne 

orijinal işlevinin dışına çıkmış başka bir varlığın anlatım aracına 

dönüşmüştür. Malzeme ile oynayan sanatçı, onu ifade etmek istediği 

başka bir kavramın temel elemanı olarak kullanmıştır. 

 

Görsel 6: Tara Donovan “Untitled Plastic Cups” 2008  

https://www.pacegallery.com/journal/tara-donovan-in-

hyperobjects-at-ballroom-marfa/ (Erişim Tarihi: 17.12.2025) 

 

Eser, izleyicinin algısına, sanatsal birikimine ve maruz kalma 

durumuna göre farklı değerler alabilmektedir. Sanatın kavramsal 

boyutları tartışılırken katlanarak artan teknolojinin akıl almaz hızı ile 

birleştiğinde, sanat eseri kavramı her geçen gün yeni baştan 

tanımlanma zorunluluğu ile karşı karşıya kalmaktadır. Sanatın 

mutlak bir tanımın yapılamadığı günümüzde,  her geçen gün yeni 

buluş ve deneyimlerle tanımlamalar güncellenmeye devam 

etmektedir. 

Öznel ifade yöntemlerinden soyutlama; sanatçıların kavramı 

anlatma bağlamında sorgulayıcı bir anlatım yöntemi olmuştur. 

--222--

https://www.pacegallery.com/journal/tara-donovan-in-hyperobjects-at-ballroom-marfa/
https://www.pacegallery.com/journal/tara-donovan-in-hyperobjects-at-ballroom-marfa/


Üretim nesnelerinin tekrarı biçimsel anlamda basit/yalın görünse de 

çok katmanlı eleştirel bir okumayı beraberinde getirmektedir. Bu 

yöntem, izleyicinin tanıdığı nesneleri yabancılaştırır ve onları saf 

malzeme veya yeni bir biçim olarak sunar. Böylece, hem tanıdıklık 

hem de yabancılık hissi yaratılır. 

Diğer bir taraftan; biçimsel olarak ritmin tasarıma dâhil 

edilmesi eserde, nesnenin tekrarı ile esere hareketin kazandırılması 

söz konusudur. Sanatçı, yüzeyde ya da alanda yaptığı ritim tekrarı ile 

eseri durağanlıktan uzaklaştırarak dinamizme doğru yönelir. 

Kavramsal çalışmaları ile tanınan Chiristian Boltanski; 

kavramsal çalışmaları ile zaman, bellek, ölüm gibi konuları ele 

almaktadır. Sanatçı, söz konusu kavramları çoğunlukla tekrarlardan 

yararlanarak aktaran bir ifade biçimi geliştirmiştir. Eserlerinde 

nesnenin tekrarlarını ışık kullanarak güçlendiren sanatçı, yerleştirme 

ile güçlü işlere imza atmıştır. 

 

Görsel 7: Christian Boltanski, “Ölü İsviçreli Rezervi”, 288 cm x 

469 cm x 238 cm, 1991 https://www.ifsakblog.org/christian-

boltanski-bize-neden-olumu-anlatiyor/ (Erişim Tarihi: 17.12.2025) 

 

--223--

https://www.ifsakblog.org/christian-boltanski-bize-neden-olumu-anlatiyor/
https://www.ifsakblog.org/christian-boltanski-bize-neden-olumu-anlatiyor/


“Ölü İsviçreli Rezervi” (Bkz. Görsel 7) yerleştirmesinde; 

ölüm ve bellek üzerinde duran sanatçı, gazetelerdeki ölüm ilanları 

portrelerini bisküvi kutuları üzerine yerleştirmiştir. Bu bisküvi 

kutuları sıkça kullanılan, herkes tarafından bilinen kutulardır. 

Bisküvi kutularına yerleştirilen portrelerle sanatçı, ortak bilinç 

oluşturmaya çalışmıştır. Kutulardan duvar inşa eden sanatçı, 

eserin/duvarların içinde hafızayı barındıran anıtsal bir yapıt 

yaratmıştır. Dışarıdan bakıldığında soğuk ve yüzeyi boş olan bu 

tuğla görünümlü kutularla oluşturulan dar bir geçitle içeri 

girildiğinde ise spot ışıkları ile aydınlatılmış portrelerle karşı karşıya 

gelinmektedir. Her bir bisküvi kutusu/tuğla üzerine yerleştirilen 

portreler birbirinin aynı gibi görünse de her bir başka bir kişinin 

portresidir ve biriciktir. İzleyici aynılık ve benzersizlik arasında bir 

sorgulama ile baş başa kalmaktadır.  

Japon asıllı sanatçı Motoi Yamato, tuz kullanarak yaptığı 

enstalasyonları ile tanınmıştır. Japon kültüründe önemli bir simge 

olan Sakura Ağacının (Bkz. Görsel 8) simgesel anlamı üzerine 

yoğunlaşan sanatçı, tuzun kırılganlığı ve ağacın yaprakları arasında 

şiirsel bir bağ kurmuştur. Bahar aylarında çiçek açan Sakura Ağaçları 

Japon kültüründe yaşamın başlangıcını simgelemektedir. Ölümle 

yaşam arasındaki kırılganlığı tuz ile ifade eden sanatçı; dökülen 

yapraklarla hayatın geçiciliğine gönderme yapmıştır. Sakura 

yapraklarına tuzla form veren Yamato; birbirine çok benzeyen ama 

aynı zamanda birbirinden farklı binlerce yaprağı zeminde 

sergilemiştir. Tuzun doğal beyazlığına karşın zeminde kullanılan 

siyah renk yerleştirmede zıtlık oluşturarak ifadeyi güçlendirmiştir. 

Her bir Sakura yaprağı görünür kılınmıştır (YILMAZ, E. 2021:622-

633).  

--224--



 

Görsel 8: Motoi Yamamoto, “Düşen Kiraz Yaprakları”, 2009, Tuz, 

Mikiko Sato Galerisi, Hamburg https://www.motoi-

works.com/en/works/installation-cherryblossoms  

(Erişim Tarihi:17.12.2025) 

Nesnenin tekrarı ile nesnenin biricik oluşu ortadan 

kaldırılarak yeni bir nesneye dönüşmektedir. Bu yeni çoklu nesne 

tekrarlar ile imgeyi ya da düşünceyi aktarmada kullanılan sanatsal 

bir yöntem olarak karşımıza çıkmaktadır. Nesne her tekrar 

edildiğinde yeni bir form kazanır be bir öncekine çok benzese de 

aynı değildir.  

1950 sonrası Çağdaş Sanat; farklı sanat pratikleri ile 

ifadelerin görselleştiği bir sürecin kapılarını açmıştır. Bu süreç; ifade 

biçimleriyle izleyiciyi düşünmeye zorlayan, yaşanılan olay/durum 

ve değişkenliğini gözler önüne seren bir anlatım biçimini de 

beraberinde getirmiştir. Sanatçılar yaşamın kendisinde bıraktığı 

izleri, yine kendine has anlatım yöntemleri ile yansıtmışlardır. 

Düşüncenin sanatla görünür kılınması 1960’lı yıllarda ise 

pek çok sanatçı ve eleştirmen tarafından benimsenmiştir. “Temsil” 

edilenin olmadığı, nesnenin en yalın haliyle kullanıldığı bu anlatım 

--225--

https://www.motoi-works.com/en/works/installation-cherryblossoms
https://www.motoi-works.com/en/works/installation-cherryblossoms


dil, malzemeye herhangi bir müdahalede bulunmadan onu olduğu 

gibi kavramın nesnesine dönüştürmektedir. 

Sanatçı Felix Gonzalez Torres'in "İsimsiz" (Ross'un Portresi) 

adlı çalışması (Bkz. Görsel 9) izleyici/seyircinin karşılaşma anındaki 

farklılığı örnekleyecek nitelikte bir çalışmadır. Sanatçı AİDS'ten 

kaybettiği sevgilisinin ağırlığı kadar (80 kg-Ros'un AİDS'e 

yakalanmadan önceki kilosu) ve onun en sevdiği şekerlerden olan 

slefonlara sarılmış şekerlerle gerçekleştirilmiştir. İzleyiciden 

beklenen yapıttan bir parça alması ve aldığı kadar parçanın yerine 

yenisini koymasıdır. Fakat şekerlerden bir parça alınması ve yerine 

yenisin eklenmemesi yapıtın gittikçe azalmasına yol açmıştır. Bu 

Ross'un günden güne eriyen bedeninin temsilidir (Ak, K. G, 2019: 

1105). 

 

Görsel 9: Felix Gonzalez-Torres, ""Untitled" (Portrait of Ross in 

L.A.)", 1991 https://www.queerarthistory.com/love-between-

men/untitled-portrait-of-ross-in-l-a/ (Erişim Tarihi: 17.12.2025) 

İzleyici/seyirci sanat eserini eksilterek, çoğaltarak, 

değiştirerek ya da sanatçının inisiyatifinin dışında kendi karar alma 

süreçlerini kullanarak geleneksel izleyici/seyirci rolünün dışına 

--226--

https://www.queerarthistory.com/love-between-men/untitled-portrait-of-ross-in-l-a/
https://www.queerarthistory.com/love-between-men/untitled-portrait-of-ross-in-l-a/


çıkmıştır. Bu, modernist izleyici/seyircinin tahayyüllerinin ötesinde 

bir şeydir. 

Hazır nesnenin mekân içinde kavramsal yolculuğunu 

tamamlayan en önemli unsur izleyicidir. Nesnenin vadettiği 

düşünceyi algılama, onu idrak etme, anlamlandırma süreci doğrudan 

izleyiciye-suje ihtiyaç duyar. Kavramsal sanatın zorluğu/gücü 

burada yatmaktadır. Sıradan bir nesne mekânda izleyici ile 

karşılaştığında, sanatçının vermek istediği düşüncenin yerine 

ulaşması ve böylece izleyici ile eserin tamamlanması söz konusudur. 

Günümüz heykel sanatında, sanatçının anlatmak istediği her 

ne ise ona hizmet edecek zengin bir malzeme yelpazesi 

bulunmaktadır. Tekrar, eserin bütünlüğünü destekleyecek güçlü bir 

etki yaratmaktadır. Nesne tekrarları ile çalışan Türk sanatçı Şakir 

Gökçebağ’ın eserlerinde ise nesne tamamen tanıdıktır. Sanatçı 

nesneyi bilinen bağlamından uzaklaştırarak (Bkz. Görsel 10) onu 

ayrıntılı bir kurgu ile yeniden sanat eserine dönüştürmüştür.  

 

Görsel 10: Şakir Gökçebağ, “Trans Layers 1”, Tuvalet kâğıdı, 

2010 https://sakirgokcebag.com/ (Erişim Tarihi:17.12.2025) 

--227--

https://sakirgokcebag.com/


Sanatçı, izleyiciyi gündelik nesneleri yaratıcı bir dokunuşla, 

yalın ve şaşırtıcı dönüşümlerine davet etmektedir. Seçilen nesnenin 

düzenli tekrarından oluşan çalışmalarında, nesneler gerçek 

anlamlarını yitirmiştir. 

 

 

Sonuç 

Hazır nesnenin heykelde form tekrarı olarak kullanımı 

üzerine yoğunlaşan bu çalışmada sanatçıların birbirinden farklı 

biçim dilleri ile hazır nesneyi kavramsal düzeyde nasıl ele aldıkları 

üzerinde durulmuştur. Kimi sanatçıların hazır nesne tekrarlarını 

döngüsel bir düzlemde yorumlarken kimi sanatçıların ise biçimin 

ötesinde kavramın kendisini nesne aracılığı ile irdeledikleri 

görülmektedir. Tekrardan doğan sürecin yarattığı dönüşüm, 

anlatılmak istenen kavramı destekleyen bir teknik olarak karşımıza 

çıkmaktadır. 

Kavramsal heykel toplumsal anlatıları yalnızca yansıtmakla 

kalmayıp aynı zamanda şekillendiren bir mecra olarak sosyal, 

kültürel ve politik konuları ele alırken, nasıl bir platform görevi 

gördüğünü de incelenmiştir. 

Sonuç olarak; fikre dayalı sanat üretiminde eserin oluşum 

süreci, sergilenmesi ve mekânla olan ilişkisi izleyicinin eseri 

algılama ve yorumlama sürecini doğrudan etkilemiştir. Burada 

eserin “değerli” olma durumunu hazır nesne ile yeniden 

konumlandırılması söz konusudur. Klasik anlamda değer algısının 

ve bağlamının yeniden kurgulanması süreci, “Hazır Nesne” 

kavramını birçok sanatçı tarafından kullanılmasının da önünü 

açmıştır.  

 

--228--



Kaynakça 

Ak, K. G. (2019). Bir Karşılaşma Ânı Olarak Sanatta 

Etkileşim. İDİL Sanat ve Dil Dergisi, 8(61), 1101-1110. 

Antmen, A. (2012). 20.Yüzyıl Batı Sanatında Akımlar. Sel Yayınları. 

Baudrillard, J. (2020). Nesneler Sistemi. Doğu Batı Yayınları 

Foster, H. (2009). Gerçeğin Geri Dönüşü: Yüzyılın Sonunda 

Avangard. Ayrıntı Yayınları. 

Girgin, F. (2014) Çağdaş Sanatta, Sanatın Malzemesi Olarak Mekân, 

Akdeniz Sanat Dergisi 13,214-234 

Sevim, C., & Boz, G. (2011). Hazır-Nesnelerin ve Teknoloji Sanatta 

Kullanımı ve Seramik Sanatına Yansıması. Sanat ve Tasarım 

Dergisi, 1(1), 111-135. 

YILMAZ, E. (2021). Yas ve Hüznü Tuzla Onarmak: Yamamoto’nun 

Ayinsel Enstalasyonları. Premium e-Journal of Social Sciences 

(PEJOSS), 5(17), 622-633. 

Yılmaz, M. (2015). Sanatın Felsefesi, Felsefenin Sanatı, Ütopya 

Waters, S. (2012). Repetitive crafting: The shared aesthetic of time 

in Australian contemporary art. Craft Plus Design Enquiry, 4. 

 

 

--229--




