


BİDGE Yayınları

Sinemada Anlamın İzini Sürmek

Editör: NURDAN AKINER

ISBN: 978-625-8673-40-1 

1. Baskı 
Sayfa Düzeni: Gözde YÜCEL
Yayınlama Tarihi: 2025-12-25
BİDGE Yayınları

Bu eserin bütün hakları saklıdır. Kaynak gösterilerek tanıtım için 
yapılacak kısa alıntılar dışında yayıncının ve editörün yazılı izni 
olmaksızın hiçbir yolla çoğaltılamaz.

Sertifika No: 71374
Yayın hakları © BİDGE Yayınları
www.bidgeyayinlari.com.tr - bidgeyayinlari@gmail.com
Krc Bilişim Ticaret ve Organizasyon Ltd. Şti. 
Güzeltepe Mahallesi Abidin Daver Sokak Sefer Apartmanı No: 7/9 Çankaya / 
Ankara



ÖNSÖZ 

Sinema, görsel-işitsel bir metin olarak, yalnızca anlatısal 

yapılar üretmez; ideolojik ve semiyotik bir kodlar bütünü aracılığıyla 

anlam inşa eder. Bu kitabın epistemolojik çıkış noktası, sinemanın 

bu çok katmanlı yapısını, Roland Barthes’ın göstergebilimsel ve 

mitolojik analiz paradigması üzerinden yeniden okumaktır. 

Barthes’ın gösterge, mit ve anlamlandırma kavramları, burada salt 

yapısalcı bir çözümleme aracı olmanın ötesinde, post-yapısalcı, 

postkolonyal ve psikanalitik teorilerle diyalog kuran esnek bir 

metodolojik matris haline gelmiştir. 

Bu çalışma yalnızca film çözümlemesi yapmakla 

kalmamakta; aynı zamanda mit, karşı-anlatı, postkolonyalizm, 

nekropolitika, kolektif travma ve hegemonik rıza gibi yüksek 

kavramsal düzeyde müdahaleler de içermektedir. Barthes, kitaptaki 

film çözümlemelerinde bir mikro-gösterge çözümleyicisi olarak 

başarıyla konumlandırılmaktadır. Çalışmanın alana özgün katkısı 

ise, Barthes’ın kuramsal çerçevesini, filmlerin çok katmanlı anlam 

yapısını analiz ederken dogmatik bir şablon olarak uygulamak 

yerine, yaratıcı ve uyarlanabilir bir “yöntem alet kutusu” olarak 

işlevselleştirmesidir. Böylece kitap, kuramı salt felsefi tartışmanın 

nesnesi olmaktan çıkararak doğrudan analitik bir araç haline 

getirmektedir. Bu yaklaşım, okuyucuya yüzeysel anlatı 

okumasından, ideolojik, psikanalitik ve semiyotik katmanları açığa 

çıkaran çok katmanlı bir eleştirel okuma becerisi kazandırmayı 

taahhüt etmektedir. 

Kitabın bölümlerine hâkim olan disiplinlerarası ve eklektik 

metodoloji, tek bir kuramın sınırlayıcılığını aşarak, sinema metnini 

tarihsel, politik ve psikolojik güç alanlarının kesişiminde bir 

müzakere alanı olarak kavramamızı sağlamaktadır. Her bir analiz, 

sinemanın (animasyondan melodrama, çağdaş korkudan sosyal 

gerçekçiliğe) nasıl hâkim söylemleri meşrulaştıran, tahakkümü 



estetize eden, ancak aynı zamanda potansiyel karşı-anlatı alanları da 

barındıran karmaşık bir gösterge sistematiği olduğunu göstermeyi 

hedeflemektedir.  

Bu kitabın ortaya çıkmasında emeği geçen tüm yazarlara ve 

katkı sağlayan herkese şükranlarımızı sunarız. Kitabın, sinema ve 

iletişim alanına ilgi duyan değerli okuyucular için ilham verici ve 

ufuk açıcı bir okuma deneyimi olmasını diliyoruz. 

 

 

Prof. Dr. NURDAN AKINER 

AKDENİZ ÜNİVERSİTESİ  

 



İÇİNDEKİLER

YERALTINDAN YÜKSELEN GÖLGELER: JORDAN
PEELE'NİN US FİLMİNDE NEKROPOLİTİK MEKÂN,
HEGEMONİK RIZA VE AMERİKAN RÜYASI'NIN
DEKONSTRÜKSİYONU ............................................................. 1

NURDAN AKINER, ALEYNA RÜYA KÖMÜRCÜ, ALTAN KAYA, MUSA ARIK

POCAHONTAS'IN DISNEY TEMSİLİNDE MİTLER: JANET
ROGERS'IN ŞİİRSEL KARŞI-ANLATISI IŞIĞINDA
BARTHESYEN BİR ANALİZ ..................................................... 50

NURDAN AKINER, TUGAY ARAT, BEGÜM BAYRAKTAR, ESMA KORKMAZ

AZERBAYCAN SİNEMASINDA AŞK VE TOPLUMSAL
MİTLER: TƏHMİNƏ FİLMİNİN ROLAND BARTHES’IN
GÖSTERGEBİLİM KURAMI ÇERÇEVESİNDE ANALİZİ ......114

NURDAN AKINER, FATIMA RAHIMOVA, ALI YARIYEV

SOSYALİST İDEOLOJİNİN GÖRSEL İNŞASI: SOVYET
SİNEMASI .....................................................................................143

BANU ERDOĞAN ÇAKAR

140.YILINDA DÜNDEN BUGÜNE SES TİYATROSU .............169
NEDİM SABAN

BİREYSEL VE KOLEKTİF HAFIZA BAĞLAMINDA
CENGİZ AYTMATOV’UN KİŞİLİĞİ VE ESERLERİ ...............296

GÖKÇE YOĞURTÇU, BANU ERDOĞAN ÇAKAR



YERALTINDAN YÜKSELEN GÖLGELER: 

JORDAN PEELE'NİN US FİLMİNDE 

NEKROPOLİTİK MEKÂN, HEGEMONİK RIZA 

VE AMERİKAN RÜYASI'NIN 

DEKONSTRÜKSİYONU 

 

NURDAN AKINER1 

ALEYNA RÜYA KÖMÜRCÜ 2 

ALTAN KAYA 3 

MUSA ARIK4 

Giriş 

Bu çalışmanın amacı, Jordan Peele'nin Us (2019) filmini Jung’un 

gölge arketipi ve Fanoncu postkolonyal eleştiriyi merkeze alarak 

incelemek ve Roland Barthes’ın semiyotik yaklaşımını kullanarak 

filmin sembolik düzeydeki anlamlarını çözümlemektir. Çalışma, 

filmin Amerikan Rüyası'nın altında yatan yapısal ırk ve sınıf 

şiddetini nasıl görünür kıldığını ortaya koymayı ve Peele’nin 

postkolonyal travmayı Jung’un gölge arketipi ile nasıl birleştirdiğini 

Barthes ve Mbembe’nin kuramlarıyla sentezleyerek tartışmayı 

hedeflemektedir. Peele, bir yandan ana akım Hollywood korku 

 
1 Prof. Dr., Akdeniz Üniversitesi İletişim Fakültesi, Radyo Televizyon ve Sinema 

Bölümü, Orcid: 0000-0003-0295-9373  
2 Yüksek Lisans Öğrencisi, Akdeniz Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Radyo 

Televizyon ve Sinema ABD, Orcid: 0009-0007-7486-5452 
3 Yüksek Lisans Öğrencisi, Akdeniz Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Radyo 

Televizyon ve Sinema ABD, Orcid: 0009-0009-8995-9210 
4 Yüksek Lisans Öğrencisi, Akdeniz Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Radyo 

Televizyon ve Sinema ABD, Orcid: 0009-0007-7868-8932 

BÖLÜM 1

--1--



türünün sunduğu anlatı yapısı üzerinden gerilim unsurlarını 

kullanırken; diğer yandan klasik anlatı yapısının çatısı altında, 

grotesk estetik aracılığıyla Amerikan ideolojisinin siyahiler 

üzerindeki görünmez şiddetini görünür kılmaktadır. Bu yaklaşım, 

Amerikan Rüyası'nın karanlık yüzünü, postkolonyal ırk ve sınıf 

şiddeti bağlamında ele almasını mümkün kılmaktadır. 

Jordan Peele, Us (2019) filminde Jung’u Hollywood’a taşımakta 

ve bağlı (tethered) doppelgänger'lar motifini kullanarak idealize 

edilmiş Amerikan yaşam tarzının ardındaki ulusal mitleri ve maddi 

eşitsizlikleri derinlemesine eleştirmektedir. Bu yaşam biçimi, 

Gramsci'nin işaret ettiği anlamda hegemonyanın, yani egemen 

düşüncenin toplumsal rızayı inşa ederek süregeldiği bir uyumluluk 

alanı olarak görülmektedir.  

Peele, rızayla üretilen ve aynı zamanda rızanın kendisiyle 

şekillenen yaşam tarzını Mbembe’nin Nekropolitik çerçevesiyle 

sarsmaktadır; zira bu düzen, sistematik olarak dışlananlar için bir 

kâbus, faydalananlar için ise bir rüyadır. Film, bu bağlamda Afro-

Amerikalı bir ailenin kendi gölgeleriyle yüzleşmesini ve 

Parçalanmış Benlik’in izini sürmesini konu edinir. Jung’un Persona 

maskesinin altında bastırılmış benliğin şiddetli geri dönüşünü 

göstermek için kullanılan doppelgänger (double walker-ikiz benlik) 

motifi, Carl Jung’un “gölge” kavramı ile Fanon’un bastırılmış olanın 

şiddetle geri dönüşüne dair teorisini birleştirerek somut bir anlatı 

aracı hâline gelir. Böylece Tethered’ler yalnızca ikizler değil, aynı 

zamanda tarihsel travmayı ve neoliberal konfor ile saygınlık 

maskesinin altında birikmiş öfkeyi temsil eden ve zamanla yüzeye 

çıkan Parçalanmış Benlik’ler olarak anlaşılmaktadır. 

Bu çalışmada Achille Mbembe’nin Nekropolitik kavramı üç 

büyük sac ayağından sonuncusu olarak kullanılmaktadır. 

Mbembe’nin çerçevesi, Fanon’un sömürgeci şiddet yapısına dair 

endişesini çağdaş biyopolitik bağlama taşımakta ve bu da analiz için 

hayati önem taşımaktadır. 
--2--



Spesifik olarak Yeraltı (Underground) mekanının temsili, 

Mbembe’nin Nekropolitik çerçevesine kusursuzca 

konumlandırılabilir, çünkü orası yalnız bir arka plan unsuru olmakla 

kalmayarak egemen ideolojinin dezavantajlı topluluklar için 

yarattığı sosyal ve fiziksel ölüm bölgelerinin mekânsal bir alegorisi 

olarak görülmektedir, “Bağlılar”, Amerika’nın yaşayan kurbanları 

ve hayaletleri olarak resmedilmektedir. 

Filmin fantastik öğeleri (yer altındaki ikizler, kırmızı tulumlar, 

makaslar) hegemonik sağduyu dokusuna naif biçimde işlenmiş gizli 

yapısal şiddeti simgelemektedir (örneğin, sınıf eşitsizliği, ırkçılık, 

devlet şiddeti). Bu, tam da 'görünmez mekanizmaları görünür kılan' 

estetik anlayış olarak izleyici karşısına çıkmaktadır. Barthes’ın 

semiyotiği bu noktada devreye girerek bu göstergelerin (makas ve 

kırmızı tulum gibi) düz anlamsal işlevlerinin ötesinde, çok katmanlı 

anlamlarını çözümlemekte ve gizli yapısal şiddetin kurduğu politik 

mitleri ve göstergelerini nasıl ürettiğini görünür kılan sanatsal bir 

biçimde ifşa etmektedir (Bingöl, 2024, s. 45). 

Bu çalışma, literatürde öne çıkan Fanoncu postkolonyal travma 

ve Jungcu psikanaliz eksenini kabul etmekle birlikte, Mbembe’nin 

Nekropolitikası (mekân ve biyoiktidar) ile Gramsci’nin 

Hegemonyası’nı (rıza ve karşı-hegemonya) spesifik olarak seçilmiş 

bu film bağlamında bir araya getirerek, diğer çalışmalardan 

farklılaşmayı amaçlamaktadır.  

Temel direklerini bu kuramların oluşturduğu çalışmadaki özgün 

bileşim, filmdeki ulusal mitleri yalnızca ırksal bir travma olarak 

değil; ABD’nin dezavantajlı topluluklar ve azınlıklar için yarattığı 

sosyal ve fiziksel “ölüm bölgelerini” hegemonik rıza aracılığıyla 

nasıl sürdürmeye devam ettiğini gösteren politik bir metafor olarak 

sembolleştirmesini, daha önce ulaşılmamış bir kuramsal derinlikle 

yorumlamayı mümkün kılacaktır. 

 

--3--



Yöntem 

Çalışmanın sahip olduğu metodolojik çoğulculuk, filmin 

sosyopolitik yönden analize açık metaforlarının hem sinema dili hem 

de kuramsal okuma düzeyinde çözümlenmesini sağlamaktadır.  

Sahne analizi yöntemi kullanılarak, filmin anlatı ve dramatik yapısı 

üzerinden incelenmek üzere özellikle belirlenmiş kritik sahnelerin 

derinlemesine çözümlemesi hem göstergebilimsel açıdan sinematik 

olarak hem de teknik unsurlar açısından açıklanacaktır. 

Sahnelerin seçiminde ana karakter dönüşümünü temsil eden 

(ikiliğin kökenine inen ve postkolonyal travmanın sunumunu 

üstlenen) sahneler, yapısal şiddetin yoğun biçimde temsil edildiği 

(sınıfsal ve ırksal çatışma unsurlarının sunulduğu) sahneler ve teknik 

açıdan dikkat gerektiren sahneler (mizansen, kadraj ve açılar, ışık ve 

renk kullanımı) öncelikli olarak ele alınmıştır. 

Metodolojik dört ayağın (Mbembe, Fanon, Jung ve Gramsci) 

köprüsünü oluşturacak olan Roland Barthes’ın göstergebilimsel 

analizi; filmdeki gösteren/gösterilen ilişkisi -belitiler ve bilgiler-, mit 

ve düz anlam/yan anlam ayrımı konusunda yol gösterici olacaktır 

(Özdemir, 2022, s. 129). Çünkü sinemada göstergebilim, filmde 

gösterilen görüntülerin neler olduklarını bir bir dizmek yerine o 

görüntülerin sinemasal dizgiler kullanılarak (çekimlerin açıları, 

kamera hareketleri, ışığın yönü ve dozu gibi) nasıl verildiğiyle ve 

bunun nihayetinde hangi anlamları ürettiğiyle ilgili olmaktadır 

(Bağder, 1999, s. 145). Barthes ise dili (buna sinematik dil de dahil 

edilebilir) hem göstergebilimsel dizgenin temeli hem de 

göstergebilimcinin tek gerçekliği olarak görmektedir (Bircan, 2015, 

s. 20). 

Bu yöntemle filmin ikincil anlamları deşifre edilecek, makas ve 

kırmızı tulum gibi somut nesnelerin nasıl sınıfsal-ırksal travmatik 

çatışmaların metaforlarına dönüştüğü böylece göz önüne 

serilecektir. Mitlerin doğallaştırma işlevi gereği, mitsel söylem bir 

--4--



şeyi ne kadar açık anlatırsa anlatsın, onu doğal ve değişmez bir 

gerçeklik olarak sunar. İşte bu nedenle, grotesk estetik ve anlatım 

araçları, hegemonik sağduyunun altındaki yapısal şiddeti ifşa eden 

mitleri görünür kılmak için kullanılabilecektir. Göstergebilim 

çalışmada bu açıdan “dilsel yahut dilsel olmayan” türlü göstergelerin 

çözümlenmesi için kullanılmış olacaktır (Bingöl, 2024, s. 37-42). 

Antonio Gramsci’nin hegemonya kavramı, egemen sınıfın 

toplumsal kontrolü sağlamak ve sürdürmek için kullandığı 

yöntemleri derinlemesine analiz etmektedir. Gramsci, iktidarın 

yalnızca devletin zor aygıtları (tahakküm) vasıtasıyla sağlanan 

doğrudan baskı ve sınırlamalarla temin edilemeyeceğini 

savunmaktadır. Bunun yerine, egemen güç, toplumu etik ve kültürel 

liderlik yoluyla yönlendirerek kendi ideolojisini genel geçer bir algı 

olarak topluma benimsetmekte; bu sayede yönetilen kitleler, 

aleyhlerine işleyen yapısal düzenin devamına aktif olarak onay 

vermektedirler (Küçük, 2019, s. 13). Amerikan rüyası miti de Us 

(2019)’da Wilson ailesinin temsil ettiği konformist yaşam tarzı 

üzerinden hegemonik bir rıza üretimi aracı olarak ele alınacaktır. Bu 

teorik zemin kullanılarak filmin ideolojik örtüleri ve yapısal 

eşitsizliklerin nasıl görünmez kılındığı çözümlenecektir. 

Analizlerde kullanılacak temel kuramsal çerçeveler 

(Nekropolitika, Hegemonya, Postkolonyal Kuram ve Jung 

Psikanalizi) bir araya getirilerek bütüncül bir okuma sunulması 

hedeflenmektedir. Ardından, kuramsal sentez yöntemiyle bireysel 

analizlerden elde edilen bulgular tek bir çatı altında toplanacaktır. 

Buradaki zaruri amaç, bahsi geçen kuramların ışığında filmin 

çağdaş ve modern Amerika toplumunda oluşan yapısal eşitsizliklere 

karşı sunulan eleştirileri ortaya koymaktır. Böylece çalışma, Us 

(2019)’ın çok boyutlu politik alegorisini akademik literatüre 

kazandırmış olacaktır. 

 

--5--



Sömürgecilik Sonrası Bedenler ve Mekanlar 

Sömürgecilik sonrası çalışmalarda beden ve mekân, birbirinden 

ayrılmış kategoriler olarak değil; iktidarın yeniden ürettiği, iç içe 

geçen ontolojik düzlemler olarak ele alınmaktadır. Jordan Peele'nin 

Us (2019) filmi, bu teorik zeminde kurduğu evrenle, beden ve mekân 

arasındaki bu diyalektiğin bir temsili olarak yorumlanabilmektedir. 

Film boyunca işlenen mekânsal dikotomi ile yer altındaki tüneller ve 

Santa Cruz sahili, Frantz Fanon'un sömürge dünyasını tanımlarken 

kullandığı "bölmelere ayrılmış dünya" kavramı ile uyumlu bir 

biçimde örtüşmektedir. Fanon’a göre sömürge dünyası, sömürgeci 

ile sömürgeleştirilmişin yaşadığı iki ayrı alan olarak 

yapılandırılmıştır; bu alanlar Aristotelesçi mantığın karşılıklı 

dışlama ilkesine benzer şekilde işler ve birinin varlığı diğerinin 

varlığını ortadan kaldırır (Fanon, 2022, s. 41). Bu ayrım, Jordan 

Peele'nin Us (2019) filminde yeryüzü ve yeraltı dünyaları arasındaki 

kesin sınırlar ile somutlaşmaktadır. Fanon, sömürgecinin şehrini 

"karnı tok ve sırtı pek" bir yer olarak tarif ederken; sömürge halkının 

(filmdeki Bağlılar’ın) yaşadığı yeri "büzülmüş, diz çökmüş" ve "aç 

bir şehir" olarak betimlemiştir (Fanon, 2022, s. 43-45). Peele’nin 

yeraltı tünelleri sadece kanalizasyon tünelleri olmaktan öte, 

sömürgeci iktidarın ve abartılmış Amerikan Rüyası'nın karanlık 

tarafı olarak, ötekileştirilen bedenlerin hapsedildiği ve kısıtlandığı 

bir alandır. 

Mekânsal ayrışma, insan bedeninin statüsünü ve yaşam hakkını 

belirleyen en temel faktörlerden biridir. Bu bağlamda yeraltı, 

Mbembe'nin (2019, s. 92) nekropolitika kavramı ile öne sürdüğü, 

geniş kitleleri "yaşayan ölü" durumuna indirgeyen "ölüm 

dünyaları"nın mekânsal karşılığıdır. Filmde bulunan ve kendilerini 

Tethered (Bağlı) olarak tanımlayan karakterler, Mbembe'nin tarifine 

uyan bir şekilde; maruz kaldıkları yaşam koşullarıyla "yaşayan ölü" 

statüsüne indirgenmiş bedenleri temsil etmektedirler. Bu mekânsal 

hapis durumu, fizyolojik gerilimleri de beraberinde getirmektedir. 

--6--



Fanon’un (2007, s. 57) belirttiği gibi sömürge halkı "hapsedilmiş bir 

insandır" ve öğrendiği ilk şey sınırları aşmama kuralıdır. Buna bağlı 

olarak, sömürülen insanın kasları sürekli bir gerilim ve bekleme 

halindedir (Fanon, 2022, s. 59). Us filminde Bağlılar’ın bedensel 

hareketlerinin spazmodik yapıda olması, ritimsel olarak 

yeryüzündeki insanlardan farklılaşmaları ve sürekli tetikte olma 

halleri, Fanon’un tarif ettiği bu sömürü durumunun bedensel 

dışavurumudur. Red ve diğer Bağlılar, Adelaide ve 

yeryüzündekilerin yerine geçme arzusu taşımaktadır. Fanon’a (2007, 

s. 45) göre sömürge halkı sömürgecinin şehrine "şehvetle" 

bakmaktadır; bu, sömürgecinin yerine geçme arzusudur. 

Nekropolitik İktidarın Kuramsal Çerçevesi 

Achille Mbembe (2019, s. 27-92), Nekropolitika başlıklı 

eserinde çağdaş iktidarların yaşamı ölüme bağımlı kılan 

mekanizmalarını incelemiştir. Egemenliğin nihai ifadesinin, büyük 

ölçüde kimin yaşayabileceğini ve kimin ölmesi gerektiğini dikte 

etme güç ve kapasitesinde yattığını belirten Mbembe’ye göre, 

egemen olmak, sadece bir toprak parçasına hükmetmekten öte, 

insanın fani doğası üzerinde kontrol sahibi olmak ve yaşamı iktidarın 

bir uzantısı olarak tanımlamaktır. Mbembe bu gücü tanımlayabilmek 

için Michel Foucault’nun biyo-iktidar (biopower) kavramına 

başvurmaktadır; ancak bu kavramın modern çağda yaşamın ölümün 

gücüne boyun eğdirilme biçimlerini açıklamakta yetersiz kaldığını 

savunmaktadır. Biyo-iktidarın ötesine geçen nekro-iktidar kavramı 

ise, geniş nüfus kitlelerinin statülerini “yaşayan ölü” konumuna 

indirgeyen yeni ve özgün “ölüm dünyaları”nın (death-worlds) 

yaratılmasını ifade etmektedir.  

Bu çerçevede Mbembe, modern demokrasilerin şiddetten 

arınmış rejimler olduğu düşüncesinin aksine, demokrasilerin kendi 

temellerinde şiddeti ve vahşeti taşıyan karanlık bir yüzü olduğunu 

belirtmektedir. Bu rejimler, üçüncü yerler (third places) olarak 

adlandırdığı alanlarda, kendi kökenlerinde bulunan bu şiddeti 
--7--



dışsallaştırmaktadır. Us filminde ise yüzeydeki konforlu ve rahat 

yaşamın tezatı olan yeraltı mekânı, Mbembe’nin “üçüncü yerler” 

kavramının somut bir karşılığıdır. Burada egemen iktidarın 

yaşamaya değer saymadığı ve sistemin dışına iterek görünmez 

kıldığı “yaşayan ölüler”in hapsedildiği bir tecrit alanı görevi 

görmektedir. Mekân, Amerikan Rüyası'nın üzerinde yükseldiği 

ancak görmezden geldiği o karanlık ve kıyım dolu temelleri temsil 

etmektedir. 

Nekropolitik çalışmaların geniş yelpazesinin arasından en uygun 

yol çizelgesi takip edildiğinde, Jordan Peele’nin Us filmiyle bağlantı 

kurulabilecek birden fazla kesişim noktası yakalanabilmektedir. 

Film, yer üstü medeniyetinin "mevcut iktidara rıza gösterme olarak 

tanımlanan hegemonyanın kurulması açısından" yaratılan bir 

oydaşma üzerine inşa edildiğini göstermektedir (Biber & Turancı, 

2014, s. 29). Bu yapının sürekliliği açık ve örtülü propaganda 

faaliyetleri aracılığıyla sağlanırken; bu rızaya dayalı düzene karşı 

çıkan Bağlılar'ın (The Tethered) eylemi, demokratik toplumlarda 

dahi baskıya karşı gösterilen bir direnç olarak okunmaktadır. "Kimin 

bedeni değerlidir?" sorusu, Bağlılar'ın nekropolitik varoluşunu 

aydınlatır ve hedefi doğrudan "değerli kurban ve değersiz kurban" 

arasındaki farklılaşma problemi üzerinden ırkçılık çatışmasına 

yöneltmektedir; zira yer altında bırakılan bu kopyalar, sistem 

tarafından hangi bedenin ölüme bırakılabileceği ve öldürülebileceği 

tartışmasını dile getiren nekropolitika kavramının doğrudan nesnesi 

haline getirilmiştir (Akdoğan, 2022, s. 4). 

Filmdeki bu nekropolitik varoluş, teorik bir tanımdan öteye 

geçmiştir; özellikle tavşan metaforu ve mekanik taklit üzerinden 

görselleştirilmiştir. Açılış jeneriğinde kafeslere istiflenmiş tavşanlar 

ile yeraltı halkının yaşam alanı arasında kurulan görsel analoji, 

Bağlılar'ın sistemin gözündeki "denek" statüsü hakkında ipucu 

vermektedir. Filmin doruk noktası olan Red'in Adelaide ile yüzleştiği 

sahnede dile getirdiği "Gölge acıktığında, tavşanı çiğ ve kanlı yemek 

--8--



zorundaydı" itirafı manidardır; çünkü bu itiraf, söz konusu insanların 

politik bir özne olmaktan çıkarılıp, insani vasıflarından soyutlanmış 

birer "başarısız numune" olarak Mbembe’nin ölüm dünyalarına terk 

edildiğinin kanıtıdır (Mbembe, 2019, s. 92). Yaşamları, 

yeryüzündekilerin hareketlerini anlamsızca tekrar eden ruhsuz bir 

taklide (mimicry) hapsedilmiştir. Ne var ki Homi Bhabha’nın 

perspektifinden bakıldığında bu taklit, neredeyse aynı ama tam 

olarak değil (almost the same but not quite) ilkesi uyarınca, orijinali 

tehdit eden tekinsiz bir fark yaratarak nekropolitik düzeni 

sarsmaktadır (Olafsen, 2020, s. 22). 

Bağlılar’ın bu boğucu tecrit alanından yeryüzüne çıkışlarında 

tercih ettikleri kırmızı tulumlar ise, nekropolitik öznenin "nesne" 

konumundan sıyrılışının en somut ilanıdır. Bir yanıyla hapishane 

üniformalarını andıran bu tek tip kıyafetler, diğer yanıyla Barthesçı 

bir okumayla mitin doğallaştırdığı "görünmezliğin" reddini 

imlemektedir (Bingöl, 2024, s. 42). Yeraltında yok sayılan bedenler, 

yeryüzünde en dikkat çekici renk olan kırmızıyı kuşanarak, onları 

yok sayan iktidara karşıt bir duruş sergilemektedir. Filmdeki makas 

ise basit bir ev aleti olmaktan öte Bağlılar'ın kendilerini sisteme 

bağlayan o sömürü zincirini şiddet yoluyla parçalama iradesinin 

sembolüdür. Nitekim Red'in isyanını salt bir yer değiştirme arzusuna 

indirgemek eksik kalacaktır; bu eylem, nekropolitik iktidarın ölümü 

yönetme tekeline karşı, sömürülenin şiddeti bir arınma aracı olarak 

kuşanmasıdır (Fanon, 2022, s. 44). 

Rıza Üretimi, Karşı-Hegemonya ve Amerikan Rüyası 

Çalışmanın kuramsal çözümlemesinde merkezi bir rol üstlenen 

Gramsci’nin hegemonya teorisi, iktidar ve egemenliğin, 

yönetilenlerin rızasının üretimi aracılığıyla nasıl sürdürüldüğünü 

açıklamaktadır. Gramsci (1971, s. 12), Benedetto Croce’nin felsefi 

sisteminde halk kitlelerinin rolünün önemsiz görüldüğü görüşüne 

karşı çıkarak, Fransız ve Amerikan Devrimleri örnekleri üzerinden 

halk kitlelerinin modern dünya tasavvurunda varlığını ve önemini 
--9--



savunmuş; aynı zamanda halkın tarihteki etkin rolüne dikkat 

çekmiştir. 

Bu hegemonik anlayış sadece ulusal düzeyde değil, kurumsal ve 

ideolojik olarak uluslararası sistemin sürdürülmesinde de rızanın 

tesisinde de temel bir rol oynamaktadır. Bir hegemonik güç yaşam 

süresi içinde, uluslararası ilişkiler sisteminin pratikte işlediği 

kurumlar ve rejimler üzerinde neredeyse mutlak bir etkiye sahiptir. 

Hegemonik güç, oluşturduğu güç yapılanmasının devamlılığı için 

kurup sürdürdüğü uluslararası sistem içindeki diğer aktörlerin 

sistemin meşruiyetini kabullenmelerini sağlamak amacıyla, kendi 

kültürel/ideolojik değerlerini onlara benimsetmek yolunda çaba sarf 

etmektedir (Şener, 2014, s. 410). Bu bağlamda, Amerikan Rüyası 

ideolojisi de kültürel/ideolojik değerlerin küresel ve ulusal ölçekte 

benimsetilme çabasının bir uzantısı olarak okunmaktadır. 

Film, Gramsci’nin hegemonya ve küreselleşme olgularıyla, 

egemen ve ezilen sınıflar arasındaki kültürel ve ekonomik ikiliğin 

çarpıcı bir temsili olarak incelenebilmektedir. Sivil toplumun rızaya 

dayalı egemenliği (iç hegemonya) ile devletin zor kullanma 

potansiyelini bir arada tutan hegemonik yapıyı ele almaktadır. 

Bu ayrım, filmin içindeki çatışmaya kritik bir ışık tutmaktadır. 

Örneğin; yönetimde esas unsur özellikle askeri güç kullanmak 

yoluyla yaratılmak istenen topraksal genişleme ve ele geçirilen 

yerlerin egemenliğinin ortadan kaldırılarak siyasal anlamda merkeze 

bağlanıp doğrudan yönetilmesi iken; devletlerarası hiyerarşinin 

oluşumundaki araçlar, teorik olarak ikna/rıza oluşturma bir tarafta, 

güç/zor kullanımı diğer tarafta olarak düşünülebilmektedir. Bu 

bağlamda ilk taraf daha çok hegemonik güce, ikinci taraf daha çok 

emperyalist güce denk düşmektedir (Şener, 2014, s. 410).  

Yüzeyde yaşayan Wilson ailesi ve diğer Amerikalılar, mevcut 

sosyo-ekonomik düzenin sunduğu konforun ve bu düzenin rıza 

yoluyla yeniden ürettiği, Antonio Gramsci’nin hegemonya 

--10--



kuramının merkez kavramlarından biri olan “tarihsel blok”un 

temsilcileridir. Yüzeydeki Amerikalıların konforlu yaşamı, “popüler 

ortak duyu”da yerleşik birçok öğenin etkisiyle eşitsizliği doğal ve 

değiştirilemez olarak içselleştirmelerini sağlamakta ve bu yönüyle 

kültürel hegemonya tanımıyla örtüşmektedir (Cankurtaran, 2019, s. 

16–17). Bu rızaya dayalı kabulün karşısında, Bağlılar’ın (Tethered) 

yüzeye çıkarak başlattıkları şiddet ise, sistemin zor kullanma 

potansiyelini görünür kılmaktadır. 

Bu bağlamda literatürde öne çıkan bir diğer yaklaşım, Serter’in 

belirttiği üzere, televizyon ekranlarında gösterişin amaçtan daha 

fazla önemsendiği Amerikan yardım söylemi üzerinden ortaya çıkan 

toplumsal ikiyüzlülüğe işaret etmekte ve bu durumun psikoanalitik 

açıdan çözümlemeye dahil edilmesini gerekli kılmaktadır (Serter, 

2021, s. 198). 

Buna karşılık, yer altındaki Bağlılar (Tethered), Gramsci'nin 

bahsettiği, egemen sınıfın hegemonik yapısına entegre edilemeyen, 

bilakis tamamen görmezden gelinen ve bastırılan alt-sınıfın ve 

ulusun vicdanının fiziksel dışavurumudur. Ve bu, devletin sivil ve 

siyasal toplum arasındaki dinamik ilişkisini de ortaya koymaktadır. 

Gramsci, siyasal ve sivil toplumu kolektif olarak altyapının üstünde 

konumlanan üstyapı (superstructure) olarak adlandırmaktadır ve bu 

yapının egemen güçleri temsil ettiğini belirtmektedir. Gramsci’ye 

göre kuvvetler ayrılığı (separation of powers) ise sivil ve siyasal 

toplumun kitleler üzerindeki etkilerini ele geçirme mücadelesinin bir 

sonucudur (Dien, 2024, s. 6). 

Antonio Gramsci’nin hegemonya anlayışı, rıza ve zorlama 

diyalektiği üzerinden ulusal ve uluslararası düzeylerdeki egemenlik 

ilişkilerini açıklamaya olanak tanımaktadır. Bu çerçevede Us (2019), 

iç hegemonya ile devletin zor kullanma potansiyelini birlikte 

görünür kılan hegemonik üstyapının sinemasal bir temsili olarak 

değerlendirilebilir. 

--11--



Bağlılar'ın yüzeye çıkarak kendi "Amerikalı" kopyalarına karşı 

başlattığı şiddet eylemi ve "Hands Across America" zinciri, egemen 

yapının görmezden geldiği bastırılmış ötekinin, rızaya dayalı düzeni 

bozarak yıkıcı bir karşı-hegemonya oluşturma ve kendi varoluşunu 

dayatma çabası olarak yorumlanmaktadır. Bu eylem, "eski 

hegemonyanın karşısında yeni fikirlerin toplumsal güç haline 

gelmesini sağlayan hegemonyanın, örgütsel bir 'mevzi savaşı'nda 

galip gelmesi gerektiği” düşüncesini savunmaktadır (Davidson, 

2005, s. 31).  

Böylece film, bahsi geçen tezlerin incelediği gibi, bir toplumsal 

yapının kendi içindeki eşitsizliği ve ikiliği bastırarak sürdürdüğü 

istikrarın ne kadar kırılgan ve yüzeysel olduğunu gözler önüne 

sermektedir. Bu kapsamlı çerçeveyle film, Gramsci’nin hegemonya 

ve rıza üretimi olgularıyla, egemen ve ezilen sınıflar arasındaki 

kültürel ve ekonomik ikiliğin çarpıcı bir temsili olarak 

incelenmektedir. 

Rıza Üretimi, Karşı-Hegemonya ve Amerikan Rüyası başlığı 

altında ele alınan bu bölümde; Gramsci’nin hegemonya teorisinin 

toplumsal düzenin rıza üretimi, ideolojik aygıtlar ve ortak akıl 

üçgeninde nasıl kurulduğu gösterilmektedir. Filmde Amerikan 

rüyası ideolojisi, bu hegemonik yapının en güçlü ideolojik aygıtı 

olarak işlemektedir; eşitsizlikleri rasyonalize eden ve lüks tüketimi 

bir norm olarak dayatan ortak aklı inşa etmektedir. 

Wilson ailesinin sisteme olan rızası, bu ideolojik aygıtların 

başarısının somut bir sonucu olarak görülmektedir. Onlar, egemen 

sistemin sunduğu faydalara gönüllü olarak uyum sağlayarak mevcut 

sosyo-ekonomik düzenin devamına zımni onay vermektedirler. Bu 

rızaya dayalı düzen, yer altına itilmiş alt-sınıfın ve ulus vicdanının 

temsili olan Bağlılar’ın yüzeye çıkmasıyla yıkılmaktadır. Bağlılar 

(Tethered)’ın isyanı, salt kaotik bir şiddet eylemi olarak değil, 

Wilson ailesinin rızayla kabul ettiği hegemonyaya karşıt gelişen, 

egemen yapının görmezden geldiği “Öteki”nin başlattığı yıkıcı bir 
--12--



karşı-hegemonik direniş eylemi olarak yorumlanmaktadır. Böylece 

Us (2019)’da Gramsci’nin analiz ettiği rıza ve zor kullanma ikiliği 

arasındaki dengenin, bastırılan Gölge’nin geri dönüşüyle nasıl 

bozulduğunu ve yeni bir hegemonya mücadelesi çağrısı yaptığını 

gözler önüne sermektedir. 

Postkolonyal Bağlamda Travma, Hayalet Metaforu ve 

Yapısal Şiddet 

Jordan Peele’ın Us filmi bu çalışmada, detaylı olarak gözden 

geçirilen kaynaklar ışığında, Fanoncu postkolonyal teori, 

hegemonya kavramı, ırkçı şiddet ve ırk-sınıf dinamikleri 

çerçevesinde; aynı zamanda bilinçdışı, ego, gölge, persona, kolektif 

bilinçdışı ve arketip gibi Jungcu kavramları harmanlayarak kuramsal 

bir analizle ele alınmaktadır. 

Olafsen’in (2020, s. 21- 22) makalesi de bu eleştirel duruşu 

destekleyerek, filmin Amerikan toplumuna ve kültürüne yönelik bir 

eleştiri sunduğunu ve bu eleştirinin en iyi taklit merceğinden 

okunduğunda anlaşıldığını savunmaktadır. Bu kuramsal birleşim, 

filmin yarattığı bölünme temasını derinleştirmektedir. İktidar ve 

ayrıcalık ikiliği açısından yer üstündeki insanlar ile yer altındaki 

Bağlılar (Tethered) arasındaki farkların "ayrıcalık ve iktidar 

fikirlerine kadar izlenebileceği" ve Bağlılar'ın "ağır biçimde ezilmiş 

(madun)" olduğu gerçeği ayırdına varılmaktadır. Bu sosyoekonomik 

ikilik, ırk ve sınıf dinamiklerinde Wilson ailesinin dramatik 

deneyimi üzerinden belirginleşmektedir: siyahi Wilson ailesinin, 

beyaz Tyler ailesiyle aynı sosyoekonomik standarda ulaşma 

çabasında sürekli olarak yetersiz kalması ve siyah kimliklerin yer 

üstünde aynı yaşam standardını elde etmelerini engellemesi için 

yeterli olduğu tespitine yer verilmektedir. Bu durum, siyahi 

kimliklerin yer üstünde aynı yaşam standardını elde etmelerini 

engellemeye yetecek bir yapısal direncin varlığına işaret etmektedir. 

--13--



Jungcu psikanaliz, toplumsal travma ve bölünmelerin analizine 

arketipsel bir boyut kazandırmıştır. Bu bağlamda, Us filmindeki 

Bağlılar’ın (Tethered) yarattığı esas dehşet, yer üstündeki 

benzerlerinin sıradan “kopyaları” olmalarından değil, “neredeyse 

aynı ama tam olarak özdeş olmama” halinden, yani “Öteki”nin tuhaf 

tanıdıklığından kaynaklanır (Bhabha, 1994, s. 194). Bu imkânsız 

özdeşleşme, Jung’un Gölge arketipinin, ulusal bilinçdışında 

bastırılan ırksal ve sınıfsal nefretlerin bir “hayaleti” olarak nasıl geri 

döndüğünü somutlar. Red karakterinin konumu ise bu güç 

dinamiğini daha da karmaşıklaştırır; kendisi hem ezilen hem de ezen, 

hem sömürülen hem de sömürgeci konumunu üstlenerek hegemonik 

ilişkilerin diyalektiğini cisimleştirir (Fanon, 2022, s. 138; Gramsci, 

1971, s. 77-78). Bu çifte bilinç hali, aynı zamanda, Amerikalı olma 

fikri ile orta sınıf bir Amerikan ailesinin ilkel ve şiddet dolu 

potansiyeline dair bir itirafı da izleyiciye sunar. 

Bu çerçevede çalışma, filmi, sömürgeci ve sömürülen arasındaki 

ilişkinin Amerikan kültüründeki yansımasını gösteren bir ayna 

olarak konumlandırma işlevini görmektedir. Bu ayna, Fanon’un çifte 

bilinç teorisiyle Jung’un arketipsel gölge kavramını birleştirerek, 

travmanın ve bölünmenin ulusal kimliğin kaçınılmaz bir parçası 

olduğunu gösteren çarpıcı bir görüntü sunmaktadır. 

Postkolonyalizm, temelinde sömürgecilik sonrası süreçte 

"öteki"nin inşasına ve merkez-çevre arasındaki sancılı ilişkiye 

odaklanmaktadır. Batı kaynaklı bir eleştiri geleneğinden doğsa da 

kısa sürede Batı dışı aydınların da entelektüel sığınağı haline 

gelmiştir (Ning, 1997, s. 57). Batı'nın; ekonomik, hukuki veya 

kültürel araçları kullanarak hedef coğrafyadaki insanları "ilkel", 

"vahşi" ya da "eğitilmesi gereken yığınlar" olarak kodlaması, aslında 

sömürgeciliğe meşru bir zemin yaratma çabası olmaktadır. Buradan 

hareketle, uluslararası düzenin doğal kabul edilen hiyerarşisi 

tartışmaya açılmakta ve dünyanın bugünkü şeklinin "doğal" 

olmadığı vurgulanmaktadır (Çıtak, 2014, s. 563-566). Batı’nın 

--14--



evrensel olarak dayattığı değerlerin, gerçekte sömürgeci bir 

tahakküm aracına dönüştüğü gerçeğiyle yüzleşilmektedir. 

Frantz Fanon, bu teorik çerçeveyi psikopolitik bir zemine 

taşımaktadır. Fanon’a (2007, s. 43) göre sömürge dünyası, 

Aristoteles mantığıyla işleyen, bölmelere ayrılmış ve keskin 

sınırlarla bölünmüş bir evrendir. Bir yanda sömürgecinin refah 

içindeki şehri, diğer yanda lanetlilerin aç mahallesi bulunmaktadır. 

Us filminin başlığı tam da bu noktada devreye girmiştir: "Biz" (Us) 

kelimesi hem United States (ABD) kısaltmasıdır hem de sömürgeci 

kimliğin o içsel bölünmüşlüğüne işaret etmektedir. 

Yeryüzü norm kabul edilen "merkez"dir; yeraltı ise sesleri 

kısılmış, yüzleri karanlığa gömülmüş postkolonyal ötekilerin 

mekanıdır. Fanon’un (2019, s. 33) Siyah Deri, Beyaz Maskeler 

eserinde çizdiği çerçeve, filmde Adelaide karakteriyle vücut 

bulmaktadır. Sömürge öznesi olan Adelaide, beyaz dünyanın 

(yeryüzünün) konforuna erişmek uğruna travmatik geçmişini 

bastırmakta ve bir uyum maskesi takmaktadır. Ancak bastırılanın 

geri dönüşü kaçınılmaz olmaktadır. 

Filmdeki Yeryüzü-Yeraltı ikiliği, Maniheist bir karşıtlık ve 

dışlama mantığını cisimleştirir; bu mantık, sömürgecinin üstün ve 

erdemli, sömürülenin ise mutlak 'öteki' olarak kurgulandığı 

hiyerarşik bir düzeni temsil eder. Fanon’a göre (2007, s. 47) 

sömürgeci, sömürge halkını sadece ötekileştirmekle kalmamakta, 

onu aynı zamanda "kötülük ve vahşiliğin cisimleşmiş halleri" olarak 

kodlamaktadır. Filmde de Adelaide ve ailesi Amerikan Rüyası’nın 

temiz ve steril tarafını temsil ederken, yeraltındaki Bağlılar 

(Tethered), bu rüyanın üzerine inşa edildiği ve görülmesi istenmeyen 

karanlık gerçeği simgelemektedir. Bağlılar’ın hareketlerindeki 

tekinsiz, spazmodik ve ritmi bozuk yapı, yıllarca yeraltında 

bastırılmış ve hapsedilmiş bedenlerin yansıması olmaktadır. Fanon 

(2007, s. 59) bu durumu şöyle ifade etmiştir: "Yerlinin kasları sürekli 

gergindir, beklemededir. Kaygılı ya da dehşete düşmüş olduğu hiç 
--15--



söylenemez. Aslında av rolünden çıkıp avcı olmaya her an hazırdır... 

Sömürgecinin yerini almaya yönelik bu itki, kasların sürekli gergin 

olmasını sağlar". Red’in o bozuk, gırtlaktan zorlanarak çıkan 

konuşması ve kasılmış beden dili ise; Fanon’un bahsettiği sömürge 

halkının gergin kaslarının ve dildeki o derin yabancılaşmanın somut 

bir tezahürüdür. 

Fanon’un (2007, s. 44) ifade ettiği gibi; sömürge halkı, 

sömürgecinin şehrine "şehvet ve hasetle" bakmaktadır. Red’in 

Adelaide’e duyduğu öfke ve kurduğu planlar, Fanon’un substitution 

(yerinden etme) arzusu ile örtüşmektedir. Buna bağlı olarak Red’in 

başlattığı isyan, sadece bir yer değiştirme arzusu değil, sömürgeci 

yapıdan arınmak için şiddetin zorunlu bir araç olarak kullanılması 

olmaktadır. Bağlıların yeryüzüne çıkışı ve ellerindeki makaslarla 

gerçekleştirdikleri bu isyan, içlerinde biriken gerilimin şiddet yolu 

ile boşaltılmasıdır ve bu şiddet bir intikamdan öte, nesne 

konumundan çıkıp özne konumuna yükselme çabası olmaktadır. 

Jordan Peele’nin Us (2019) filmi, Frantz Fanon’un sömürgecilik 

sonrası kimlik ve bilinç üzerine geliştirdiği düşünceleri çağdaş bir 

bağlamda yeniden yorumlamaktadır. Fanon (2019, s. 33), sömürge 

öznesinin “beyaz bakış” karşısında kendi kimliğini maskeler ardına 

gizleyerek “çifte bilinç” hâline sürüklendiğini ifade etmektedir. Bu 

durum, Us filminde “Tethered” karakterlerinin hem bastırılmış 

öfkeyi hem de “asimile edilmiş benliği” temsil edişlerinde yankı 

bulmuştur. Filmin merkezindeki Adelaide/Red ikiliği, Fanon’un 

“beyaz maskenin altındaki siyah bilinç” fikrinin güncel bir 

yansıması olarak okunabilir; bastırılmışın geri dönüşü, bireysel bir 

çatışmadan toplumsal bir travmaya uzanmaktadır. 

Post-Fanoncu yaklaşımlar ise Fanon’un ikili modelini 

çoğullaştırarak kimliğin sabit bir yapı olmaktan çok, akışkan ve 

melez bir temsiller ağı içinde oluştuğunu vurgulamaktadır. Homi K. 

Bhabha’nın The Location of Culture (1994) adlı eserinde geliştirdiği 

“mimicry” (taklit) ve “hybridity” (melezlik) kavramları, Us’ta 
--16--



Tethered’lern üst dünyadaki benzerlerini grotesk biçimde taklit 

etmeleriyle somutlaşmıştır. Bu taklit, Fanon’un tarif ettiği türden bir 

“özdeşleşme arzusu” değil; aksine, bastırılmışın orijinal olanı 

bozarak yeniden kurduğu bir parodi biçimidir. Bhabha (1994, s. 86) 

bu durumu “taklit, orijinalin bozulmuş bir yansımasıdır” şeklinde 

açıklamıştır. Jordan Peele’nin Us (2019) filmi, yapısal şiddet ve 

ötekilik açısından “öteki benim yerimi kapmış ise, ben sonunda 

kendim olabilmek için, onu yerinden etmek gayesiyle uğraşımı hiç 

bırakmayacağım” manasıyla ortaya çıkmaktadır (Serter, 2021, s. 24). 

Gerbner’e (2014, s. 341) göre ise şiddet meşru ve gerekli bir 

kültürel ifadedir ve yaşadığımız dünya şiddet dünyasıdır. Kuralların, 

yasaların ve kuramların nedeni ve sonucu şiddeti azaltarak kontrol 

altında tutmaktır, zira şiddet toplumun işleyiş biçimini bozmaktadır.  

Geçmişten bugüne kadar gelen şiddet, insanın en temel 

güdülerden birini ortaya çıkaran bir olgu olarak kökleşmiştir. Şiddet 

insanlık tarihini çerçeveleyen olaylar kadar eskidir. Mağara 

duvarlarına çizilen ilk resimlerde insanlar, av hikâyelerini görsel 

olarak çizmişlerdir. Dolayısıyla şiddet ile sanat girift bir ilişki 

içindedir (Çevikalp, 2020, s. 94). 

Farmer (2003, s. 49-50) Pathologies of Power’da  “yapısal 

şiddeti’’ bireylerin doğrudan maruz kalmadığı ama ekonomik, 

politik, toplumsal ve kültürel yapıların sistematik olarak yarattığı 

eşitsizlikler olarak tanımlamaktadır. Yapısal şiddet görünmezdir, 

sınıf, ırk, coğrafya ve sömürge geçmişi tarafından yeniden üretilir. 

Modern dünya düzeninde “yoksulların ölümü” veya “alt sınıfların 

dışlanması” aslında kurumsal ve tarihsel şiddetin sonucudur yani 

“görünmeyen ama sürekli işleyen bir kolonyal mirasın” devamı 

olmaktadır. 

Gerçeküstücülük, Grotesk Beden ve Jung 

Gerçeküstücülük, gündelik yaşamda karşılaşılan mesajları 

kullanarak günlük gerçekliği dönüştürmektedir. Bu akımla ilişkili 

--17--



düşünür Jacques Lacan, 1957 tarihli bir makalesinde, iki imge 

arasında çağrışımsal ilişki kurmaya dayalı otomatik yazı 

deneylerinin yanlış anlamalara yol açtığını savunmaktadır (Vangölü, 

2016, s. 878). Öte yandan, grotesk beden kavramı, özellikle Red ve 

Umbrae gibi yapıtlarda, karakterlerin saldırı anlarında klasik 

normları aşarak taşmasını ve grotesk estetiğin aşırılık ile fazlalığını 

yansıtmaktadır. Dunn’a göre deforme edilmiş beden, izleyiciyi kendi 

bedenselliği üzerine düşünmeye sevk eder. Saville ise şişman 

bedenlere odaklanarak biçimin etik ve politik boyutunu görünür kılar 

(Büyükparmaksız, 2021, s. 129-130). Jungyen psikolojide gölge, 

benliğin bastırdığı karanlık yönleri barındıran bir arketip olarak 

tanımlanır. Göçmen bireylerde bastırılan kimlik ve değerlerin, 

Jung’un gölge arketipi ve posttravmatik büyüme yaklaşımı 

bağlamında, bağımlılıklar aracılığıyla dışavurulduğu ileri 

sürülmektedir (Türkmen, 2025, s. 32). 

Tethered’ler, yerüstü toplumunun bireysel kimliklerini taklit 

etmek üzere üretilmiş kopyalar olarak konumlanmıştır. Bu yapay 

yaratım süreci, onları toplumsal cinsiyetin doğal kabul edilen 

kodlarından uzaklaştırmaktadır. Annelik, babalık, bakım emeği, güç 

dağılımı, duygusal ifade biçimleri Tethered dünyasında işlevini 

yitirmiştir. Bu nedenle Tethered toplumu, cinsiyet kimliğinin 

toplumsal bir inşa olduğuna dair güçlü bir kanıt sunmaktadır. 

 

 

 

 

 

--18--



Us Filminin Biçimsel ve Teknik Özellikleri 

Tablo 1 Us (2019) Filminin Künyesi (IMDb) 

Yönetmen Jordan Peele Oyuncular 

Senaryo Jordan Peele  Lupita Nyong’o – Adelaide 

Wilson / Red 

Yapım Yılı 2019 Winston Duke – Gabe 

Wilson / Abraham 

Tür Korku, Gerilim, 

Toplumsal Alegori 

Shahadi Wright Joseph – 

Zora Wilson / Umbrae 

Süre 116 Dakika Evan Alex – Jason Wilson / 

Pluto 

Yapım 

Şirketleri 

Monkeypaw 

Productions, Universal 

Pictures 

Elisabeth Moss – Kitty Tyler 

/ Dahlia 

Görüntü 

Yönetmeni 

Mike Gioulakis Tim Heidecker – Josh Tyler / 

Tex 

Müzik Michael Abels Her oyuncu çift karakteri 

canlandırarak yeryüzündeki 

bireyler ve onların yeraltı 

kopyaları arasındaki ikili 

yapıyı temsil etmektedir. 

• Sinopsis 

Adelaide Wilson, çocukluğunda Santa Cruz’da yaşadığı ürpertici 

bir karşılaşmanın izlerini hâlâ taşımaktadır. Yıllar sonra ailesiyle 

aynı sahile tatile döndüğünde, geçmişteki korkuları yeniden canlanır. 

Bir gece, kendi görünümlerinin kopyası olan “Tethered” adlı gizemli 

bir aile evlerinin önünde belirir. Bu kopyalar, yeraltında yaşamış ve 

yıllardır bastırılmış öfke taşıyan gölgeleridir. Adelaide ve ailesi hem 

bu saldırgan doppelgänger’lar ile hem de Adelaide’ın kimliğine dair 

karanlık bir sırla yüzleşmek zorunda kalır. Film, kimlik, sınıf ve 

bastırılmış benlik temalarını gerilimle birleştiren bir hayatta kalma 

hikâyesine dönüşür. 

--19--



Tablo 2 Karakter Kimlikleri 

Karakter Kimlik Teması 

Adelaide / Red Çatışmalı Kimlik 

 

Gabe / Abraham Koruyucu Güç 

Kimliği    

Zora / Umbrae  Hızlı Sezgi Kimliği 

Jason / Pluto Kırılgan Kimlik 

Kitty / Dahlia Yüzeysel Çıkarcı 

Kimliği 

Josh / Tex Umursamaz Kimlik 

• Kamera Hareketleri 

Jordan Peele, filmde kamera hareketlerini anlatının psikolojik 

gerilimiyle doğrudan ilişkilendirmektedir. Yavaş kaydırmalar ve 

steadycam takipleri, karakterlerin içsel huzursuzluğunu görünür 

kılmaktadır. Geniş açılı dış mekân planları, karakterleri mekânsal 

olarak küçülterek tehdit hissini artırmakta; dar iç mekânlarda ise 

kameranın hareket alanı kısıtlanarak klostrofobik bir atmosfer 

üretilmektedir. Dönüm noktası sahnelerinde kamera, tehdit unsuru 

yaklaştıkça ağır çekim ritmine benzer bir gerilim temposu 

yaratmaktadır.  

• Işık Kullanımı 

Işık, filmde yalnızca atmosfer kurmak için değil, aynı zamanda 

tematik bir yapı taşı olarak konumlanmaktadır. Düşük anahtar (low-

key) ışığın hâkim olduğu gece sahnelerinde gölgeler 

belirginleştirilerek “Tethered”ların görünmezliğine gönderme 

yapılmaktadır. Aydınlık ve karanlık arasındaki zıtlık, Adelaide’ın 

bölünmüş kimliğini temsil eden bir metafor olarak işlev görmektedir. 

Yüzey dünyasında sıcak ışık kaynakları aile birlikteliğini 

simgelerken, yeraltında floresan, soğuk ve eşit dağılımlı ışık 

kullanılarak mekânın makineleşmiş, insan-dışı düzeni 
--20--



vurgulanmaktadır. Sinemada mizanseni görünür kılmak amacıyla 

kurgulanan ışık, aynı zamanda mizanseni oluşturan öğeler üzerinde 

birbirinden farklı etkiler üretmektedir. Bu öğelerden biri olan mekân 

ise ışık kullanımıyla güçlü ve doğrudan bir ilişki içindedir (Kılınç, 

2021, s. 95). 

• Dekor ve Mekân Tasarımı 

Mekânlar film boyunca ikili bir yapı üzerine kuruludur. Wilson 

ailesinin evi, tanıdık ve güvenli bir orta sınıf hanesini yansıtmakta; 

ahşap dokular, sıcak renk paletleri ve gündelik yaşam nesneleri 

karakterlerin normalliğini sabitlemektedir. Buna karşılık 

yeraltındaki “Tethered” mekanları steril, kurumsal ve klostrofobiktir. 

Boş koridorlar ve tekrarlayan kapılar sistematik bir kontrol 

mekaniğini anımsatmaktadır. Lunapark ve aynalar evi ise hem 

travmanın kaynağı hem de kimlik bölünmesinin görsel metaforu 

olarak mizansen içinde merkezi konumda bulunmaktadır. 

• Oyuncu Yerleşimi 

Oyuncu yerleşimi, filmdeki “yansıma” ve “ikizlik” temasını 

dramatik bir araç olarak görünür kılmaktadır. Pek çok sahnede 

karakterler simetrik dizilimlerle konumlandırılmıştır. Adelaide’ın 

sıklıkla kadrajın merkezinde yer alması, anlatının odak noktasındaki 

kimlik çatışmasını desteklemektedir.  

Yeraltı sahnelerinde oyuncuların hareketleri daha ritmik ve 

mekaniktir.  Bu koreografi, Tethered topluluğunun bireyselliği 

olmayan varlıklar olarak kurulmasını güçlendirmiştir. Bir izleyici, 

kayıt altına alınsın ya da alınmasın, ilk kez karşılaştığı bir imgede 

çoğunlukla bir düzen aramaktadır. Simetri kavramına yönelik 

belirgin bir duyarlılığı olmayan bir birey bile bu durumda simetriyi 

bilincin içinden çekip çıkararak etkinleştirmekte ve bu çerçevede bir 

bakış geliştirmektedir (Seçmen, 2020, s. 43). 

 

--21--



Yeraltının Gölgesi: Kuramsal Sembolik Okuma 

Jordan Peele'nin Us (2019) filmi, korku türünün ‘ötekiler’den 

beslenen geleneksel anlatısını toplumsal bir ayna metaforuna 

dönüştürerek, izleyiciyi hem Bhabha'nın (1994) postkolonyal taklit 

kavramının hem de Jung'un gölge arketipinin kesişim noktasında 

konumlandırmaktadır. Bu filmde korku, kapımızdaki bir yabancıdan 

değil, aynamızdaki 'neredeyse biz olan ama tam olarak olmayan' 

yansımadan gelmektedir. Gramsci'nin hegemonyası, yönetilenlerin 

rızası ile kurulmakta, Us (2019) ise bu rızanın yırtıldığı o korkunç 

anı beyazperdeye taşımaktadır. Bu yırtılma anı, filmde sadece bir 

kaosun başlangıcı olmaktan öteye, aynı zamanda Jungcu ve Fanoncu 

teorilerin kesişimlerini taşımaktadır.  

Peele, rızanın ortadan kalkmasıyla ortaya çıkan boşluğu, Jung’un 

'Gölge' arketipiyle doldurmaktadır; ancak bunu yaparken gölgeyi 

bireysel bir bilinçdışı olmaktan çıkarıp Fanoncu bir perspektifle 

'politikleştirmektedir'. Yeraltındakiler, Amerika’nın kolektif 

bilinçdışına ittiği sömürgecilik günahlarının ve ırkçı şiddetin 

somutlaşmış halidir (Mbembe, 2019, s. 92). Dolayısıyla Adelaide’ın 

Red ile yüzleşmesi, Jung’un bahsettiği 'benlik bütünleşmesi' çabasını 

aşarak, Fanon’un (2022, s. 44) tarif ettiği sömürgeci ile sömürülenin 

ölümcül diyalektiğine dönüşmektedir.  

Bu bölüm, filminin derinlikli anlatısını, basit bir doppelgänger 

hikayesinden çıkarıp, Barthes'ın semiyotik merceği ile 

çözümlenebilir zengin bir mitler silsilesi olarak ele alacaktır. Film, 

'İç ve Dış Hegemonya' kavramlarının iç içe geçtiği bir yapısal şiddet 

laboratuvarı olarak Kırmızı Tulumlar, Altın Makaslar ve Yeraltı 

Tünelleri gibi görsel göstergelerin ardındaki Amerikan rüyasının 

bastırılmış sınıfsal ve ırksal 'gölgesini' aydınlatmaktadır. 

 

 

--22--



Barthes'ın Semiyotik metodu, birincil düzeydeki anlamın 

(gösterge) ötesinde, bu nesne ve eylemlerin toplumsal, kültürel ve 

ideolojik bağlamda ürettiği ikincil anlamları (mitler) açığa çıkarmayı 

sağlamaktadır. 

Şekil 1’de incelenen semboller ve kuramsal düzeydeki anlamları 

bir özet halinde yer almaktadır. Ardından, semboller sahne 

fotoğraflarıyla desteklenerek detaylı olarak incelenmiştir. 

 

 

 

 

--23--



 

Şekil 1 Göstergebilimsel–İdeolojik Çözümleme Şeması 

--24--



a.  Bağlılar (Tethered) 

Barthes’ın semiyotiğine göre, bu sembolün düz anlamı şudur: 

Bağlılar, yeryüzünde yaşayan her bireyin, filmin merkezindeki 

Wilson ailesi ve onların kopyaları olan Adelaide ile fiziksel ve 

genetik olarak aynı olan, yeraltı tünellerinde yaşayan ve toplumsal 

düzenin dışında kalan insanlardır. Yan anlamına bakıldığında ise, 

Bağlılar, Jung’un psikanalitik Gölge Arketipi’nin somutlaşmış hâli 

olarak görülebilir. Yer üstündeki refah toplumunun bastırdığı ve asla 

kabul etmediği karanlık, ilkel yönleri temsil ederler. 

 

Şekil 2 Bağlılarla ilk konuşma sahnesi (Peele, 2019, 00:44:11) 

Bu kopyalar, postkolonyalizmin mimicry/taklit kavramıyla 

doğrudan örtüşen bir yapısal şiddet mitini temsil etmektedirler. 

Wilson ailesinin elde ettiği Amerikan Rüyası’na dayalı hegemonik 

rıza düzeninin bedelini, tüm konforları ile aynı görünüme sahip 

olmalarına rağmen, yeraltında nekropolitik bir varoluşa terk edilmiş 

olmalarıyla ödemektedirler. Bağlılar'ın ortaya çıkışları, hegemonik 

düzenin kendisini sürdürmek için ne kadar büyük bir şiddet 

mekanizması kullandığını göstermektedir.  

Olafsen (2020, s. 27), “‘It's Us:’ Mimicry in Jordan Peele's Us” 

adlı makalesinde, filmdeki dehşetin kaynağının Bağlılar’ın yer 

üstündeki muadillerinin yalnızca “tekrarları veya kopyaları” 

olmalarından kaynaklandığını belirtir; dehşet, ‘Öteki’lerin 
--25--



“neredeyse aynı ama yalnızca neredeyse” olmasından doğar. Wilson 

ailesi özelinde, bu durum, siyah kimliğin “yer üstünde aynı yaşam 

standardına erişmesini engellediği” düşüncesiyle birleşir. Bağlıların 

hayvansı sesler, kısa ünlemler ve sessizlikle kodlanması, üst sınıfın 

onları ötekileştirme biçimini görünür kılar. Film, izleyiciyi rahatsız 

ederek, “İnsanı insan yapan dil midir, yoksa tanınma hakkı mı?” 

sorusunu sürekli canlı tutar. 

b. Wilson Ailesi 

Bu sembol, bir önceki Bağlılar sembolüyle bağlantılı olarak 

incelenirse, postkolonyal mimicry (taklit) mitinin canlı bir göstergesi 

olduğu anlaşılabilmektedir. Düz anlamda bu aile, filmin merkezinde 

yer alan, orta-üst sınıfa dahil olan, siyahi bir ailedir. Bir erkek ve bir 

kız çocuk, anne ve babadan oluşan bu aile, aynı zamanda Amerikan 

Rüyası’nın sunduğu ve vadettiği geleneksel aile normunun da bir 

temsili olarak düşünülebilmektedir. Buna bağlı şekilde, Amerikan 

Rüyasına ulaşmış, kültürel olarak “beyaz ayrıcalığını” taklit etmeye 

çalışan, ancak köklerinden kopuk bir azınlık sınıfını temsil 

etmektedir. Bu nedenle aile, görünürde güvenli ve “normal” bir 

yaşamın içinde konumlanırken, Bağlılar’la karşılaşma anında 

bastırılmış tarihsel şiddetin ve madun bedenlerin geri dönüşüyle bu 

taklitçi aidiyetin kırılganlığını görünür kılar. 

 

Şekil 3 Wilson Ailesi (Peele, 2019, 00:41:28) 

--26--



Siyahi bir aile olarak, beyaz Tyler ailesinin lüks yaşam 

standardını yakalama çabaları, Gramsci'nin sivil toplum içindeki 

kültürel hegemonya baskısına boyun eğme ve ırk-sınıf ayrımını 

aşmaya çalışma dinamiğini yansıtmaktadır. Adelaide'ın geçmişini 

unutup yeni bir kimliği kabul etmesi, hegemonik düzenin bireyi nasıl 

dönüştürdüğünün ve rıza üretimini nasıl sağladığının temel sembolü 

olarak okunabilmektedir; bu rıza, yeraltındaki gerçek kimliğin ve 

yapısal şiddetin üzerini örten bir persona haline gelmiştir. Ailenin 

yüzeydeki konforu, yeraltındaki Bağlı'sının çektiği sonsuz acıyla 

diyalektik bir ilişki içinde olmaktadır. 

c. Kırmızı Tulumlar 

Düz anlamda kırmızı tulumlar, Bağlılar'ın toplu olarak giydiği, 

tek tip ve belirgin kıyafetlerdir. Dış görünüş olarak birer hapishane 

mahkûmu kıyafetine benzemektedirler ve aynı zamanda bir işçi 

tulumunu da andırmaktadırlar. Buradan hareketle, bu tulumlar 

sıkışmışlığın ve kontrol edilmişliğin, Amerikan kapitalizminin 

“kölesi” oluna gelmişliğin bir temsili olarak 

değerlendirilebilmektedirler. Buna karşılık olarak kırmızı renkte 

olmaları da devrim, kan, tehlike ve kolektif bir hareketin (çoğunlukla 

komünist veya sosyalist) rengini taşıdıkları manasına gelmektedir 

(Saraç, 2023, s. 51).  

Yapısal şiddet bağlamında ise bu tek biçimlilik, kapitalist 

düzenin süreğen yoksunluk ve denetim pratikleriyle ürettiği 

görünmez emek-artık nüfus konumunu işaret eder. Tulum, özneyi 

tanınmadan mahrum bırakan kurumsal dışlanmanın somut bir 

göstergesi hâline gelmektedir. Yapısal şiddet farkındalığı, bir grubun 

sistematik baskıya maruz kalması ve eşit yaşam koşullarına erişimini 

engelleyen bariyerlerin görülmesini ve bu duruma yönelik 

hoşnutsuzluğun dile getirilmesini ifade eder. Bu engellerle “barışık” 

bir fark ediş mümkün görünse de böylesi bir farkındalık çoğunlukla 

mevcut durumu yeniden kavramsallaştırmaya yönelir (Uğur, 2021, 

s. 69). 
--27--



 

Şekil 4 Yeraltındaki Kırmızı Tulumlar (Peele, 2019, 00:38:56) 

Bu sembol, bireysel çıkarlar yerine kolektif bir intikamı ve 

yapısal şiddete karşı birleşmeyi simgelemektedir. Onların tek tip 

giysileri, rıza üretiminin yarattığı bireyselleşmiş, dağınık toplumun 

aksine, zorla bir araya gelmiş, ortak amaçlı bir isyan gücünü 

göstermektedir. 

d. Altın Makaslar 

Çift bıçaklı, altın renginde araçlar olarak gösterilen makaslar, 

filmde hegemonik düzenin dayattığı rıza zincirlerini koparan birer 

“karşı-şiddet” aracıdır. Fanon’un (2022, s. 44) Yeryüzünün 

Lanetlileri eserinde belirttiği gibi, sömürgeci ile sömürülen 

arasındaki o kopmaz sanılan göbek bağı, ancak şiddet ile kesilebilir. 

Red’in ve Bağlılar’ın ellerindeki makas da bu bağlamda, onları 

yeraltından ve aşağılık kompleksinden kurtaran arındırıcı güçtür. 

 

--28--



 

Şekil 5 Altın Makas (Peele, 2019, 01:40:37) 

Altın rengi, yeryüzünün materyalist zenginliği ile yeraltının kanlı 

devrimini birleştirerek, ezilenlerin intikamının ne kadar değerli ve 

yıkıcı olduğunu vurgulamaktadır (Yıldırım, 2019). Bu, artık 

müzakere edilebilir bir talep değil, zorla alınan bir hak olarak 

okunabilir. 

e. Hands Across America (1986) 

Bu sahne, 1986'da Amerika'da gerçekten hayata geçirilen ve 

medyatik bir yardım organizasyonu olan "Hands Across America" 

kampanyasına göndermedir. Kamera, karakterlerin bu çağrıyı 

izlediği televizyon ekranına odaklanırken, etraftaki VHS kasetler 

(örneğin Define Avcıları-The Goonies, 1985) izleyiciyi 1980'lerin 

popüler kültür iklimine sabitler. Bu gerçekçi arka plan, filmin temel 

çatışmasını besler: Televizyonda kutlanan toplumsal birlik ideali ile 

karakterlerin maruz kaldığı sosyal dışlanma gerçekliği arasındaki 

uçurum. Sembol böylece, dönemin kolektif aidiyet söyleminin 

altındaki bireysel yalnızlıkları ortaya çıkaran diyalektik bir işlev 

kazanmaktadır.  

--29--



 

Şekil 6 Hands Across America (Peele, 2019, 00:02:11 

Hands Across America 25 Mayıs 1986'da USA for Africa 

organizatörleri tarafından yoksulluk ve evsizlikle mücadele için 

düzenlenen, ülke çapında katılımlı somut bir hayır etkinliğiydi. 

Katılımcılar bağış karşılığında zincire katılıp şarkı söylemiş, 

yaklaşık 6,5 milyon insan Coast-to-coast (kıyıdan kıyıya) bir insan 

zinciri oluşturmuştu. Bu nedenle filmdeki referans, tamamen gerçek 

bir tarihsel/sosyal olaya dayanmaktadır (Klein, 2016). 

Yüzlerce farklı insanın el ele tutuşarak binlerce metrelik bir 

zincir oluşturması, yüzeydeki sahte ve göstermelik olan rıza 

üretiminin (hayırseverlik miti) alaycı bir şekilde tersine çevrilmesi 

olarak okunmaktadır. Bu eylemle sergilenen parlak ve umutlu 

iyimserlik teması, bilinçaltının bunu psikoanalitik açıdan 

yorumlamasına açık şekilde, “ürkütücü” olarak algılamaktadır ve 

izleyenin tanımlayamadığı bir şekilde ürpermesine sebep 

olmaktadır. Ezilenler, bu gösteriyi ele geçirerek onu acı çekilmeye 

maruz bırakılan yapısal şiddet kurbanlarının görsel ve ürkütücü bir 

anıtına dönüştürmüştür. 

f. Yeraltı Tünelleri 

Filmin sonlarına doğru izleyiciye sunulan Yeraltı Tünelleri, 

karanlık ve ıssız bir geçiş yolu olarak, terk edilmiş ve rutubetli bir 

ulaşım ağı şeklinde betimlenmektedir. Tıpkı tulumlarda olduğu gibi, 

--30--



tünellerde de bir “hapishanevari” yapı göze çarpmaktadır (kafes 

şeklinde kapılar, hücreleri andıran odalar ve boş koridorlar). Yan 

anlamsal düzeyde ise bu tüneller, bilinçdışının, unutulmuşluğun ve 

bastırılmış tarihin derinliklerini temsil etmektedir (Subramanian vd., 

2015). 

 

Şekil 7 Yeraltındaki Adelaide (Peele, 2019, 01:43:16) 

Bu mekânsal tasarım, Frantz Fanon’un sömürge kentini tarif 

ederken kullandığı “Bölmelere Ayrılmış Dünya” kavramının bir 

karşılığıdır. Bu yeraltı dünyası aynı zamanda Mbembe’nin 

Nekrosiyaset kavramına bağlı olarak bir “Ölüm Dünyasıdır”. Sosyal 

veya politik bir varoluşun bulunmadığı bu tüneller, egemen iktidarın 

(yer üstü) biyolojik yaşamı sürdürdüğü birer nekropolitik 

laboratuvar işlevi görmektedir. 

Yeryüzü ile Yeraltı’nı birbirine bağlayan yürüyen merdiven, 

Mbembe’nin tanımladığı “yaşam dünyası” ile “ölüm dünyası” 

arasındaki geçişin mekanik, soğuk ve endüstriyel doğasını 

göstermektedir (Mbembe, 2019, s. 92). Adelaide, çocukken bu 

merdiveni kullanarak masumiyetinden çıkmış ve nekropolitik 

gerçeklikle yüzleşmiştir. Yeraltı Tünelleri, Amerika’nın ırk ve sınıf 

ayrımını derinleştirerek görmezden geldiği kölelikten, zorla 

kapatmalara uzanan gölge tarihinin mekânsal bir miti olarak 

okunabilir. 

--31--



g. Tavşanlar 

Filmin başında ve sonunda görülen çeşitli tavşanlar, düz 

anlamsal düzeyde kafeslerde çoğalan, hızla üreyen, sürekli tüketilen 

ve kurban edilen masum hayvanlardır. Bu masumiyetleri, çoğalan 

madun (subaltern) sınıfın pasif, sessiz ve nekropolitik açıdan 

kolayca feda edilebilir niteliğini simgeler. Başka bir perspektiften, 

bu hayvanlar iktidarın biyopolitik kontrolünün en alt seviyesinde yer 

alan, yalnızca çoğalmalarına izin verilen ve yaşam kalitesi sıfır olan 

nesneleri de temsil eder. Fanon (2022, s. 42), sömürgeciliğin yerli 

halkı tanımlarken sıklıkla zoolojik (hayvansı) terimlere 

başvurduğunu belirtmektedir. Filmde Bağlılar’ın (Tethered) çiğ 

tavşan etiyle beslenmek zorunda bırakılması ve tıpkı tavşanlar gibi 

deney nesnesi muamelesi görmesi, onların “insan olma” statüsünden 

çıkarılarak sadece hayatta kalmaya programlanmış birer zombi 

özneler hâline getirildiğini gösterir. 

 

Şekil 8 Tavşan Kafesleri (Peele, 2019, 00:11:13) 

Us filminde tekrar eden 49 tavşan figürü, İncil’e doğrudan bir 

gönderme olmaktan çok, 7×7’lik kapalı bir döngü içinde işleyen 

biyopolitik ve nekropolitik bir düzenin tamamlanmışlığını simgeler. 

Bu döngüde tavşanlar, Giorgio Agamben’in (1998, s. 7-12) 

tanımladığı biçimiyle “çıplak hayat”a (bare life) indirgenmiş 

--32--



varlıklar olarak, yalnızca biyolojik süreklilikleri açısından 

anlamlandırılan, yaşam kalitesi ve öznel statüsü askıya alınmış 

bedenleri temsil eder. Achille Mbembe’nin (2003, s. 12-13) 

nekropolitika kavramı çerçevesinde ise bu bedenler, yaşatılmakla 

öldürülmek arasındaki belirsiz bir eşikte tutulur; tüketilmeleri, deney 

nesnesi olmaları ve çiğ etle beslenmeleri, onların yas tutulabilir 

öznelikten çıkarılıp kurban edilebilirliğinin normalleştirildiğini 

gösterir. Frantz Fanon’un sömürgeci iktidarın yerli bedeni 

hayvansılaştıran söylemine dair tespitleriyle birlikte 

düşünüldüğünde, tavşanların ve Bağlılar’ın (Tethered) aynı 

mekânsal ve anlamsal düzlemde konumlandırılması, bu öznelerin 

sistematik biçimde insanlıktan çıkarıldığını ve sadece hayatta 

kalmaya programlanmış biyolojik varlıklar olarak kurulduğunu 

açığa çıkarır.  

Bu bağlamda 49 sayısı, Jubilee’nin (Ringe, 1985, s. 33) — 

Tevrat’ta her yedi kez yedi yılın ardından ilan edilen, borçların 

silindiği ve köleliğin sona erdiği özgürlük yılı — vaat ettiği özgürlük 

ve yeniden dağıtım momentinin asla gelmediği, özgürlüğün sürekli 

ertelendiği ve nekropolitik rejimin kendi iç mantığını tamamladığı 

kapalı bir egemenlik düzeninin sayısal ifadesi olarak okunmalıdır. 

h. Adelaide/Red İlişkisi ve Red Karakteri 

Adelaide, yer üstünde yaşayan, başarılı, düzenli bir aile hayatına 

sahip, yaşamında görünür bir sorunu olmayan bir anne karakteridir. 

Red ise, yerin üstünde yaşayan Adelaide’ın, yeraltındaki “ürkütücü” 

versiyonu olarak izleyiciye sunulmaktadır. 

Bu ikili, filmin merkezindeki ikilik ve kimlik krizi temasını 

somutlaştırmaktadır. Adelaide, bilincin, hegemonik kültüre uyum 

sağlamış Persona'nın temsilcisidir; Red ise, Jung'un Gölge 

Arketipinin fizikselleşmiş hali, yani bastırılmış, ilkel dürtülerin ve 

yapısal şiddetin kurbanının sesidir (Demir vd., 2020, s. 227). 

--33--



 

Şekil 9 Red (Peele, 2019, 00:49:03) 

Red’in konuşma tarzı, normalden farklı; gırtlağından gelen, 

hırıltılı, robotik ve boğuk bir sestir. Bu, Frantz Fanon’un sömürge 

öznesi için tanımladığı kas geriliminin (muscular tension) işitsel 

tezahürüdür. Fanon’a göre sömürge insanı, kasları her an gerili bir 

insandır ve bu gerilim doğrudan sömürgecinin varlığıyla ilişkilidir 

(Fanon, 2022, s. 41). Red’in sesi, yapısal şiddet sonucu dilini — yani 

kendini ifade etme yeteneğini — kaybetmiş olan ezilenin sesini 

simgeler. Sivil toplumun hegemonik dilinden dışlanmış olmanın ve 

madun olmanın sembolik yükünü taşıyan Red karakteri, 

postkolonyal eleştiride sömürgeci dilin ezilenin sesini nasıl 

boğduğunu ve onu anlaşılamaz kıldığını gösteren güçlü bir mit 

yaratır. 

Adelaide/Red ikilemi, postkolonyalizmin taklit ve madun 

mitlerini birleştirmektedir. Orijinalde yeraltında yaşaması gereken 

Red'in (madun), yer üstündeki Adelaide'ın yerini alması, 

sömürgeci/egemen (Adelaide) ve sömürülen/ezilen (Red) arasındaki 

ilişkinin kökenindeki şiddeti ifşa etmektedir. Bu bağlamda Adelaide 

karakteri, Fanon’un Siyah Deri, Beyaz Maskeler eserinde 

kavramsallaştırdığı “beyaz maske” pratiğinin filmdeki taşıyıcısıdır. 

Adelaide’ın yüzey dünyasındaki yaşamı, sadece bir sınıf atlama 

--34--



hikâyesi değil, aynı zamanda ırksal travmasını ve kökenini 

bastırarak inşa ettiği bir uyum performansıdır. Beyaz orta-sınıf 

normlarına (Tyler’ın ailesiyle olan ilişkisi, giyim tarzı, konuşma 

üslubu) kusursuzca entegre olmaya çalışarak, yeraltındaki 

'siyah/gölge' benliğini (Red) susturmuştur.  

Ancak Fanon’un (2019, s. 33) belirttiği gibi, sömürge öznesinin 

taktığı bu maske, altındaki travmayı yok etmez; aksine onu daha 

patlayıcı bir hale getirmektedir. Red’in yeryüzüne çıkışı, Adelaide’ın 

yıllardır sergilediği bu asimilasyon performansının çöküşünü ve 

maskenin altındaki bastırılmış ırksal öfkenin geri dönüşünü 

simgelemektedir. 

i. Ayna Labirenti 

 

Şekil 10 Ayna labirenti (Peele, 2019, 00:06:12) 

Düz anlam boyutuyla bu mekân, herhangi bir eğlence parkında 

yahut lunaparkta bulunabilecek türden bir oyun ortamıdır. Sembolik 

okuması yapıldığında bu ortamın, Lacan'ın (2014) ayna evresi ile 

ilişkilendirilen kimlik oluşumu, yanılsama ve çarpıtılmış gerçeklik 

mekânı olduğu sonucuna ulaşılmaktadır. Labirent, kimliğin 

kırılganlığını ve çarpıtılmış gerçekliği sembolize eden bir mekân 

olarak okunmaktadır. Ayrıca “Öteki” mitinin temel dayanak noktası 

olarak Ayna Labirenti, Adelaide’ın kimlik değişiminin de 

--35--



gerçekleştiği yerdir. Bu göz yorucu, baş döndürücülüğüyle mide 

bulandırıcı ve karmaşık mekân, hegemonya altındaki yüzey ve 

yeraltı kimliklerinin birbirine karışabilirliğini ve postkolonyal 

taklidin yarattığı kimlik krizini sembolize etmektedir. 

j. Jason Wilson/Pluto ve Maskeleri 

Filmde Wilson ailesinin küçük oğlu Jason tarafından kullanılan 

Yıldız Savaşları (Star Wars, 1977) filminin karakteri Chewbacca 

(Gürocak, 2024, s. 1002) maskesinin aksi şekilde, onun 

doppelganger’ı Pluto’nun — bu isim, 2006'da Uluslararası 

Astronomi Birliği tarafından 'cüce gezegen' statüsüne indirgenen 

Pluto gezegeninin de ismidir (NASA) — taktığı maske, 13. Cuma 

(Friday the 13th, 1980) filmindeki Jason’ın adaşı ve filmin ana 

antagonisti Jason Voorhees’in maskesiyle çağrışım yapmaktadır 

(Anderson, 2013, s. 2-3). Bu yönüyle maske; kimliksiz ve 

affetmeyen, saf, ilkel korkuyu simgelemektedir. 

 

Şekil 11 Jason ve Pluto (Peele, 2019, 00:53:37) 

Sembolik düzeyde bu maske, yapısal şiddetin maskenin ardına 

gizlenmiş kolektif yüzü olarak okunabilir. Pluto’nun maskeyi 

kullanması ise, yeraltındaki dehşetin popüler kültür aracılığıyla 

üretilen rıza ve normalleştirilmiş korku figürleriyle nasıl iç içe 

geçerek meşrulaştığını göstermektedir. 

--36--



k. Yeremya 11:11  

Bu yüzden RAB, ‘Kaçıp kurtulamayacakları bir yıkım 

getireceğim başlarına’ diyor, ‘Bana yakarsalar da onları 

dinlemeyeceğim. / Therefore, this is what the Lord says: ‘I will bring 

on them a disaster they cannot escape. Although they cry out to me, 

I will not listen to them (Yeremya 11:11 / Jeremiah 11:11)5. 

 

Şekil 12 Jeremiah Pankartı (Peele, 2019, 00:04:44) 

Film boyunca birçok kez ve çeşitli şekillerde seyirci karşısına 

çıkan, Kitab-ı Mukaddes’in ilk kısmı Eski Antlaşma’da bulunan 

Peygamber Yazıları bölümüne dahil olan, ağlayan peygamber olarak 

da bilinen Peygamber Yeremya’nın kitabında bulunan bir pasaj, 

Yeremya 11:11, ilahi yargı ve kaçınılmaz felaketi simgelemektedir. 

Yeremya 11’de (Kutsal Kitap.org, 2025) Tanrı halkına, atalarıyla 

Mısır’dan çıktıkları zaman yaptığı antlaşmayı hatırlatmaktadır. 

Ancak halk bu antlaşmayı bozmuş ve başka ilahlara yönelmiştir. 

Tanrı, bu itaatsizlikleri nedeniyle başlarına felaket geleceğini ve 

yardım çağrılarına cevap vermeyeceğini bildirmiştir. 

 
5 kutsalkitap.info.tr / bible.com sitelerinden Yeni Türkçe Çeviri ve NIV (New 

International Version) alınmıştır. 
--37--



 

Şekil 13 Santa Cruz sahilinde kollarını iki yana açan Bağlı (Peele, 

2019, 00:28:25) 

Bu sembol, tüm filmin sembolizmini özetleyen bir meta-mit 

olarak okunabilir. Yapısal şiddet ve nekropolitik dışlanmanın 

yarattığı felaketin kaçınılmazlığını ilan eder; yani hegemonik 

sistemin altındaki çelişkiler sonunda yüzeye çıkarak toplumu 

mahkûm edecektir. Bu, sınıf ve ırk ayrımının telafisiz bir yıkıma yol 

açacağının kehanetidir. Amerikan toplumunun ırk ve sınıf ayrımı ile 

ihmali sonucunda, felaketin kaynağı dışarıdan değil, doğrudan 

sistemin kendisinden gelmektedir; Tanrı bile bu ayrımcılığı 

görmezden gelenleri affetmeyecektir. 

l. Santa Cruz Sahil Bölgesi  

Santa Cruz, özellikle Santa Cruz Beach Boardwalk gibi 

yerleriyle Kuzey Kaliforniya’nın meşhur sahil kasabalarından biridir 

ve bu mekân, Amerikan popüler kültüründe idealleştirilmiş sahil 

yaşamının, özgür zaman ve eğlence pratiklerinin görsel bir temsili 

olarak işlev görmektedir.  

Boardwalk’un peyzajı ve ikonik yapıları — dönme dolaplar, 

roller coaster’lar ve deniz kıyısı panoraması — güneşli, rahat ve 

ideal tatil imgesini güçlendiren unsurlardır. Bu sembolik değer, 

Boardwalk’u Hollywood’un gözünde de tanınabilir bir mekân hâline 

getirmiştir; Giant Dipper gibi yapıların yer aldığı Santa Cruz Beach 
--38--



Boardwalk, Harold and Maude (1971), Sudden Impact (1983), The 

Sting II (1983), The Lost Boys (1987), Dangerous Minds (1995), 

Bumblebee (2018) ve Us (2019) gibi çok sayıda filmde arka plan 

olarak kullanılmıştır, bu da mekânın sinemada “Amerikan sahil 

kasabası”nın görsel temsili için bir ikon olarak konumlanmasına yol 

açmıştır. The Lost Boys özellikle Boardwalk’u “Santa Carla” olarak 

betimleyerek mekânı Amerikan görsel hafızasında kalıcılaştırmıştır 

(Iverson, 2023). Bu bağlamla Santa Cruz’un Us’ta kullanımı, ilk 

bakışta huzurlu bir tatil alanı sunarken altında yatan toplumsal 

çelişkileri görünür kılan sembolik bir alan yaratmaktadır.  

 

Şekil 14 Santa Cruz (Peele, 2019, 01:47:59) 

Sahil, “Amerikan Rüyası”nın vaat ettiği sivil toplum alanını ve 

zenginlik ile konforun doğal hak olarak varsayıldığı hegemonik 

düzenin sahnesini simgelemektedir. Aynı zamanda, mevcut iktidara 

rıza gösterilerek elde edilen huzurun, görünmez yeraltı çelişkileri 

tarafından nasıl tehdit edildiğini ortaya koyma işlevi görmektedir. 

m. Havlu Desenine Tam Oturan Frizbi 

Düz anlam boyutuyla bu sahne, seyirciye eğlenceyi temsil eden 

plastik bir oyuncağın yere serili havlunun üzerine düştüğünü 

göstermektedir. Yan anlam perspektifinden bakıldığında ise 

frizbinin, havlu üzerindeki yuvarlak desene tam olarak oturması, 

--39--



Wilson ailesinin, ırksal kimliklerine rağmen bu orta-üst sınıf 

rüyasına sorunsuz bir şekilde entegre olabildiklerine, yani kültürel 

hegemonya tarafından belirlenen toplumsal kalıplara mükemmel bir 

rıza gösterdiklerine dair kurulan yanılsamayı temsil etmektedir. 

 

Şekil 15 Havluya Düşen Frizbi (Peele, 2019, 00:27:43) 

Bu mit, ırk-sınıf ayrımının aşılabilir olduğuna dair üretilen 

bir propagandadır; bu propaganda, yapısal şiddetin ve ayrımcılığın 

yeraltında varlığını sürdürdüğü gerçeğini gizlemektedir. Ayrıca 

frizbinin kırmızı üzerine yıldız deseni, havlunun lacivert-beyaz 

rengiyle birleşince bir Amerikan bayrağı imgesi de yaratmaktadır. 

n. Küçük Adelaide’ın Tişörtü 

“Thriller” yazılı bu tişört, Michael Jackson'ın "Thriller" 

şarkısının kültürel bir referansı olarak seyirciye sunulmaktadır. 

Thriller, 1982’de yayımlanan Michael Jackson’ın aynı adlı albümü 

ve özellikle 1983 tarihli Thriller kısa filmiyle, korku sinemasının 

(zombi, canavar, dönüşüm) estetiğini pop müzikle birleştiren 

kültürel bir fenomendir. John Landis tarafından yönetilen bu video, 

yaşayan-ölüler, bedensel dönüşüm ve kolektif koreografi 

imgeleriyle, bireysel öznenin kitlesel ve tekinsiz bir topluluğa 

karışmasını temsil eder.  

--40--



 

Şekil 16 Küçük Adelaide’ın Tişörtü (Peele, 2019, 00:05:57) 

Bu yönüyle Thriller, korkunun sadece bireysel bir duygu 

değil, toplumsal olarak paylaşılan ve ritüelleşmiş bir deneyim 

olduğunu gösterir. Bu sembolün işlevi, yüzeydeki kültürel 

hegemonyanın bir parçası olmaktır (Cullors, 2011, s. 16-17). 

Kültürel tüketim ve eğlence (popüler kültür) ile rıza üretimi 

yapılırken, yeraltındaki dehşet (gerçek, ilkel, kelimenin tam 

anlamıyla ‘thriller / heyecanlı hareket’) görmezden gelinmektedir 

(Özcan, 2017, s. 165-168). Alaycı bir şekilde, Bağlılar da tıpkı 

"Thriller" şarkısının dansındaki gibi senkronize bir eylemle 

"dünyayı heyecanlandıracak" ve yüzeydeki düzeni yıkacaktır 

(YouTube, 2009). 

Sonuç 

Jordan Peele’nin Us (2019) filmi, Barthes’ın semiyotik 

analiz perspektifiyle incelendiğinde, yalnızca bir korku anlatısı 

olarak değil, Amerikan Rüyası’nın bastırılmış yapısal şiddetini 

sembolize eden bir kültürel metin olarak okunabilir. Buna yönelik 

yapılan sahne analizleri somut bir biçimde göstermektedir ki, altın 

makaslar yalnızca basit bir silah olmanın ötesinde, hegemonik rıza 

ilişkilerini koparan devrimci bir gösterge işlevi görürken; kırmızı 

tulumlar ise görünürdeki giyim eşyası olmanın ötesinde, 

--41--



nekropolitik bir alanda hapsedilmiş madun bedenlerin görünürlük 

kazanma çığlığı olarak işlev görmüştür. 

Çalışmada, Fanoncu bölünmüş bilinç ile Gramsciyen 

hegemonya kavramları, Jungcu Gölge arketipi çerçevesinde 

sentezlenmiş; yeraltındaki kopyaların isyanı, Achille Mbembe’nin 

öngördüğü “yaşama hakkı tanınmayanların” kaçınılmaz dönüşü 

olarak doğrulanmıştır. Bu doğrultuda film, Mbembe’nin 

nekrosiyaset kavramıyla çerçevelenen toplumsal bir felaket 

senaryosunu izleyiciye sunarken; yeraltı tünelleri, biyolojik yaşamı 

sürdürmelerine rağmen politik varoluşları elinden alınan kitlelerin 

hapsedildiği bir "Ölüm Dünyası" (Death-World) olarak işlev 

görmektedir. Bağlılar’ın yeryüzüne çıkışı, nekropolitik öznenin 

egemen iktidarın sınırlarını ihlal ederek yaşam hakkını zorla geri 

almasıdır. Fanoncu perspektiften bakıldığında ise bu süreç, 

sömürgeci (yeryüzü) ve sömürülen (yeraltı) arasındaki ilişkinin 

barışçıl bir sentezle çözülemeyeceğini kanıtlamaktadır. Adelaide ve 

Red arasındaki çatışma, taraflardan biri yok olmadan diğerinin 

özgürleşemeyeceği "Maniheist Dünya"nın (Manichean World) 

kaçınılmaz bir sonucudur ve makasların getirdiği şiddet, sömürge 

öznesi için "arındırıcı" ve kurucu bir eyleme dönüşmektedir. 

Analiz ayrıcalıklı yüzeyin sürekliliğinin, dışlama, 

görünmezleştirme ve sömürü ilişkileriyle kurulan tarihsel bir iktidar 

düzenine yaslandığını göstermektedir. Filmde “Bağlılar” figürü, 

sessizliğin yalnızca temsili değil, aynı zamanda yaşamın hangi 

koşullarda sürdürülebilir/harcanabilir kılındığını belirleyen 

nekropolitik bir rejimin görsel alegorisi olarak okunmuştur. 

Simgesel düzlemde tekrar eden nesneler, mekânsal karşıtlıklar ve 

ikizlik motifi, hegemonik rızanın üretimindeki çatlakları görünür 

kılmakta ve şiddetin münferit bir olay olmaktan ziyade gündelik 

hayatın örgütlenmesine içkin yapısal bir mekanizma olduğunu 

vurgulamaktadır.  

--42--



Jordan Peele, bu çok katmanlı anlatımıyla korku türünü, 

Amerikan Rüyası'nın altında yatan yapısal şiddetin ve kolektif 

bastırmanın etkili bir eleştirisi için kullanmıştır. Bu çalışma, filmin 

estetik kodlarının ardındaki hegemonik güç ilişkilerini ve ideolojik 

kodları, Fanoncu, Gramsciyen ve Jungcu kuramları Mbembe'nin 

nekropolitik çerçevesiyle sentezleyerek ifşa etmekte ve bu alandaki 

literatüre özgün bir katkı sunmaktadır. Çalışmanın odağı, bu 

kuramsal perspektiften hareketle Us filminin sosyopolitik alegorisini 

çözümlemekle sınırlıdır. Filmin zengin anlatısı, cinsiyet rollerinin 

inşası, popüler kültür referanslarının daha detaylı bir envanteri veya 

sinematografik tekniklerin (ses, kurgu) ayrıntılı analizi gibi başka 

perspektiflerden de açılmayı hak etmektedir. Bu olguların gelecek 

araştırmalarda incelenmesi, filmin anlam katmanlarına dair kapsamı 

daha da genişletecektir. Nihayetinde Peele'nin Us'u, bastırılanın geri 

dönüşünün toplumsal bir uyanıştan ziyade, telafisi olmayan bir 

yıkım ve şiddetli bir hesap sorma biçiminde tezahür edebileceğini 

bilimsel ve sanatsal bir geçerlilikle gözler önüne sermektedir.  

Kaynakça 

Agamben, G. (1998). Homo Sacer: Sovereign Power and 

Bare Life. Stanford University Press. 

Akdoğan, B. (2022). Biyopolitik ve nekropolitik süreçlerde 

beden: COVİD-19 pandemi döneminde yaşlı bireylere yönelik nefret 

söylemi ve eylemi [Yüksek lisans tezi, Mimar Sinan Güzel Sanatlar 

Üniversitesi]. YÖK Tez Merkezi. 

Anderson, A. C. (2013). Rethinking the slasher film: 

Violated bodies and spectators in "Halloween," "Friday the 13th," 

and "A nightmare on Elm Street" [Doktora tezi, University of 

California, San Diego]. 

Bağder, D. (1999). Sinema göstergebilimi. Dilbilim 

Araştırmaları Dergisi, 10, 143-152. 

--43--



Bhabha, H. K. (1994). The location of culture. Routledge. 

Vangölü, Y. B. (2016). Geçmişten günümüze 

gerçeküstücülük / Surrealism: Past and present. Atatürk Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 20(3), 709-722. 

Biber, A., & Turancı, E. (2014). Toplumsal şeytan üçgeni: 

İktidar, hegemonya ve propaganda. Akdeniz Üniversitesi İletişim 

Fakültesi Dergisi, 21, 28-41. https://doi.org/10.31123/akil.442999 

Bible.com. (2025). Jeremiah 11:11 (NIV). 

https://www.bible.com/bible/111/JER.11.11.NIV 

Bingöl, S. (2024). Roland Barthes'ta mit ve burjuva 

ideolojisi. Kilikya Felsefe Dergisi, 1, 33-49. 

Bircan, U. (2015). Roland Barthes ve göstergebilim. Sosyal 

Bilimler Araştırma Dergisi, 13(26), 17-41. 

Büyükparmaksız, M. A. (2021). Postmodern sanattan güncel 

sanata yapıbozuma uğrayan bedenler. Sanat Tarihi Dergisi, 30(1), 

105-147. https://doi.org/10.29135/std.741942 

Cankurtaran, A. (2019). Antonio Gramsci'nin kültürel 

hegemonya kavramı bağlamında Black Mirror dizisinin 

incelenmesi [Yüksek lisans tezi, Erciyes Üniversitesi]. YÖK Tez 

Merkezi. 

Cullors, K. P. (2011). Gradations of thrills, kicks and 

moonwalks: A textual and cultural analysis of the effects of Michael 

Jackson, the legend and "Thriller", the legendary [Yüksek lisans 

tezi, Bowling Green State University]. 

Cunningham, S. S. (Yönetmen). (1980). Friday the 

13th [Film]. Paramount Pictures. 

Çevikalp, A. (2020). Günümüzde şiddetin medya aracılığıyla 

pazarlanması ve ürünlerin sanatsal şiddete dönüşerek 
--44--

https://doi.org/10.31123/akil.442999
https://www.bible.com/bible/111/JER.11.11.NIV
https://doi.org/10.29135/std.741942


estetikleşmesi. Ankara Uluslararası Sosyal Bilimler Dergisi, 3(5), 

59-73. 

Çıtak, E. (2015). Postkolonyalizm ve batı sinemasında doğu-

batı ayrımına yönelik postkolonyal öğeler. Hitit Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Dergisi, 7(2), 561-578. 

https://doi.org/10.17218/husbed.32579 

Davidson, A. (2005). Gramsci, hegemony and 

globalisation. Kasarinlan: Philippine Journal of Third World 

Studies, 20(2), 4-36. 

Demir, R., & Anbarpınar, E. (2020). Mağara alegorisi ve 

gölge arketipi bağlamında çağdaş sanat nesnesi olarak ışık-gölge 

enstalasyonu. Uluslararası Disiplinlerarası ve Kültürlerarası 

Sanat, 5(11), 219-231. 

Dien, L. (2024). Correlation of hegemony and violence: A 

case study of Detroit: Become Human (2018) and Red Dead 

Redemption II (2018) [Yüksek lisans tezi, Bahçeşehir Üniversitesi]. 

Donner, R. (Yönetmen). (1985). The Goonies [Film]. 

Warner Bros. 

Fanon, F. (2019). Siyah deri, beyaz maskeler (B. Baysal, 

Çev.). Encore Yayınları. (Orijinal çalışma basım tarihi 1952). 

Fanon, F. (2022). Yeryüzünün lanetlileri (Ş. S. Kaya, Çev.). 

Encore Yayınları. (Orijinal çalışma basım tarihi 1961). 

Farmer, P. (2003). Pathologies of power: Health, human 

rights, and the new war on the poor. University of California Press. 

Gerbner, G. (2014). Medyaya karşı. Ayrıntı Yayınları. 

Gramsci, A. (1971). Selections from the prison notebooks 

(Q. Hoare & G. Nowell Smith, Trans.). International Publishers. 

--45--

https://doi.org/10.17218/husbed.32579


Gürocak, T. (2024). Nazi propaganda sinemasının popüler 

sinemaya görsel tasarım açısından etkileri: Yıldız 

Savaşları. Turkish Online Journal of Design Art and 

Communication, 14(4), 997-

1018. https://doi.org/10.7456/tojdac.1516897 

Klein, C. (2016, May 25). Remembering Hands Across 

America: The star-studded charity stunt that made a coast-to-coast 

statement. History.com. 

https://www.history.com/articles/remembering-hands-across-

america 

IMDb. (1980). Friday the 13th [Film]. 

https://www.imdb.com/title/tt0080761/ 

IMDb. (1977). Star Wars: Episode IV – A New Hope 

[Film]. https://www.imdb.com/title/tt0076759/ 

IMDb. (1985). The Goonies [Film]. 

https://www.imdb.com/title/tt0089218/ 

IMDb. Jordan Peele [Web page]. 

https://www.imdb.com/name/nm1443502/ 

IMDb. (2019). Us [Film]. 

https://www.imdb.com/title/tt6857112/ 

Iverson, E. (July 13, 2023). BeachBoardwalk.com. Movies 

Filmed at the Santa Cruz Beach Boardwalk. 

https://blog.beachboardwalk.com/nadm-movies/ 

Kılınç, M. (2021). Sinemasal ışığın filmin dramatik 

yapısına etkisi: Se7en örneği. Mediarts, 1, 87-103. 

Kutsal Kitap.org. (2025). Kitab-ı Mukaddes – Eski 

Antlaşma. https://www.kutsalkitap.org/kitabi-mukaddes-tevrat-

zebur-incilnedir 

--46--

https://www.history.com/articles/remembering-hands-across-america?utm_source=chatgpt.com
https://www.history.com/articles/remembering-hands-across-america?utm_source=chatgpt.com
https://www.imdb.com/title/tt0080761/
https://www.imdb.com/title/tt0076759/
https://www.imdb.com/title/tt0089218/
https://www.imdb.com/name/nm1443502/
https://www.imdb.com/title/tt6857112/
https://blog.beachboardwalk.com/nadm-movies/
https://www.kutsalkitap.org/kitabi-mukaddes-tevrat-zebur-incilnedir
https://www.kutsalkitap.org/kitabi-mukaddes-tevrat-zebur-incilnedir


Kutsal Kitap.org. (2025). Yeremya: Yirmi Dördüncü Kitap. 

https://www.kutsalkitap.org/yeremya 

Kutsalkitap.info.tr. (2025). Yeremya 11. 

https://kutsalkitap.info.tr/?q=Yeremya+11 

Küçük, U. (2019). 2000 sonrası bağımsız Türk sinemasında 

hegemonya kavramı ve aile: Çoğunluk (2010), Tepenin Ardı (2012) 

ve Ana Yurdu (2015) filmlerinin sosyolojik analizi [Yüksek lisans 

tezi, Kocaeli Üniversitesi]. YÖK Tez Merkezi. 

Lacan, J. (2014). The mirror stage as formative of the 

function of the I as revealed in psychoanalytic experience. In D. 

Birksted-Breen, S. Flanders, & A. Gibeault (Eds.), Reading French 

psychoanalysis (ss. 97-104). Routledge. (Orijinal çalışma basım 

tarihi 1949). 

Lucas, G. (Yönetmen). (1977). Star Wars [Film]. 

Lucasfilm. 

Mbembe, A. (2003). Necropolitics. Public Culture, 15(1), 

11-40.  https://doi.org/10.1215/08992363-15-1-11 

Mbembe, A. (2019). Nekropolitika (A. E. Pilgir, Çev.). 

İletişim Yayınları. (Orijinal çalışma basım tarihi 2016). 

NASA. Pluto: Facts. NASA Science Solar System 

Exploration. https://science.nasa.gov/dwarf-planets/pluto/facts/  

 Ning, W. (1997). Postcolonial theory and the 

“decolonization” of culture. Ariel: A Review of International 

English Literature, 28(4). 

Olafsen, H. (2020). "It's us:" Mimicry in Jordan 

Peele's Us. Iowa Journal of Cultural Studies, 20(1). 

https://pubs.lib.uiowa.edu/ijcs/article/29806/galley/138151/view/ 

--47--

https://www.kutsalkitap.org/yeremya
https://kutsalkitap.info.tr/?q=Yeremya+11
https://science.nasa.gov/dwarf-planets/pluto/facts/
https://pubs.lib.uiowa.edu/ijcs/article/29806/galley/138151/view/


Özcan, E. (2017). Popüler kültüre bakarken gündelik hayatı 

& mikro direnç pratiklerini görmek. Akdeniz Üniversitesi İletişim 

Fakültesi Dergisi, 28, 162-183. 

Özdemir, E. (2022). Gösterge birlikteliklerinin anlamlı 

dizgelere dönüşümünü "alımlama" kavramı ve R. Barthes'ın 

göstergebilimsel serüveni ışığında tartışmak. Disiplinler Arası Dil 

Araştırmaları Dergisi, 5, 118-151. 

Peele, J. (Yönetmen). (2019). Us [Film]. Monkeypaw 

Productions. 

Ringe, S. H. (1985). Jesus, Liberation, and the Biblical 

Jubilee: Images for Ethics and Christology. Fortress Press. 

Saraç, H. (2023). Sovyetlerden günümüze Rus siyasetinde 

renk sembolizmi (Tarihsel ve dilbilimsel perspektif). Akademik 

İncelemeler Dergisi, 18(1), 46-69. 

Seçmen, E. A. (2020). Sinematografik çerçevelemede 

simetri ve perspektif: Wes Anderson filmleri üzerine bir alan 

araştırması. İNİF E-Dergi, 5(1), 39-54. 

Serter, S. S. (2021). Psikanalitik kuramın sinemadaki 

yansımaları: Aynadaki ötekimiz ve biz (Us, 2019). Kültür ve 

İletişim, 24(1), 190-

226. https://doi.org/10.18691/kulturveiletisim.785934  

Subramanian, R., Delaney, R., Roberts, S., Fishman, N., & 

McGarry, P. (2015). Incarceration's front door: The misuse of jails 

in America. Vera Institute of Justice. 

Şener, B. (2024). Uluslararası ilişkilerde hegemonya olgusu 

ve ABD hegemonyasının siyasal ve kültürel kaynağı: "Amerikan 

istisnacılığı" ya da "açık/kaçınılmaz yazgı". The Journal of 

Academic Social Science Studies, 8(26), 405-420. 

Türkmen, A. (2025). Bağımlılık kuramlarının Türkiye ve 

Avrupa'daki Türk bireyler üzerindeki yansımaları: Kültürel ve 
--48--



toplumsal bağlamda bir derleme. Current Addiction Research, 9(1), 

23-34.  https://doi.org/10.32739/car.2025.9.1.234 

Yıldırım, N. (2019). Paleh köyünün kaderini değiştiren bir 

sanatçı: İvan İvanoviç Golikov. Pamukkale Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Dergisi, 34, 231-245. 

YouTube. (2009, Ekim 29). Michael Jackson – Thriller 

(Official 4K Video) [Video]. 

https://www.youtube.com/watch?v=sOnqjkJTMaA 

 

 

--49--

https://www.youtube.com/watch?v=sOnqjkJTMaA


POCAHONTAS'IN DISNEY TEMSİLİNDE 

MİTLER: JANET ROGERS'IN ŞİİRSEL KARŞI-

ANLATISI IŞIĞINDA BARTHESYEN BİR ANALİZ 

 

NURDAN AKINER1 

TUGAY ARAT2 

BEGÜM BAYRAKTAR3 

ESMA KORKMAZ4 

Giriş 

Ekonomik ve siyasi olarak sıkışmışlık içinde olan Avrupa 

ülkeleri yapılan coğrafi keşiflerle açılma evresine girmiştir. Silah ve 

pusulanın ortaya çıkışı ile haritacılık ve gemicilik alanlarındaki 

gelişmeler dünyanın en uzak noktalarını keşfetme, birbirine ticari 

yollarla bağlama konularında etkili olmuştur. Farklı imkanlar ve 

çeşitli zenginlikler merkantilist şekilde hareket eden Avrupa 

monarşilerinin dikkatini çekerek adeta bir sömürgeleştirme yarışı 

başlatmıştır. Öyle ki bu keşifler yağma seviyesine çıkarılarak, yerli 

halklar hem varlıklarıyla hem emekleriyle hem de topraklarıyla 

Avrupalıların hizmetine girmiştir.  Bu sırada; emperyal merkezden 

uzak coğrafyalara kendi egemen ideolojisini ve sistemini taşımak 

üzere “şehirlilerin” gönderilmesi sistemine dayanan yerleşim 

 
1 Prof. Dr., Akdeniz Üniversitesi İletişim Fakültesi, Radyo Televizyon ve Sinema 

Bölümü, Orcid: 0000-0003-0295-9373  
2 Prof. Dr., Akdeniz Üniversitesi İletişim Fakültesi, Radyo Televizyon ve Sinema 

Bölümü, Orcid: 0000-0003-2380-280X 
3 Yüksek Lisans Öğrencisi, Akdeniz Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Radyo 

Televizyon ve Sinema ABD, Orcid: 0009-0006-7057-3519 
4 Yüksek Lisans Öğrencisi, Akdeniz Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Radyo 

Televizyon ve Sinema ABD, Orcid: 0009-0003-0068-6671 

BÖLÜM 2

--50--



koloniciliği (settler colonialism) ortaya çıkmıştır. Amerika’nın keşfi 

sonrasında özellikle İngilizlerde görülen bu yaklaşım bölgedeki 

kaynakların yağmalanması, ganimeti koruma ve İspanya, Fransa gibi 

ülkelerle rekabet etme amacıyla ortaya çıkmış; yerlilerin varlığı göz 

ardı edilerek toprak talebi ve stratejik göç gibi adımlara neden 

olmuştur. Sömürge topraklarında kalıcı bir nüfus sağlayarak 

rakiplere karşı askeri ve ekonomik üstünlük elde etmek isteyen 

İngilizler, yarattıkları göçü toplumda dışlanan ve dini ayrılık 

gösteren kişileri uzaklaştırma fırsatı olarak da görmüşlerdir.  

Yerleşimci kolonyalizmin en karakteristik özelliği o bölgeye 

yerleşenlerin kendi anavatanlarındaki özellikleri oraya taşımaları ve 

çevreyi bu anlayışa yönelik dönüştürme istekleridir. Bu nedenle 

yerleşimci kolonyalizmde yerli halkın kültürel özellikleri değiştirilir 

ya da yok edilir. Süreç, yerleşimcilerin istila ve savaşla yerlileri 

topraklarından çıkarması, asimilasyon politikaları ile ırkı- kültürü 

yok etmesi şeklinde ilerler (Erece, 2023, s. 999-1002).  

Tüm bu yoğun sömürü, birçok sorun ve tartışmayı da 

beraberinde getirmiştir. Ancak tartışmaların belli bir kuram altında 

incelenmeye başlanması bundan oldukça uzak bir tarihe, 1978 yılına 

denk gelir. Edward Said “Orientalism” adlı kitabıyla kolonyalizmin 

eleştirel bir çözümlemesini ortaya koymuş, postkolonyalizm tabiri 

ortaya çıkmıştır. Avrupamerkezciliği sorgulayan bu yaklaşım 

sömürge ülkelerinin deneyimlerinden hareketle bir tartışma zemini 

oluşturmuş ve siyasi-sosyal problemlere dikkat çekerek önemli bir 

ihtiyaca cevap vermiştir (Dastarlı, 2020, s. 88). 

  Ülkeler sömürgeleştirme faaliyetlerini meşrulaştırmak ve 

doğallaştırmak amacıyla medyayı özellikle propagandanın 

kolaylıkla uyum sağladığı sinemayı kullanmıştır. “Sinema bir 

dildir.” Kendine özgü anlatım yöntemleri vardır.  Bu dilin 

göstergelerini doğru yorumlamak, anlamı ve ideolojiyi ortaya 

çıkarmak noktasında kilit öneme sahiptir. O nedenle göstergebilim 

(semiyotik) -özellikle Barthes’ın film analizlerine uyarlanabilen 
--51--



yaklaşımı ve Metz’in geliştirdiği sinema göstergebilimi-  sinema 

yapıtlarını incelemede sıklıkla tercih edilir.   

Sinema göstergebiliminin amacı filmdeki görüntülerin neler 

olduğunu sıralamak değil, görüntünün nasıl verildiğini ve anlamın 

nasıl, ne amaçla üretildiğini incelemektir (Bağder, 1999, s. 144-145). 

Bu makalede Amerika’daki kolonyalizm sürecini ve onu 

meşrulaştırma çabalarını göz önüne sermek amacıyla önemli bir 

propaganda olan Disney’in Pocahontas (1995) filmi incelenecektir. 

Pocahontas sadece bir film değil, aslında “halkını yok edecek dış 

güçle ilk temasın yaşandığı kritik dönemde yaşamış gerçek bir 

kadındır”.   

Onu sadece İngiliz raporlarından biliyor olsak da aslında ortaya 

konması gereken bazı gerçekler var. Pocahontas, halkı arasında bir 

miktar ticaretten sorumlu olan bir kadındı ve kabile şefi Powhatan’ın 

kızıydı.1608 yılında otuz yaşındaki paralı asker John Smith ile 

tanıştığında henüz on iki yaşındaydı. İngilizler tarafından kaçırılıp 

tecavüze uğradı, daha sonra John Rolfe adında bir tütün 

yetiştiricisiyle evlendi ve bir oğlu oldu. 1616’da İngiltere’ye 

taşındığında oldukça ilgi çekti. Farklı söylemlerle efsaneleştirildi. 

Oysa o anavatanına dönmeye çalışan yolculuk sırasında hastalanıp 

ölen “kalbi kırık” bir kadındı. Nitekim Janet Rogers da şiirsel 

anlatısında bu gerçeklere yer vermiştir. Disney ise bu şiddet ve 

hüzün içeren hikâyeyi oldukça değiştirip kısaltarak ve de kızın yaşını 

büyütüp yaşanılanları romantik bir hikâyeye dönüştürerek sunmayı 

tercih etmiştir. Politik doğruluktan ve feminist yaklaşımdan uzak 

Pocahontas filmi, izleyenlerin zihninde bambaşka bir karakter ve de 

sömürgecilik-asimilasyon hareketlerinin üzerini örten sahte bir 

gerçeklik yaratmıştır (Kilpatrick, 2025, s. 36). 

 

 

--52--



Sömürgeci Hareketlerin Doğuşu: Amerika’nın Keşfi ve 

Kolonyal Sürecin Tarihsel Arka Planı 

İnsanoğlu yüzyıllardır belli yapı ve ideolojilerle kendi 

toplumunu geliştirmek için kendisinden daha güçsüz konumdaki 

toplumları himayesi altına almak amacıyla hareket etmiştir. Bu 

üstünlük kurma süreci günümüzde hiddetli, modern ve profesyonel 

bir hal almıştır. Tüm bu sancılı yarış ve sonucunda elde edilenler-

kaybedilenler, uluslararası sistemleri elinde tutan süper güç ülkelerin 

oluşmasına neden olmuştur.  

Tarihsel arka planı incelediğimizde sömürgeleştirme yarışlarının 

temelinin 1400-1600 yılları arasındaki coğrafi keşifler döneminde 

atıldığını görürüz. Portekiz İspanya ve Hollanda’nın başı çektiği bu 

keşif furyası Avrupa kıtasında büyük değişimlere yol açmıştır. 

Coğrafi keşiflerin ana nedenleri arasında Avrupa kıtasının toprak ve 

insan verimliliği açısından düşük oluşunu, kıtadaki ihtiyaçların 

karşılanması için Hindistan-Çin topraklarından gelen ürünlerin 

hayati önem taşımasını, ürün maliyetinin azaltılması isteğini, İpek 

Yolu’na alternatif aranmasını sayabiliriz.  Daha özet bir ifadeyle 

söyleyecek olursak tüm dünyayı değiştiren coğrafi keşifler 

hammadde, işgücü, farklı ulaşım yolları ve çeşitli zenginlikler bulma 

arzusuyla ortaya çıkmıştır. 1488 yılında Portekizlilerin Ümit 

Burnu’nu dönmesi ve Hindistan ticaret yoluna bir hat 

oluşturabilmesi bu süreç içinde önemli bir dönüm noktası olmuştur 

(Karataş, 2020, s. 1-2). 

Coğrafi keşiflerle başlayan ve sömürgeleştirme hareketine 

dönüşen süreçte birçok ülke faaliyetlerini meşrulaştırma amacında 

olmuştur. Bu nedenle 15.yy’da İspanya ve Portekiz Atlantik 

okyanusu ve Afrika Kıyılarında keşfettikleri bölgelerle ilgili talep ve 

iddialarını onaylatmak ihtiyacıyla “dünya çapında bir otoriteye sahip 

tek devlet olan Papalık makamına” başvurmuşlardır. Papalık 

Kararnamesi ile iki devlet arasında Tordesillas Antlaşması 

onaylanmış, “keşif doktrini” (the doctrine of discovery) ortaya 
--53--



çıkmıştır. Bu doktrine göre Hristiyan hükümdarlar kendi dininden 

olmayanların topraklarının mülkiyetini talep etme hakkı kazanmıştır. 

Özellikle bu sürece liderlik eden Portekiz ve İspanya özel yetkilerle 

donatılarak, keşfedilen bölgelere sadece bayrak dikmek-işaret 

bırakmak yoluyla yeni toprakları sahiplenme hakkına kavuşmuştur. 

İngiltere, Fransa ve Hollanda da keşif doktrininden faydalanmaya 

çalışan ülkelerdendir. Tüm bu meşrulaştırma çalışmalarına Avrupalı 

düşünürler de katılmış, yerli halkın yaşadığı toprakları ele geçirmeyi 

normalleştiren “boş topraklar” (terra nullius) prensibini ortaya 

atmışlardır (Erece, 2023, s. 1008). 

Avrupa ülkeleri gittikleri yeni topraklara el koymak ve bu 

durumu meşrulaştırmakla kalmamış; buraları maddi-manevi kontrol 

altına almak için sömürgecilik, kolonyalizm, mandaterlik gibi 

modeller geliştirmişlerdir. Amerika’nın keşfi ve sonrasındaki işgal-

yağma sürecinde kolonyalizm sistemi önemli yer tutar. İngiltere, 

kolonyalizm faaliyetlerini ilk ortaya koyan ve kendine has tarzıyla 

dünyadaki “kolonyalizm faaliyetlerinde ekol niteliği” taşıyan bir 

ülkedir. Sanayi devriminde “büyük bir hammadde tedarik sorunu 

yaşaması” ile “Afrika, Asya ve Ortadoğu’ya doğru bir yayılım 

politikası izlemesi” bu durumun oluşmasında etkili olmuştur. Diğer 

devletler gibi gittiği yerleri sonuna kadar sömüren ve silah zoru 

kullanan bir teknik izlememiş, bu yerleri sürekli gelir kaynağı olarak 

görmüştür.  

İngilizlerin kolonyalizmi, Hindistan’a iskân sağlayarak 

uyguladığı sömürü örneğinde açıkça görülür. Hindistan’ı askeri 

olarak ele geçirmemiş, Hint topraklarında bir Doğu Hindistan Şirketi 

kurup onu adeta bir Truva atı olarak kullanmış; üretim, ticaret ve 

paylaşım sistemlerini alt üst etmiştir. Elde ettiği güçle rakiplerini saf 

dışı bırakmış, ülkenin yöneticilerini de etkisiz hale getirmiştir. Vahşi 

bir sömürü güdüsüyle hareket eden İngiltere o yıllarda Bengal 

Kıtlığı’na dahi sebep olmuştur. Sonuç olarak İngilizler bu şirket 

yoluyla hem askeri hem ticari hem de korsanlık içeren faaliyetler 

--54--



göstermişler ve Hindistan’da kalıcı bir koloni hareketi oluşturmayı 

başarmışlardır (Karataş, 2020, s. 1-6). Nitekim kolonyalizm 

stratejisini Amerika topraklarının işgali sırasında da etkili biçimde 

uygulamışlardır. Kolonyalizm terimi günümüzde ise “emperyalizm” 

adı altında varlığını sürdürmeye devam etmektedir. 

Amerika kıtasının keşfi 1490’lı yıllarda Kristof Kolomb’un 

macerasına dayandırılsa da aslında Arap tüccar gemilerinin çok daha 

eski zamanlarda, bilinen dünyanın dışında kalan bu karayla ilişki 

kurdukları iddia edilmektedir (Arslan ve Yıldız, 2023, s. 243-244). 

Hatta öyle ki Amerika’nın keşfi konusunda çeşit çeşit efsane türemiş, 

birçok ülke çok daha öncesinde orayı keşfeden kahramanlarının 

hikayelerini anlatmıştır. İçlerinden Vikingler -gerçekten Amerika'ya 

ulaştığına dair kanıtlar bulunduğu için- oldukça öne çıkmışlardır. 

Ancak sömürgeciliğin yolunu açması açısından 15.yy’daki keşif 

kritik bir yer tutmaktadır.  

“İki kıta arasında daha kısa bir ticaret yolu açmayı, üç gemisine 

ipek, baharat ve altın yükleyip zengin bir adam olarak Avrupa'ya geri 

dönmeyi amaçlayan” Columbus; yıllar süren tutkulu uğraşı 

sonucunda İspanya Kral ve Kraliçesi’nden aldığı destekle 3 Ağustos 

1492’de yola çıkmıştır. 12 Ekim 1492 tarihinde Amerika’ya ayak 

bastığında orayı yeni bir kara parçası olarak görmemiş, Hint 

Adaları’na geldiğini sanmıştır. Bu toprakların yeni bir kıta olduğunu 

asıl olarak ilk fark eden kişi ise İtalyan kâşif Amerigo Vespucci’dir 

(Kaya ve Çaparoğlu, 2023, s. 206-212; Özalan, 2021, s. 17-28). 

Kolomb ve adamları, rengarenk kuşlar, otlar, doğal güzelliklerle 

dolu toprakları adeta büyülenerek gezmişler; farklı takımadalara 

uğramış ve altın aramışlardır. Buldukları değerli madenlerin, 

incilerin ve baharatların çokluğu karşısında heyecanlarını 

gizleyememişlerdir (Çoşkun, 2012, s.111). Kolomb; bu süreçte 

onları iyi niyetle, hayranlıkla karşılayan, yemeklerini ve yerlerini 

paylaşan yerli halkı seyir defterine kaydetmiştir. İlerleyen tarihlerde 

İspanya Kral ve Kraliçesi’ne yazdığı mektupta da onlardan “kolay 
--55--



güvenen, çok neşeli, barışçıl, basit, cömert, kolay kontrol edilebilir 

insanlar…” olarak bahsetmiş ve asıl hedeflerini açık ederek “Elli 

adamla hepsini zapt etmek ve istediğimizi yaptırmak mümkün…” 

diye eklemiştir (Kolomb, 1999, s. 39). Bazı yerlileri esir alarak; 

halka gösterilmesi ve kendi dillerini öğrenmesi amacıyla ülkesine 

göndermiş, Avrupa’yı köle pazarı yapacak süreci başlatmıştır. 

Yerlileri dostane olarak nitelemesine rağmen Kolomb bazı 

kabilelerde -kanıtlarına rastlanmamış olsa da- “yamyamlığın” 

varlığını öne sürmüştür. İlerleyen yıllarda Avrupa’da yamyamlığa 

dair korkunç hikayelerin ve çizilmiş görsellerin yer aldığı 

kitapçıkların yayımlanmasına neden olan bu durum, 

sömürgeleştirme faaliyetlerine haklı ve meşru bir zemin arayanlara 

fırsat oluşturmuştur (Özalan, 2021, s. 30-52). 

Kolomb’un ten renklerinden dolayı "los Indios"- Kızılderililer 

adını verdiği yerli halkın kıtanın tesadüfi keşfinden önceki yaşamına 

baktığımızda çeşitli topluluklara ve yaşam stillerine rastlarız. 

Otlaklara, ormanlara yayılmış kabileler; barışçıl ya da savaşçıl 

olanlar, gezgin avcılar ve toplayıcılar, yabani otların tohumlarıyla 

tarıma başlayanlar gibi…  

Doğal ortama uyum sağlamış halde yüzyıllardır hayat sürmekte 

olan bu yerliler aslında iddia edilenin aksine oldukça “medenilerdir.” 

Bir yandan ormandan fındık çilek toplayıp, büyük kayıklarla somon 

avlamış (Kuzey Amerika yerlileri); bir yandan vahşi pamuktan 

giysiler battaniyeler, deriden çizmeler yapmışlardır. Bazı kabilelerde 

gelişmişlik o kadar ilerlemiştir ki (örneğin Meksika’daki Pueblo 

halkı) tepelere güvenli kasabalar inşa edip; güneşte kurutulmuş 

kerpiçlerle yapılmış çok odalı, teraslı binalarda yaşamışlardır. Hatta 

mısır ve fasulye ekinleri yetiştirdikleri için Avrupalıların 

“medeniyeti” gelmeden çok önce, tarlalarına su getirmek için 

kanallar açmışlardır. “Avrupalıların silahlarıyla, hastalıklarıyla ve 

toprak açlıklarıyla gelişi” ise bu hayatı altüst ederek hazin bir yok 

oluş sürecini başlatmıştır (Kaya ve Çaparoğlu, 2023, s. 206-210). 

--56--



Tarihsel süreç incelendiğinde, Amerika kıtasındaki sömürünün 

başlangıcı İspanyollara dayanmaktadır. Kristof Kolomb ile seferlere 

katılan ve İspanyolların yerlilere yaptığı zulümleri yazan Piskopos 

Bartolome de Las Casas bu süreçteki izlenimlerinden şöyle 

bahsetmektedir: 

Anne sütü emen bebekleri zorla alıyor, ayaklarından tutup 

başlarını kayalara çarpıyorlardı. Bazıları ise onları yüksekten 

ırmaklara atıyor, bir yandan da gülerek şakalaşıyorlardı. Önce 

direkler üzerine tahta çubuklardan bir ızgara yapıyorlardı. Sonra, 

onları ızgaraya bağlıyor, altlarına da hafif bir ateş yakıyorlardı. 

Yerliler bu korkunç işkenceler altında, çığlıklar atarak can 

veriyorlardı... Kaçabilenlerin hepsi ya ormanlara sığınıyor ya da 

dağlara tırmanıyorlardı. Bunun üzerine Hristiyanlar, özellikle kötü 

tazı ve köpekler yetiştirdiler. Bu hayvanlar bir yerliyi görür görmez, 

kaşla göz arasında paramparça ediyorlardı... Yerlileri daima yük 

hayvanı gibi kullandılar. Omuzlarında ve sırtlarında yorgun 

hayvanlarınki gibi yaralar vardı… Karı kocalar, çocuklarıyla beraber 

kendilerini asıyorlardı. Tanıdığım zorba bir İspanyol’un vahşetinden 

ötürü iki yüzden fazla yerli kendini astı. Sayısız insan bu şekilde yok 

oldu… Hristiyanların kırbaç ve sopa darbelerini, tokat, yumruk ve 

hakaretlerini, daha binlerce işkenceyi anlatmaya çok zaman ve kağıt 

gerekir. Hepsi anlatılamaz, ayrıca insanlar bundan ürkeceklerdir 

(Las Casas, 2017, s. 26-37) … 

Las Casas yerlilere yapılan vahşete dayanamayarak piskoposluk 

görevinden istifa edip ülkesine geri dönmüş; yaşanan zulmü 1542 

yılında krala raporlamıştır. Ancak bu durum, Aztek uygarlığının 

acılar içinde yok olmasına neden olan İspanyollar üzerinde etkili 

olmamıştır (Argun, 2021, s. 146). 

İspanyolların yeraltı kaynaklarını keşfederek buradan Avrupa’ya 

altın ve gümüş taşıdığını gören İngilizler de bu duruma kayıtsız 

kalmamış, iştahla harekete geçmişlerdir. Önce İspanyollarla sonra 

Fransızlarla kanlı mücadelelere girişen ve bu savaşları kazanan 
--57--



İngiltere, topraklarda söz sahibi konuma yükselmiştir (Karataş, 

2020, s. 6). İngilizler kıtada “Avrupa’ya oldukça uzak bir coğrafyada 

Avrupa’ya ait fikirlerin Avrupalılarca gerçekleştirilmesine” dayanan 

yerleşim koloniciliği sistemini uygulamışlardır.  

Yerleşim koloniciliği yerlilerin toprak ve doğa ile olan ilişkilerini 

hatta onların varlığını silerek bölgeyi yerlilerden “arındırmayı” 

hedeflemiştir. Bu nedenle “yerli halklara karşı bir imha ve süpürme 

faaliyetine” girişilmiş; kurulan kolonilerle bölge “İngiltere’deki 

düzene uyumlu hale getirilmeye” çalışılmıştır. Yerli varlığın reddi 

nedeniyle ilerleyen yıllarda daha fazla işgücüne ihtiyaç duyulmuş, 

bu da Afrika’dan getirilen kölelerle sağlanmıştır. Bu sömürü süreci 

içinde doğal kaynaklar talan edilmiş, yerli kabileler zulme uğramış, 

Kızılderililere karşı yapılan savaşlarda yüzlerce kızıl yerleşimci 

öldürülmüştür. Yerlilerin hak sahibi görülmemesi, vasıfsız-yabani 

addedilmesi ve onların yaşamadığı yeni bir dünyanın yaratılması 

kısa zamanda Amerika’yı kaosun merkezi haline getirmiştir.  

Atlantik kıyısı boyunca on üç koloni kuran İngiltere’nin 

sistemine bakıldığında kolonilerin yaşam tarzlarının genel olarak üç 

gruba ayrıldığı görülür: Küçük çiftçiler ve zanaatkarlardan oluşanlar, 

balıkçılık ve deniz ticareti yaptıkları için bölge ormanlarını keserek 

gemiler yapanlar ve farklı meslekten insanların bir araya geldiği Orta 

Koloniler (Erece, 2023, s. 999-1042; Arslan ve Yıldız, 2023, s. 243-

245) 

 İlk yıllarda tüm koloniler fakirlik ve hastalıkla kırılmıştır. 

Örneğin ilk kalıcı İngiliz yerleşim yeri olan Jamestown 1609 kışında 

yaşadığı açlık zamanıyla 500 kolonistten 440’ını kaybetmiştir. Bu 

koloninin tarihçesine bakıldığında; barınma sorunu, açlık ve 

hastalıktan dolayı yaşanan ölümlerin bu olayla sınırlı olmadığı, ilk 

yıllarda gelen her üç kişiden ikisinin öldüğü görülür. Nitekim o 

dönemler, öldürdükleri bir Kızılderili'nin cesedini yedikleri 

İngiltere’ye ulaşan hikayeler arasındadır. Yatırımcıların altın 

umuduyla kurdukları Virginia Şirketi, Londra’dan evsiz çocukları ve 
--58--



hükümlüleri getirip bu koloniye yerleştirmiştir. “Asılma ya da 

Virginia'ya gönderilme seçeneği verilen üç mahkûmdan” birinin 

gitmek yerine asılmayı tercih etmesi her ne kadar çarpıcı bir örnek 

olsa da zengin olma ya da baskıdan kurtulma amacıyla kendi 

tercihleri doğrultusunda kıtaya yerleşenler de vardır (Kaya ve 

Çaparoğlu, 2023, s. 215-216). 

İlerleyen yıllarda yoksulluk birçok yerleşim yerinde hüküm 

sürmeye devam etmiş ancak Philadelphia, New York ve Boston 

kasabalarında yaşayan zengin bir kesim, transatlantik ticaretin 

kârlarıyla refah içinde yaşamaya başlamıştır. Ayrıca; kürk, kereste, 

tütün, pamuk ihraç eden ve giysi, mobilya gibi imal mamuller getiren 

ticari gemiler, “şehirler arasında tek bir Amerikan ulusuna ait 

olunduğu hissinin oluşmasına yardımcı olmuştur” (Arslan ve Yıldız, 

2023, s. 244-245). 

Koloniler, Kraliyet’e sadakatle bağlı olarak çalışmış olsalar da 

alabilecekleri en geniş özerkliğin peşinde olmuşlardır. 1760’lara 

gelindiğinde “yerleşimcilere verilen nimetler azalırken” vergiler, 

sınırlandırmalar gibi yükler artış göstermiş; bu durum da kolonileri 

mücadeleye itmiştir. Koloniler birleşme yoluna gitmişler, kongreler 

düzenlenmişler; “devlet gibi muamele görmeyi talep ederek” 

İngiltere’ye karşı direnmişlerdir. 4 Temmuz 1776’da ise, John 

Adams, Thomas Jefferson ve Benjamin Franklin’in “sosyal 

sözleşme” ile “direnme hakkı” çerçevesinde yazmış olduğu 

Bağımsızlık Bildirisi ilan edilmiştir. Bağımsızlık savaşında, 

Hollanda ve Fransa’nın desteği dengeleri değiştirmiş ve Amerikan 

yerleşimciler kazanmış; 1783 Paris Antlaşması ile kolonilerin 

bağımsızlığı tescillenmiştir. Sonrasında siyasi olarak da birleşme 

iradesi gösteren koloniler Amerika Birleşik Devletleri’ni 

kurmuşlardır (Erece, 2023, s. 1030-1043). 

Kızılderililerin asimilasyon meselesi ise 1890’lı yıllara kadar 

devam etmiştir. Büyük Sioux ve Lakota kabileleri kamplara 

hapsedilmiş, aileleri parçalanmış, kamplara hastalık bulaştırılmış, av 
--59--



sahalarında bulunan hayvanlar kasten öldürülmüştür. Bu zulüm 

sırasında “beyaz adamla” savaşmak bir yana kendilerini, çocuklarını 

ve kadınlarını korumakta zorlanan yerliler; kültürlerinden, 

inançlarından asla vazgeçmemiş; direnerek, taviz vermeden 

yaşamayı şeref saymışlardır (Pehlivan vd., 2023, s. 239-240). 

Pocahontas Efsanesi ve Sinemaya Yansımaları 

Amerika'daki ilk kalıcı İngiliz yerleşim yeri Jamestown’daki 

(Virginia) denizcilerin arasında Pocahontas efsanesine konu olan 

Kaptan John Smith de bulunmaktaydı. John Smith 1580 yılında 

doğmuş, hayatını türlü maceralarla geçirerek Osmanlıların eline esir 

düşmüş, sonrasında Rusya’ya kaçarak kurtulmuştur. Amerika’ya ise 

İngiliz denizcilerin yetenekli bir kâşifi sıfatıyla gelmiş; “ilk 

Jamestown kolonistlerini organize eden ve onları çalışmaya 

zorlayan” bir yüzbaşı olarak görev almıştır. Hem kendi anılarında 

hem de söylentilerde anlatılanlara göre; yiyecek bulma umuduyla 

ormanda keşfe çıkan Kaptan Smith, Kızılderililer tarafından esir 

alınmıştır (Kaya ve Çaparoğlu, 2023, s. 215-217; Allen, 2003, s. 83).  

Smith, fiziki güç göstermek veya büyücülük iddiasında 

bulunarak kandırmaya çalışmak gibi çeşitli girişimlerle kaçmaya 

çalışsa da başarılı olamamış ve Şef Powhatan tarafından ölüm 

cezasına çarptırılmıştır. Powhatan'ın on ila on iki yaşındaki kızı 

Pocahontas, infaz edilmek üzere olan Smith’in üzerine uzanarak 

hayatını kurtarmak istemiş; bunun üzerine Powhatan, Smith’in 

hayatını bağışlamış, bir anlaşma teklif etmiştir. 

Silah ve bilgi karşılığında toprak vaadiyle Kaptan’ı ikna etmeye 

çalışan Powhatan -bazı iddialara göre- Smith’i kendi saflarına 

katmak için, bu şartları kabul etmesi halinde onu oğlu olarak kabul 

edeceğini dahi duyurmuştur. Pocahontas’ın Smith’i neden kurtardığı 

çeşitli yorumlamalarla anlamlandırılmaya çalışılsa da onun; yeni 

kültüre merak ve ilgiyle karşılık veren, kendi geleneklerine aykırı 

--60--



davranan ve oyun oynamayı seven, sıcakkanlı, şefkatli bir çocuk 

olduğu gerçeği öne çıkmaktadır (Woodward, 1969, s. 67-71). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Silah ve bilgi karşılığında toprak vaadiyle Kaptan’ı ikna etmeye 

çalışan Powhatan -bazı iddialara göre- Smith’i kendi saflarına 

katmak için, bu şartları kabul etmesi halinde onu oğlu olarak kabul 

edeceğini dahi duyurmuştur. Pocahontas’ın Smith’i neden kurtardığı 

çeşitli yorumlamalarla anlamlandırılmaya çalışılsa da onun; yeni 

kültüre merak ve ilgiyle karşılık veren, kendi geleneklerine aykırı 

davranan ve oyun oynamayı seven, sıcakkanlı, şefkatli bir çocuk 

olduğu gerçeği öne çıkmaktadır (Woodward, 1969, s. 67-71). 

Şekil 1 Kaptan John Smith’in Pocahontas Tarafından Kurtarılması 

(Alonzo Chappel, 1865, Captain John Smith Saved by Pocahontas) 

--61--



Yerlilerin elinden kurtulan Smith birkaç yıl Jamestown 

kolonisine başkanlık etmiştir. Bu süreçte Pocahontas, Powhatan’ın 

sömürgecilerle ilişkilerin kesilmesini emretmesine rağmen, 

kolonicilere sempati duymaya devam ederek onlara; yiyecek 

sağlama, hayat kurtarma, elçilik yapma gibi sayısız yardımda 

bulunmuştur. Hatta John Smith, sonraki anlatılarında Kızılderili 

Prenses’in kendi halkına ihanet ettiğini ve kurulan tuzakları önceden 

onlara haber verdiğini yazmıştır (Allen, 2003, s. 84). 1609 yılında 

Smith bir barut yaralanması geçirip İngiltere’ye geri gönderilmiştir. 

Ondan haber alamayan Pocahontas, beş yıl sonra tütün çiftçisi dul 

bir yerleşimci olan John Rofle ile evlenmiştir. Bu evlilik aynı 

zamanda yerliler ile koloniciler arasında sekiz yıllık bir barışı 

sağlamıştır. 

John Rolfe aslında Virgina tarihinde önemli rol oynamış genç bir 

yerleşimcidir. Yaprakları daha yumuşak ve iyi hale getirecek 

kurutma yöntemlerini bularak yüksek kaliteli ve yüksek gelirli 

tütünü elde etmiştir. Bu durum da Virginia yerleşimcilerinin 

çoğunun tütün yetiştirmeye yönelmesine, daha çok para 

kazanılmasına, yeni toprakların sürülmesine ve “İngiltere'den 

sözleşmeli hizmetliler” getirilmesine neden olmuştur. Bu hizmetliler 

yedi yıl sonunda özgürlük vaadiyle ve yiyecek-giyecek karşılığında 

ağır şartlarda çalıştırılmıştır. Onlardan daha da kötü şartlarda zorla 

çalıştırılan siyahilere ise özgürlük şansı dahi verilmemiş, 

sözleşmeleri ömür boyu sayılmış, köle olarak kullanılmışlardır 

(Kaya ve Çaparoğlu, 2023, s. 216-218). 

Pocahontas’ın hayatına dönecek olursak; John Rolfe ile 

evlenerek İngiltere’ye taşınan genç kadının yaşamı hakkında farklı 

iddialar vardır. Kimi evlilikten önce kolonici İngilizler tarafından 

tecavüze uğradığını (Kilpatrick, 1995, s. 1); kimi “Kızılderilileri 

medenileştirme” amacıyla İngilizlerin kurduğu ilkel bir yatılı okulda 

Matoaka adıyla (Pocahontas’ın yetişkinlik adı) kaldığını ve daha 

sonraları vaftiz edilerek Lady Rebecca olarak adlandırıldığını ileri 

--62--



sürer. En kesin olarak bilinen Pocahontas’ın İngiltere’ye taşındıktan 

sonra İngiliz asilzadelerine, yüksek sosyeteye ve Kraliyet Ailesi’ne 

tanıtıldığıdır (Allen, 2003, s. 215-220). Pocahontas İngiltere’de 

sadece bir yıl yaşamış ve ardından yeni doğan bebeğiyle Virginia’ya 

geri dönmeye çalışmıştır. Ancak bu isteğini hiç gerçekleştirememiş; 

çiçek hastalığından genç yaşta vefat edip İngiltere’ye gömülmüştür. 

Oğlu Thomas ise büyüdüğünde Virginia’ya dönmeyi başarmıştır. Bu 

nedenle bugün birçok Virginialı; “soyunun, kendisinden ve 

dolayısıyla Pocahontas'tan geldiğini” iddia etmektedir (Kaya ve 

Çaparoğlu, 2023, s. 216-217). 

Sinema tarihine baktığımızda da Pocahontas hikayesinin 

yansımalarını sıkça görürüz. Milliyetçi kaygıların ve propaganda 

amaçlı fikirlerin hareketli görüntüye sızmaya başlamasıyla; 

Pocahontas figürü, yerleşimci-sömürgeci ekran anlatılarında yer 

almıştır (Frymus, 2021, s. 103).  “Pocahontas, Child of the Forest 

(1907), Pocahontas (1910), Pocahontas ve John Smith (1924) ve 

Captain John Smith and Pocahontas (1953), Pocahontas: The 

Legend (1995)” filmleri ve bu makalede inceleyeceğimiz 

“Pocahontas” (1995) animasyonu bu temsillere örnek verilebilir 

(Sinefil, 2025).  Sömürgeci ideoloji; popüler kültür ve sanat yoluyla 

taşınabilir, aktarılabilir hale geldiğinden ve bunu yapmanın en etkili 

araçlarından biri sinema olduğundan dolayı bu figürün romantik bir 

film aracılığıyla izleyicilere ulaştırılması pek de şaşırtıcı değildir.  

Genel olarak baktığımızda sinema; beyazlar tarafından yerliler 

hakkında yapılmış filmlerle yerli halkları klişelere hapsetmiş, 

işgalciliği meşru kılmaya çalışan bir dil kullanmıştır. “Yerliyi yok 

olmaya mahkum, araziyi insansız, kıtaları keşfedilmiş” olarak 

kurgulayan anlatılar sunan bu yaklaşıma karşı, eleştirel analizler 

önemli bir yer tutar. Yerli kimliği sahiplenen ve “tarihin gizlediği 

acıları topluluk belleğindeki öykülerle dile getiren” yerli sineması da 

başlı başına bir direniştir (Şen, 2023, s. 161). 

 
--63--



Kuramsal Çerçeve 

Bu çalışmanın kuramsal zemini, sömürgeci anlatının popüler 

kültür ürünleri ve sinema aracılığıyla nasıl yeniden üretildiğini ve bu 

anlatının mitler yoluyla nasıl doğallaştırıldığını çözümlemeyi 

amaçlayan disiplinlerarası bir yaklaşım üzerine inşa edilmiştir. Bu 

bağlamda çalışma, Roland Barthes’ın göstergebilimsel analizini, 

Edward Said’in postkolonyal eleştirisini ve Gayatri Chakravorty 

Spivak’ın postkolonyal feminist perspektifini bir araya getiren 

sentez bir yöntem benimsemektedir. 

Barthes’ın mit ve yananlam kavramları, görsel ve anlatısal 

öğelerin ideolojik anlamları nasıl gizleyerek doğallaştırdığını ortaya 

koymak için kullanılırken; Said’in Oryantalizm eleştirisi, Batı-

merkezli söylemlerin “öteki”ni nasıl temsil ettiğini ve hiyerarşik bir 

kültürel düzeni nasıl yeniden ürettiğini açığa çıkarmaya imkân tanır. 

Spivak’ın postkolonyal feminist yaklaşımı ise, bu temsil rejimi 

içerisinde madun öznenin (özellikle yerli kadın figürünün) nasıl 

susturulduğunu ve Batılı normatif değerler doğrultusunda yeniden 

kurgulandığını sorgulamaya olanak sağlar. 

Bu üç kuramsal hattın birlikte kullanımı, Disney yapımı 

Pocahontas (1995) filminin ardındaki temsil politikalarını yalnızca 

estetik veya anlatısal düzeyde değil; ideolojik, kültürel ve 

cinsiyetlendirilmiş iktidar ilişkileri bağlamında bütüncül bir biçimde 

incelemeyi mümkün kılmaktadır. Böylece çalışma, disiplinlerarası 

bir metodolojik tutarlılık içinde, popüler kültürün sömürgeci 

söylemleri yeniden üretme ve meşrulaştırma biçimlerini görünür 

kılmayı hedeflemektedir. 

Dünyayı yorumlamak ve yeniden kurmak, insan yaşamının 

merkezindeki temel dinamiktir. Çevresel ilişkileri anlamlı kılmak 

adına insan, varlıkları belirli niteliklerine göre gruplandırma yoluna 

gider. Çoğu zaman farkında olmadan yapılan bu kategorizasyon 

eylemi; planlı, bilinçli ve tutarlı bir okuma pratiğine evrildiğinde, 

--64--



insan artık göstergebilimsel bir özneye, yani homo semioticus’a 

dönüşür. 

Homo semioticus, en yalın tanımıyla 'anlam üreten öznenin 

kendisidir. Bu özne, dünyadaki anlam katmanlarının kökenini ve bu 

katmanların birbirine eklemlenerek nasıl yeni bağlamlar yarattığını 

irdeler. Çevresini kuşatan bireysel, toplumsal ve kültürel gösterge 

sistemlerini salt betimleyici bir tavırla ele almaz; aksine, bu 

sistemlerin üretim mekanizmalarını zihninde yeniden tanımlar ve 

inşa eder. Özetle, anlamlandıran insan için yaşam, kesintisiz bir 

'okuma' pratiğidir. İnsan, anlam potansiyeli taşıdığını fark ettiği her 

alanda bu okuma, üretme ve yorumlama eylemini sürdürür. (Rifat, 

2007, s. 17). 

Kökenini yapısalcı düşünceden alan ve merkezine anlam üretim 

süreçlerini koyan göstergebilim, temelde insanoğlunun evreni idrak 

etme çabasının bir tezahürüdür. Her ne kadar filizleri 20. yüzyıl 

dilbilim çalışmalarında atılmış olsa da, bu alanın kendi başına bir 

disiplin kimliğini kazanması 1950 sonrasına rastlar. Göstergebilimin 

kültür incelemeleri içinde özerk bir konuma yükselmesinde modern 

çağın dinamikleri belirleyici olmuştur. Özellikle kitle iletişiminin 

yaygınlaşması, görsel kültürün yükselişi, doğadan kopuşla gelen 

yabancılaşma ve tüketim toplumunun reklamlar aracılığıyla suni 

ihtiyaçlar yaratması, bu disiplinin gelişimine ivme kazandıran temel 

faktörlerdir (Erkman-Akerson, 2005, s. 77-80).  

Göstergebilim, çevremizi kuşatan her türlü işaret sistemini 

mercek altına alır. Tıptan mimariye, fotoğraftan görsel medyaya 

uzanan bu geniş uygulama yelpazesi, disiplinin çalışma nesnesinin 

sınırlarını kesin çizgilerle belirlemeyi güçleştirmektedir. Nitekim 

kimi kuramcılar, göstergebilimi evrensel bir çözümleme aracı olarak 

nitelendirerek; mikro veya makro düzeydeki her olgunun anlam 

şifresini kıran bir anahtar işlevi gördüğünü iddia ederler. 

--65--



20. yüzyılın düşünsel ikliminde eş zamanlı bir gelişim seyri 

izleyen sinema ve göstergebilim, anlamın inşasını çözümleme 

noktasında birbirini tamamlayan iki alan olarak öne çıkmıştır. 

'Sinema göstergebilimi', filmleri yalnızca izlenen bir hikâye olarak 

değil, derin yapısında kodlanmış anlamları barındıran bir sistem 

olarak ele alır. Bu teorik perspektifle Pocahontas filmine 

yaklaşıldığında, yapıtın sıradan bir animasyon olmaktan öte, 

toplumsal mitleri ve ideolojik kabulleri yeniden üreten girift bir 

metin olduğu anlaşılır. Göstergebilimsel yöntem, filmdeki 

sömürgeci söylemin ve cinsiyet rejimlerinin nasıl meşrulaştırılarak 

olağan kılındığını deşifre etmek için güçlü bir analiz imkânı sunar 

(Berger, 1993, s. 13). 

Bir filmdeki görsel göstergelerin ilk katmanı olan düz anlam, var 

olan gerçekliği olduğu gibi sunarken; bu görüntülerin ardındaki asıl 

mesajı taşıyan yan anlam, apaçık ortada değildir ve ancak analitik 

bir yorumlama süreciyle deşifre edilebilir (Agocuk, 2016, s.9). 

Roland Barthes’ın görsel kültür incelemelerinde temel aldığı 

göstergebilimsel model, Pocahontas anlatısının çözümlenmesinde 

elverişli bir kuramsal zemin teşkil etmektedir. Sinemanın dilsel ve 

görsel kodları bir arada kullanan çok katmanlı yapısı, Barthes’ın 

'yananlam' ve 'mit' kavramlarıyla ele alındığında, eserin yüzey 

anlamının ötesine geçmek mümkün olur. Bu tür bir okuma, filmde 

estetik unsurların ardına gizlenmiş ideolojik kodların ve toplumsal 

kabullerin deşifre edilmesini sağlar. Bu bağlamda incelendiğinde 

Pocahontas ve John Smith’in aşkı tarihi mitleştirerek sömürgeci, 

politik ve kanlı dönemi, farklı şekilde yorumlanmasına neden olur. 

Süreç artık “aşk”, “kader” ya da “doğa olayı” gibi sorgulanamaz, 

doğal bir olgu görünümüyle kutsallaştırılır. Tarihsel gerçeklikteki 

şiddeti örten bir uzlaşı miti hâlini alır; sömürgeci ve sömürüleninin 

eşit şartlarda yer almamasına rağmen aşık olabilmesi mit kavramının 

gücüne işaret eder. Disney’in Pocahontas filminde gerçekleştirdiği 

--66--



masum bir hata değil sömürgeci şiddeti doğallaştıran ve 

meşrulaştıran, bilinçli, ideolojik bir alt yapının ürünüdür. 

a. Pocahontas’ta Erotizasyon ve Asimilasyon Miti 

Roland Barthes’a göre yananlam (connotation), göstergenin 

kültürel ve ideolojik olarak yüklendiği ikinci anlam katmanını ifade 

eder; bu düzlemde imgeler, tarihsel gerçeklikten koparılarak 

doğallaştırılmış mitler üretir. Disney yapımı Pocahontas (1995) 

filmi, bu bağlamda sömürgecilik tarihine ait şiddet ve eşitsizlikleri 

estetik bir anlatı aracılığıyla perdeleyen güçlü bir mitolojik yapı 

sunar. 

Filmde Pocahontas ile John Smith’in ormanda karşılaştığı sahne, 

Barthesçı anlamda yoğun bir yananlam üretimine sahne olur. 

Anlatının akışını kesintiye uğratan uçurum sekansında kamera, 

karakterin tarihsel bağlamından soyutlanmış bedenini 360 derecelik 

bir hareketle tarayarak onu idealleştirilmiş ve erotize edilmiş bir 

görsel nesneye dönüştürür. Bu estetik strateji, Mary Louise Pratt’in 

“emperyal göz” kavramıyla açıklanabilir. Pratt’e göre emperyal göz, 

sömürgeci öznenin yerli bedeni ve coğrafyayı sahiplenici bir bakışla 

nesneleştirerek onları fethedilmeyi bekleyen durağan manzaralar 

hâline getirmesini ifade eder. Filmdeki kamera kullanımı, bu bakışı 

sinematik düzeyde yeniden üretmektedir. 

Disney animatörlerinin karakter tasarım sürecinde Afrikalı, 

Asyalı ve Kafkasyalı modellerin fiziksel özelliklerini 

harmanlamasıyla ortaya çıkan figür, Edwards’ın tanımıyla “sentetik 

bir melezlik” örneği sunar. Romantik müzik ve yumuşak 

ışıklandırmayla desteklenen sahnelerde Pocahontas, dalgalı saçları 

ve açık omuzlarıyla Batı estetik normlarının arzuladığı 

egzotikleştirilmiş bir güzellik ikonuna dönüştürülür (Edwards, 1999, 

s. 154). Bu görsel inşa, karakteri tarihsel bir özne olmaktan çıkararak 

evrensel ve zamansız bir arzu nesnesi hâline getirir. 

--67--



Bu estetik ve duygusal yapı, mit düzeyinde işlev görerek tarihsel 

sömürgeci şiddeti görünmez kılar. Film, tarihsel gerçeklikte 27 

yaşındaki bir sömürge subayı ile çocuk yaştaki bir yerli arasındaki 

derin güç asimetrisini, kaçınılmaz ve ruhsal bir bütünleşme anlatısı 

olarak yeniden çerçeveler. Böylece sömürgecilik pratiğinin içerdiği 

şiddet, istismar ve kıyım potansiyeli, romantik bir kader miti 

içerisinde eritilerek izleyiciye sunulur (Edwards, 1999, s. 151). Yerli 

halkın trajedisi, bu yolla tüketilebilir ve masalsı bir anlatının 

parçasına dönüştürülür. 

Göstergebilimsel açıdan değerlendirildiğinde, Pocahontas’ın 

erotize edilmiş bedeni, sömürgeci erkek özne için ırksallaştırılmış 

bir cinsel nesne işlevi görür. Filmin karakteri “çok etnisiteli bir 

güzel” olarak kurgulama stratejisi, yalnızca arzu nesnesi rolünü 

pekiştirmekle kalmaz; aynı zamanda ırkların karışımının barışı ve 

uyumu sağlayan iyicil bir değer taşıdığına dair ideolojik bir inancı 

da tesis eder. Bu anlatı, kültürel farklılıkların asimilasyon yoluyla 

ortadan kaldırılmasını meşrulaştıran bir mit olarak okunabilir 

(Edwards, 1999, s. 154). 

Asimilasyon söylemi, filmin dil politikalarında da açık biçimde 

görünür hâle gelir. Pocahontas’ın anadili olan Powhatan’ı terk 

ederek İngilizce konuşmaya başlaması, yerli kültürün aşılması 

gereken bir engel; Batı dilinin ve kültürünün ise ulaşılması gereken 

evrensel bir norm olarak sunulduğunu gösterir. Bu dönüşüm, kültürel 

emperyalizmin görsel ve anlatısal bir yansıması olarak, karakterin 

“vahşi öteki” statüsünden sıyrılıp medeni dünyaya kabul edilişinin 

koşulu hâline gelir (Edwards, 1999, s. 158). 

Sonuç olarak Barthesçı bir perspektifle yapılan bu çözümleme, 

Disney’in görsel dilinin ideolojik işlevini açığa çıkarır. Tarihsel 

sömürgecilik pratiğinde yer alan şiddet ve ırksal hiyerarşiler, estetik 

ve duygusal bir perdeleme yoluyla görünmez kılınmış; bunun yerine 

karşılıklı rızaya dayalı, romantikleştirilmiş bir asimilasyon efsanesi 

ikame edilmiştir. Barthes’ın mit kuramına paralel biçimde film, 
--68--



ideolojik anlamları doğallaştırarak izleyiciye estetik haz aracılığıyla 

benimsetmektedir (Edwards, 1999, s. 149). 

b. Postkolonyal Teori ve Temsil 

Roland Barthes’ın göstergebilimsel yaklaşımında mit, 

hegemonik sınıfın ideolojik çıkarlarını meşrulaştıran ve derin 

kültürel kodlar barındıran çok katmanlı bir iletişim sistemi olarak 

karşımıza çıkar. Bu kuramsal çerçeveden hareketle Disney’in 1995 

yapımı Pocahontas animasyonu incelendiğinde, eserin tarihsel 

gerçekleri yansıtmaktan ziyade, Amerikan sömürgecilik geçmişini 

estetik bir kurguyla yeniden inşa ettiği görülür. Film, kolonyal süreci 

romantize ederek tarihsel çatışmayı temsil politikalarına şekilde 

yansıtmakta ve bu bağlamda Batı merkezli kimlik değerlerini 

yücelten ideolojik bir anlatı sunmaktadır. 

Sinematografik anlatıda sömürgecilik pratiğinin çatışmadan 

uzak, barışçıl bir fenomen olarak yeniden üretilmesi, filmin ideolojik 

yapısının merkezinde propaganda aracı olarak yer alır. Bu bağlamda, 

Amerikan yerli kimliğinin sembolik bir temsili olan Pocahontas 

karakteri, tarihsel konumunun ve gerçekliğinin aksine, sömürgeci 

güçlerle uzlaşı sağlayan arabulucu kadın figürü olarak 

konumlandırılır (Edwards, 1999 s. 147). 

 Karakterin İngiliz sömürgeci John Smith ile yaşadığı romantize 

edilmiş ilişki, Amerika’nın kolonizasyon sürecini kanlı bir işgal ve 

yağma hareketinden ziyade, karşılıklı anlayışa dayalı, sözde barışçıl 

bir bütünleşme efsanesine dönüştürür. Bu temsili strateji, Roland 

Barthes’ın göstergebilimsel analizinde işaret ettiği mekanizmayı 

harekete geçirir: Oluşturulan "yan anlam" kavramı sayesinde, 

sömürgeci şiddetin ve tarihsel travmanın üzeri örtülür, böylece 

işgalin politik gerçekliği unutularak eylem meşru ve doğal bir sürece 

evrilir. 

Popüler kültür ürünlerinde sömürgeci tarihle yüzleşme biçimi, 

genellikle sömürgeci öznenin estetik açıdan yüceltilmesi ve ahlaki 

--69--



olarak masumlaştırılması stratejisine dayanır. Filmde John Smith 

karakteri, tarihsel gerçeklikteki kaba ve pragmatik sömürgeci 

kimliğinden sıyrılarak; nazik, atletik ve görsel olarak kusursuz bir 

kahraman figürüne dönüştürülmüştür. Gerçek tarihte Smith yirmi 

yedi yaşında yetişkin bir askerken, Pocahontas’ın henüz ergenlik 

öncesinde dokuz on yaşlarında bir çocuk olduğu gerçeği, filmde 

bilinçli olarak çarpıtılır. Pocahontas ve John Smith yaşları birbirine 

yakın iki yetişkin gibi sunulur. İki karakterin yaş ve fiziksel gelişim 

açısından eşitlenmesi, sömürgeci karşılaşmanın içerdiği güç 

asimetrisini ve potansiyel istismarı gizleyerek, ilişkiyi masum bir 

romantizme indirger. 

Bu estetik müdahale, Barthes’çı bir perspektifle ele alındığında, 

görsel kültürün ideolojik işlevini açığa çıkarır. Görsel haz ve 

duygusal özdeşleşme mekanizmaları, izleyicinin ahlaki yargılarını 

dönüştürmek için kullanılır. Böylece estetik form, tarihsel suçun 

üzerini örten ideolojik bir maske işlevi görür ve sömürgeci ideoloji, 

amacına ulaşarak  seyirciye duygusal bir onaylama süreci üzerinden 

aktarılır. 

Disney, yapıtında kültürel ırkçılığı cinsiyetlendirilmiş bir 

görsellik üzerinden işler. Pocahontas figürü, tarihsel bağlamından 

koparılarak Batı’nın arzu nesnesine dönüştürülmüş bir imge olarak 

karşımıza çıkar. Karakterin tasarımı, yerli halkın genetik ve kültürel 

gerçekliğini yansıtmak yerine; uzun bacaklar, ince bir bel ve 

kusursuz bir ten gibi Batılı güzellik standartlarıyla 

şekillendirilmiştir. Bu estetik müdahale, karakteri eleştirel 

literatürde sıkça anıldığı üzere adeta bir oyuncak bebeğe  

indirgeyerek, yerli kimliğini popüler kültürün tüketim kalıpları içine 

hapseder. (Pewewardy, 1996).  

Bu estetik tercih, karakteri Batılı erkek izleyicinin (ve filmdeki 

John Smith’in) bakışına hitap eden egzotik bir arzu nesnesi haline 

getirirken; yerli kadınların kabile içindeki politik, diplomatik ve 

spiritüel gücünü gölgeleyerek onları pasifize eder. Öte yandan film, 
--70--



Powhatan kabilesini ve özellikle Şef Powhatan’ı temsil ederken, 

sömürgeci söylemin "ilkelcilik" kodlarına başvurur. İngiliz 

sömürgeciler "medeniyet" ve "rasyonalite" ile ilişkilendirilirken; 

yerli halk, özellikle çatışma anlarında, savaş yanlısı, dürtüsel ve 

uzlaşmaz bir "yabanıllık" ile özdeşleştirilir. Söz konusu estetik 

kurgu, karakteri Batılı eril bakışın ve filmdeki sömürgeci öznenin 

tüketimine sunulan egzotik bir arzu nesnesine dönüştürmektedir. Bu 

indirgemeci yaklaşım, yerli kadının toplumsal yapı içindeki 

diplomatik ve ruhani otoritesini alt ederek, onu edilgen bir konuma 

hapseder. Buna paralel olarak film, Powhatan kabilesinin ve liderinin 

temsilinde sömürgeci söylemin “ilkelcilik” ve “saldırganlık” 

şablonlarını yeniden üretir. 

Pocahontas animasyonu, görsel kodlar ve anlatı yapısı 

aracılığıyla Barthesçı anlamda ideolojik bir işlev üstlenmekte; 

burjuva toplumunun kültürel normlarını ve tarihsel perspektifini 

çocuk izleyici kitlesine gerçeklikten uzak biçimde aktarmaktadır. 

Barthes’ın fotoğraf analizinde, kadraja nelerin dahil edileceği, açının 

nasıl seçileceği ve odağın nereye yapılacağı gibi teknik kararların 

'yan anlam' üretimindeki rolüne yaptığı vurgu, Disney’in Pocahontas 

anlatısında birebir karşılık bulur. Tıpkı bir fotoğrafçının istenmeyen 

unsurları karenin dışında bırakması gibi, Disney de John Smith’in 11 

yaşındaki bir çocukla olan pedofili ilişkisinin imkansızlığı veya 

yerlilere uygulanan sistematik şiddet gibi rahatsız edici tarihsel 

gerçekleri anlatının dışına itmiş ver gerçekten uzak hâliyle yeniden 

kurgulamıştır. Bu bilinçli “kadrajlama" stratejisi sayesinde izleyici, 

sömürgeciliğin travmatik gerçekliğiyle değil, yapay olarak idealize 

edilmiş bir romantizm ve aşk kurgusuyla baş başa bırakılır. 

Yerli kimliğinin tehlikeli ve irrasyonel bir "öteki" olarak 

kurgulanması, sömürgeci işgali bir saldırı eylemi olmaktan çıkarıp, 

yerel halkın kalkınmasını hedefleyen kaçınılmaz bir medeniyet 

projesi olarak meşrulaştıran ideolojik bir işlev üstlenir. Film, Vali 

Ratcliffe gibi açgözlü ve obur bir figür üzerinden İngilizlerin 

--71--



tamahkârlığını eleştirse bile, anlatının merkezi, Pocahontas’ın John 

Smith’i kurtarma eylemi etrafında kurulur. Bu kahramanlık eylemi, 

esasen sömürge projesinin kendisini kutsayan ve uzlaşmayı yücelten 

bir finali tetikler. (Wood, 2017 s. 2-3) 

Kolonyal mirasın eleştirisi üzerine inşa edilen postkolonyal 

kuram, modernizmin yerel bağlamları ıskalayan totaliter 

söylemlerine karşı şüpheci bir tavır geliştirmiştir. Disiplin, bu teorik 

müdahalenin ötesine geçerek, değişen dünya düzenindeki siyasi ve 

sosyal etkileşimlerin yarattığı özgün  ve farklı problemlere 

odaklanmış; böylece küresel ilişkileri anlama noktasında mevcut 

olan somut ihtiyaca yanıt vermiştir.  

Postkolonyalizm terimi, en somut kullanımlarında bile net bir 

anlam sınırına sahip olmamasıyla dikkat çeker; zira kavramın her bir 

anlam katmanı, bir diğeri tarafından yeniden tanımlanma eğilimi 

gösterir, kesin bir tutarlılık söz konusu değildir. Bu durum, 

postkolonyalizmin, tıpkı postmodernizm gibi, muğlaklık taşıdığını 

ve sınırları kesin olarak çizilemeyen bir çalışma alanı olduğunu 

ortaya koymaktadır (Dirlik, 2008, s. 6-8). 

Postkolonyal literatürün merkeze aldığı temel sorunsal, göç 

olgusu ve bu süreçte yeniden şekillenen ve tanımlanması gereken 

kimlik inşalarıdır. Postmodern düşüncenin, Batı modernitesinin 

evrenselci iddialarını ve “büyük anlatılarını” yapı söküme uğratması, 

postkolonyal teorinin mikro-kimliklere odaklanması için elverişli bir 

zemin hazırlamıştır. Disiplinin belleğini oluşturan asıl dinamik ise 

'maduniyet çalışmaları' ekseninde gelişen eleştirel tarih anlayışıdır. 

Bu yaklaşım, sömürgeci kültürün kodlarını ve egemen elitlerin 

manipülasyonlarını ifşa eden, baskı altındaki halkların sesine alan 

açan alternatif bir 'aşağıdan tarih' okuması sunar (Sustam, 2010, s. 

129). Madunun yaşamış olduğu acılar, sömürgeci anlatı tarafından 

yok sayılır. Roland Barthes’ın göstergebilimsel çözümlemesiyle 

incelendiğinde madunun hikayesi, egemen sınıfın ideolojik 

amaçlarına hizmet eden bir mite dönüşür.  
--72--



Modernitenin Avrupa merkezli evren tasavvuru eleştiri odağına 

yerleşirken, bu hakim anlatının ötekileştirdiği ve sistemin dışına 

ittiği unsurlar bir karşıt güç olarak konumlanmıştır. Dışlananların 

merkeze taşındığı bu süreç, küresel ölçekte 'Batı-dışı' olarak 

kodlanan ‘Öteki’nin tarihsel yükselişine ve görünürlük kazanmasına 

zemin hazırlamıştır. Örneğin Spivak, postkolonyal teorinin mihenk 

taşlarından kabul edilen çalışmasında, Batı'nın özneyi tartışmaya 

açma girişimlerinden yola çıkarak daha derin bir soruna parmak 

basar: Üçüncü Dünya öznesinin, Batılı anlatı rejimleri içinde nasıl 

kurgulandığı ve bu temsilin yarattığı sorunlar (Spivak, 2016, s. 16). 

“Vahşi” fakat “asil olarak olarak çizilen Pocahontas karakteri, 

“öteki” kavramının evcilleştirilmesidir. Batı fantezisine uygun, 

uysallaşmış, yeni düzene ayak uydurmuş, aynı zamanda da doğayla 

bütünleşmiş bir figür olarak yeniden yaratılmıştır. Disney, bu temsili 

kullanarak sömürgecilik uygulamalarını, “uygarlık götürme” 

misyonundan ziyade “kültüreli bir karşılaşma” olarak sunmaktadır. 

Nitekim kadın figür Pocahontas, erkek figür John Smith ile 

karşılaştığı ilk andan itibaren, hızlı bir uyum sürecine girer; dilini ve 

davranışlarını kolaylıkla öğrenir, uygular. 

Postkolonyal düşünce, özellikle 'madun' kavramı aracılığıyla, 

hegemonik sistemin görmezden geldiği ve mülksüzleştirdiği 

kitlelere odaklanır. Bu çerçevede, sömürülen sınıflar, kadınlar ve 

göçmenler gibi 'öteki'leştirilmiş tüm kimliklerin görünürlük alanına 

taşınması hedeflenir. Zira postkolonyal epistemolojinin kurucu 

ilkesi, tektipleştirici söylemlerin aksine, farklılığın bir değer olarak 

kabul edilmesine ve olumlanmasına dayanır (Dirlik, 2008, s. 21). 

Postkolonyal kuram, Disney’in 1995 tarihli Pocahontas eserini, 

sömürgeci ideolojinin güncel kültür endüstrisindeki yansımaları ve 

Batı merkezli değerlerin hegemonik inşası ekseninde eleştirel bir 

süzgeçten geçirir. Bu bağlamda film, Amerikan sömürge tarihine 

dair üretilen mitlerin modern bir varyasyonu olarak 

değerlendirilirken; eserin ırk hiyerarşileri, kültürel aidiyet ve 

--73--



asimilasyon süreçlerini kurgulama biçimi, disiplin tarafından 

sorunsallaştırılmaktadır.  

Her ne kadar popüler kültürde efsaneleşmiş olsa da, Pocahontas 

figürü tarihsel bir gerçekliğe yaslanmaktadır. Kaynaklar, onun 1595 

ile 1617 yılları arasındaki yaşam serüveninde, 1614’te 

Jamestown’da gerçekleşen evliliğinin ve 1616’daki İngiltere 

seyahatinin önemli dönüm noktaları olduğunu belirtir; Pocahontas 

bu seyahatten kısa bir süre sonra, 1617 yılında İngiltere'de vefat 

etmiştir (Mull, 2003, s. 45). 

Eser, tarihsel gerçekliği tahrif ederek, Amerika’nın "Kader 

Manifestosu" eksenindeki emperyalist yayılmacılığını rasyonalize 

eden mitsel bir kurgu sunar. Film, inşa ettiği bu anlatı evreni 

aracılığıyla, yerli halkların ve kültürlerinin maruz kaldığı yıkımdan 

doğan tarihsel sorumluluğu görünmez hâle getirir; böylece 

Amerikan toplumunun bilinçaltındaki suçluluk duygusunu sembolik 

bir "mutlu son" ile değiştirerek, sömürgeci geçmişle vicdani bir 

uzlaşı sağlamayı hedefler. Disney yönetimi, eseri farklı kültürlerin 

barışçıl birlikteliğini savunan ve çağdaş dünyanın çok kültürlü 

yapısına hitap eden modern bir anlatı olarak sunma eğilimindedir 

fakat akademik eleştiriler, filmin ırklararası romantizmi bir "uyum 

metaforu" olarak kullanmasına rağmen, gerçek bir ırk karışımı 

olasılığını anlatı çerçevesinin dışına ittiğine dikkat çeker. Film, 

ırklararası aşkı yücelterek masum gösterirken, finalde 

başkarakterleri Pocahontas ve John Smith birbirinden ayırarak, 

ilişkinin ilerlemesini ya da evliliğe dönüşmesini engeller. Bu 

bağlamda, Pocahontas’ın tarihte John Rolfe ile yaptığı evliliğin ve 

bu evlilikten doğan melez soyun görmezden gelinmesi; filmin ırksal 

sınırları korumaya yönelik muhafazakâr refleksini ve melezleşmeye 

dair bilinçaltı korkusunu açığa çıkartan bilinçli bir "anlatısal 

kapatma” ve yeniden senaryolaştırma stratejisidir. Eser, başkarakteri 

ırksal çatışmanın ortasında uzlaşmacı kadın figür olarak 

konumlandırırken, asimilasyon olgusunu ruhani bir deneyim 

--74--



üzerinden yeniden kodlar. Filmde yerli kültürünün Batı normlarına 

entegre olmaya yönelik sözde "istekliliği", Pocahontas’ın manevi 

dünyası aracılığıyla onaylanır. Karakterin "yüreğinin sesini 

dinlemesi"  yani yerli bilgeliği, ironik bir şekilde onun aniden ve 

kusursuzca İngilizce konuşmasını sağlayan mekanizmaya dönüşür. 

Bu anlatısal tercih, dilsel ve kültürel asimilasyonu sömürgeci bir 

şiddet biçimi olmaktan çıkarıp; yerli inanç sisteminin bizzat 

onayladığı ve teşvik ettiği, kaçınılmaz ve spiritüel bir yazgı olarak 

meşrulaştırır. 

Postkolonyal eleştiri, Pocahontas gibi popüler kültür ürünlerinin 

sunduğu "liberal çokkültürlülük" söyleminin, esasen ideolojik bir 

maskeleme işlevi gördüğünü öne sürer. Bu tür yapımlar, yüzeyde 

kültürel çeşitliliği olumluyor gibi görünse de; özünde kültürel farkı, 

tüketim nesnesine dönüştürülmüş sığ bir estetiğe indirgemektedir. 

Derin anlatı yapısı incelendiğinde, filmin Batılı değer yargılarını 

evrensel ve normatif bir standart olarak konumlandırdığı, 

asimilasyonu ise kaçınılmaz bir sonuç olarak kodladığı görülür. Bu 

bağlamda eser, Amerikan sinema endüstrisinin hegemonik ideolojiyi 

yeniden üreten bir aygıtı olarak çalışır. 

Söz konusu anlatı rejimi, Yerli Amerikalıları yaşayan ve dinamik 

özneler olmaktan çıkararak, onları tarih-dışı, geçmişte donmuş ve 

mitleştirilmiş figürlere dönüştürür. Yerli kimliğinin bu şekilde 

romantize edilerek geçmişe hapsedilmesi; günümüzde varlığını 

sürdüren yerli halkların karşı karşıya olduğu sosyo-politik 

eşitsizliklerin ve tarihsel travmaların Amerikan toplumsal 

belleğinden silinmesine, dolayısıyla bu toplulukların sistematik 

olarak marjinalize edilmesine hizmet etmektedir. 

c. Postkolonyal Feminizm, Maduniyet ve Pocahontas’ta Temsil 

Politikaları 

Postkolonyal feminizm, sömürgecilik sonrası dönemde 

süreklilik gösteren hegemonik iktidar yapılarını, özellikle cinsiyet, 

--75--



ırk ve maduniyet eksenlerinde ele alır. Bu kuramsal hattın en etkili 

isimlerinden biri olan Gayatri Chakravorty Spivak, Batılı söylem 

rejimlerinin Üçüncü Dünya öznesini nasıl inşa ettiğini, temsil 

ettiğini ve çoğu zaman susturduğunu sorgular. Spivak’ın meşhur 

sorusu olan “Madun konuşabilir mi?”, tarihsel olarak bastırılmış 

öznenin sesinin, egemen anlatılar içerisinde ne ölçüde görünür ve 

işitilebilir olduğu sorununu merkeze alır. Bu çerçevede Pocahontas 

filmi, tarihsel bir Yerli Amerikan figürünün Batı’nın 

evrenselleştirdiği değerler sistemi içerisinde asimile edilerek nasıl 

tüketilebilir bir “öteki”ye dönüştürüldüğünü analiz etmek için 

çarpıcı bir örnek sunar (Spivak, 2016, s. 16). 

Film, Spivakçı bir mercekten okunduğunda, Batılı sömürgeci 

anlatının ezilen öznenin tarihsel sesini ve politik gerçekliğini nasıl 

silikleştirdiği açıkça görülür. Bu susturma pratiği, Barthes’ın mit ve 

yananlam kavramlarıyla birlikte düşünüldüğünde, görsel estetik 

aracılığıyla yeniden üretilen ideolojik bir temsil stratejisine dönüşür. 

Pocahontas figürü, bu bağlamda tarihsel ve kolektif bir yerli kimliğin 

taşıyıcısı olmaktan ziyade, Batılı bakış için yeniden kodlanmış 

sembolik bir imge hâline gelir. 

Spivak’ın kuramsal perspektifi, Pocahontas karakterinin bedeni 

üzerinden işleyen görsel ve ideolojik teknolojilerin deşifre 

edilmesine olanak tanır. Filmdeki ırksal entegrasyon söylemi, anlatı 

düzeyi ile görsel temsil arasında belirgin bir çelişki barındırır. Anlatı 

düzleminde karakterin İngiliz sömürgecilerle (ister John Smith ister 

tarihsel figür John Rolfe olsun) kalıcı bir biyolojik birliktelik ya da 

evlilik kurması engellenerek gerçek anlamda bir melezleşme 

ihtimali dışlanır. Buna karşın animasyon estetiği aracılığıyla 

karakterin bedeni üzerinde yapay ve sentetik bir melezlik inşa edilir. 

Bu durum, Spivak’ın Batı’nın “Öteki”ni kendi normatif değerleri 

doğrultusunda yeniden kurguladığı yönündeki tespitini doğrular 

niteliktedir. Pocahontas, politik ve tarihsel bağlamından koparılarak, 

--76--



yalnızca görsel düzeyde çeşitliliği temsil eden nötr bir simgeye 

indirgenir. 

Karakterin temsiline içkin bir diğer stratejik katman, sömürgeci 

bakışın cinsiyetlendirilmiş erotizm yoluyla işler hâle getirilmesidir. 

Tarihsel kayıtlarda çocuk yaşta olan bir figürün, filmde yüksek cinsel 

çekiciliğe sahip yetişkin bir kadına dönüştürülmesi, onun ırksal 

“öteki” konumunu yumuşatarak beyaz erkek özne için arzulanabilir 

kılınmasına hizmet eder. Bu temsil biçimi, Disney’in farklı 

yapımlarında da tekrar eden bir örüntü sunar (Aladdin, 1992; Mulan, 

1998; Moana, 2016). Batılı güzellik normlarıyla uyumlu bu estetik 

inşa, yerli kadının sömürgeci iktidar tarafından “tüketilebilir bir 

nesne”ye indirgenmesinin görsel bir stratejisi olarak işlev görür. 

Pocahontas, yüzeyde güçlü bir figür olarak sunulsa da, politik 

eylemliliği bastırılmış, edilgen ve tarihsel gerçeklikten kopuk bir 

temsile hapsedilmiştir. 

Postkolonyal feminist okuma, Disney’in görünürde savunduğu 

“kültürel hoşgörü” söyleminin ardında işleyen hegemonik bir 

asimilasyon ajandasını açığa çıkarır. Film, sömürgecilik sürecinin 

yarattığı tarihsel travmaları ve yerli direniş pratiklerini görünmez 

kılarken, madun kadın figürünü Batılı değerler sistemine 

eklemlenmiş sentetik bir ikona dönüştürür. Spivakçı analiz, bu temsil 

stratejisinin yerli kimliğini otantik bağlamından kopararak, 

sömürgeci iktidarın ihtiyaç duyduğu uysal, tüketilebilir ve tarih-dışı 

bir forma indirgediğini ortaya koyar. 

Bu ideolojik çerçeve, yalnızca Pocahontas karakteriyle sınırlı 

kalmaz; filmde Powhatan halkının temsiline de yansır. Kabile reisi 

Powhatan, kızının iradesini yok sayan, uzlaşmayı reddeden ve kaba 

bir otorite figürü olarak resmedilirken; Kocoum, sömürgeciliğe karşı 

politik bir direniş öznesi olmaktan ziyade, kıskançlık ve şiddetle 

tanımlanan bir “tehdit unsuru” olarak kodlanır. Kocoum’un John 

Smith’i öldürmeye teşebbüs ettiği ve bunun ölümle sonuçlandığı 

sahnede, “masum beyaz adamın kahverengi kadını kahverengi 
--77--



erkekten kurtarması” anlatısı yeniden üretilir; sömürgeci tarafın 

şiddeti meşru ve kaçınılmaz gösterilir. 

Son kertede John Smith, işgalci bir asker figürü olmaktan 

çıkarılarak, “bakir” toprakları imar etmeyi ve henüz “sivilleşmemiş” 

bir halka medeniyet götürmeyi amaçlayan iyi niyetli bir white savior 

olarak idealize edilir. Pocahontas ise kabilesinin politik ve 

diplomatik çıkarlarını savunan bir özne olarak değil, sömürgeci 

erkeğe duyduğu aşk aracılığıyla tanımlanan bir figür hâline getirilir. 

Böylece yerli kadın kendi sesiyle konuşamaz; onun yerine, 

sömürgeci arzunun sesi konuşur. Barthes’ın mit kavramı 

çerçevesinde değerlendirildiğinde, filmde madunun sesi estetik ve 

duygusal kodlarla susturulmuş; ideolojik hedefler doğrultusunda 

yeniden biçimlendirilmiş bir temsil rejimi inşa edilmiştir. 

Yöntem 

Bu makalede nitel araştırma yöntemi olarak “case study” tercih 

edilmiştir. Araştırmada kuramsal zemin, üç temel yaklaşımın 

kuramsal sentez yöntemiyle bir araya getirilmesiyle oluşturulmuştur. 

Edward Said’in Oryantalizm çerçevesi üzerinden postkolonyal 

temsillerin nasıl kurulduğu; Gayatri C. Spivak’ın postkolonyal 

feminizm perspektifiyle yerli kadın temsillerinin nasıl 

araçsallaştırıldığı; Roland Barthes’ın göstergebilimsel analiz 

yöntemiyle filmdeki görsel-işitsel göstergelerin ikincil 

anlamlandırma sistemi olan “mit” düzeyine nasıl dönüştüğü 

incelenmiştir. 

Pocahontas (1995) filmi analiz edilirken, karakter çözümlemesi 

ve sahne analizi olmak üzere iki temel teknik kullanılmıştır. Karakter 

çözümlemesi, Pocahontas, John Smith ve Powhatan gibi figürlerin 

hangi söylemsel rollerle temsil edildiğini belirlemek amacıyla 

yapılmıştır. Sahne analizinde ise renk, ışık, kadraj, müzik, diyalog, 

kamera hareketleri ve sembolik imgeler gibi sinemasal göstergeler 

--78--



Barthes’ın gösteren–gösterilen–mit üçlemesi doğrultusunda 

çözümlenmiştir. 

Bunun yanında çalışma, filmin kolonyal miti nasıl yeniden 

ürettiğini ortaya koymak için Pocahontas anlatısını Janet Rogers’ın 

“Pocahontas” adlı şiiriyle karşılaştırarak karşı-anlatı analizi 

(counter-narrative analysis) uygulamaktadır. Bu karşılaştırma 

sayesinde, yerli bir kadın şairin sömürgeci sinema anlatısına karşı 

geliştirdiği direniş söylemi, Disney’in hegemonik temsil 

stratejilerinin yapı sökümüne imkân tanımaktadır. 

Makale, "Disney'in Pocahontas temsili, Roland Barthes'ın 

mitoloji kuramı bağlamında, sömürgeci anlatıları hangi 

mekanizmalarla doğallaştırmakta ve bu mekanizmalar Janet 

Rogers'ın şiirsel karşı-anlatısında nasıl tersyüz edilmektedir?" 

şeklindeki temel araştırma sorusuna odaklanmaktadır. Ek araştırma 

“Barthes'ın ‘mit’ kavramı, sömürgeci ideolojinin popüler kültür 

metinlerinde doğallaştırılmasını analiz etmek için nasıl bir 

metodolojik çerçeve sunar? Pocahontas filmindeki görsel ve işitsel 

göstergeler sömürgeci tahayyülleri meşrulaştırmakta nasıl işlev 

görmektedir? Janet Rogers'ın şiiri, Disney'in mitolojik anlatısını 

hangi spesifik stratejilerle yapı söküme uğratmaktadır? Disney 

anlatısı ile Rogers'ın karşı-anlatısı arasındaki temsil farklılıkları, 

kültürel hafızanın inşasında nasıl bir mücadele alanı 

oluşturmaktadır?” sorularını kapsamaktadır.  

Veriler filmden elde edilen sahne betimlemeleri, diyaloglar ve 

görsel-işitsel göstergeler ile Janet Rogers’ın şiirindeki tematik ve 

söylemsel yapılar üzerinden toplanmış; ortaya çıkan bulgular 

kuramsal çerçeve ışığında yorumlayıcı bir yaklaşımla analiz 

edilmiştir. 

 

 

--79--



Pocahontas (1995) Filminin Analizi 

Sömürgeci anlatının semiyotiğini Pocahontas filmi üzerinden 

incelemek için; eleştirel, toplumsal ve mitolojik boyutları dikkate 

almamız gerekir. Hikâyeyi basitleştirmek, romantizmi güçlendirmek 

ve sömürgeleştirme girişimlerini meşrulaştırmak için karakterleri 

tarihsel kimliklerinden oldukça farklı bir şekilde sunan bu masalsı 

anlatıyla, tarihsel gerçekler arasındaki temel farkları ortaya koymak; 

filmdeki karakterlerin, olayların ve kültürel tasvirlerin gerçekte ne 

kadar farklı olduğunu anlamak ve izleyiciye daha eleştirel bir bakış 

açısı kazandırmak bağlamında oldukça önemlidir.  

Pocahontas 

Filmdeki Pocahontas karakteri Disney'in tipik uysal 

kahramanından farklı, maceracı bir genç kadın figürü olarak inşa 

edilerek görünüşte modern bir kahraman sunsa da eski toplumsal 

cinsiyet kalıplarını ve sömürgeci ideolojileri pekiştiren pek çok 

çelişki barındırmaktadır (Dundes, 2001, s. 354-355).  

En temelde, karakterin fiziksel özelliklerine baktığımızda; 

filmin baş animatörü Glen Keane’in tasvirinin, Pocahontas'ı "tarihsel 

olarak imkânsız çok etnikli bir beden" olarak yarattığını görürüz. 

Çünkü Pocahontas'ın kıvrımlı yüzü Afrika; koyu, çekik gözleri 

Asya; vücut oranları ise Kafkas (beyaz) temellidir. “Sentetik 

melezleme" (synthetic miscegenation) olarak adlandırılan bu durum 

Pocahontas’ın animasyon bedenini görsel olarak çok etnikli bir hale 

getirmiştir (Edwards, 1999, 150-153). 

Tarihi Pocahontas (gerçek adı Matoaka'dır) 10-12 yaşlarında 

olmasına rağmen, filmde 18-19 yaşlarında, “dolgun ve şehvetli bir 

kadın” olarak tasvir edilmiştir (CBR, 2025). Bu değişiklik, 

karakterin cinselleştirilmesi olarak yorumlanmıştır. Eleştirmenler 

onu "kahverengi tenli Barbie bebek" veya "Yerli Amerikalı Barbie" 

--80--



(Native American Barbie) olarak isimlendirmiştir. (Edwards, 1999, 

s.155; Ono ve Buescher, 2001, s. 33-34) 

 

Pocahontas’ın kişilik özellikleri ve karakter gelişimi ise 

ergenlikten yetişkinliğe geçiş teması etrafında şekillenir. O, hızlı 

akıntılarda kano kullanıp falezlerden suya dalan fiziksel olarak 

cesur, heyecanlı, enerjik ve başına buyruk bir karakter olarak 

anlatılır. Nitekim John Smith'in hayatını kurtarırken “daha soylu, 

özgeci bir amaçtan ziyade bencil aşk" tarafından yönlendirilmiştir.  

İlk eylemlerinde -kano yolculuğu sırasında nehrin sakin 

yolunu reddedip, nehrin çatallandığı çalkantılı yolu tercih etmesi ve 

babasının güvence sağlayacağı gerekçesiyle teşvik ettiği Kocoum'un 

evlilik teklifini reddetmesi gibi- isyankâr tavırlar gözlenirken filmin 

sonlarında, Pocahontas kişisel arzularını (Smith ile gitme isteği) bir 

Tablo 1 Pocahontas Filmindeki Ana Karakterlerin Analizi 

--81--



kenara bırakarak köy halkının ihtiyaçlarına öncelik verir ve onlarla 

kalır. Bu karar, genç kadınların “bencil ilişkilerden bir başkalarını 

besleme adanmışlığına ilerlemesi” yönündeki toplumsal beklentileri 

yerine getirir ve toplumun kız çocuklarına duygularını bastırmaları, 

bencil değil, özverili olmaları yönünde sinyaller veren bir mesaja 

dönüşür. (Dundes, 2001, s. 355-357) Aynı zamanda Pocahontas, 

filmin ana temasını oluşturan kültürel arabulucu rolünü üstlenmiştir. 

Bu rol, onu gönüllü bir asimilasyon modeli olarak konumlandırır. 

(Edwards, 1999, s. 155-158; Frymus, 2021, s. 89)  

Disney'in Pocahontas temsili; kadın kahramanlık, ahlaki 

gelişim ve çokkültürlülük gibi görünen kavramları sömürgeci 

anlatıların temel mitlerini pekiştirecek şekilde ustaca kullanmıştır.  

John Smith 

Filmde John Smith karakteri, Pocahontas ile romantik bir aşk 

yaşayan, maceraperest ve kahraman bir genç adam olarak sunulur. 

Pocahontas ile tanışmadan önce emperyalist ve ayrımcı bir zihniyete 

sahiptir; macera arzusuyla hareket eder. Ancak Pocahontas’ın 

etkisiyle, düşüncesinin yanlışlığını görüp içe dönük bir farkındalık 

geliştirir ve yerlilerin topraklarının kendilerine ait olduğunu itiraf 

eder. (Dundes, 2001, s. 356-357) 

Filmin ana odak noktası John Smith ile Pocahontas 

arasındaki aşktır; bu, ırklar arası ilişkileri güvence altına almanın 

birincil yolu olarak sunulur. Gerçeklere baktığımızda ise 26 

yaşındaki Smith ile çocuk yaştaki Pocahontas arasında romantik bir 

ilişki olduğuna dair tarihsel bir kanıt yoktur; bu, 19. yüzyılda 

yaratılmış bir mittir. Smith'in, Pocahontas'ın kendisini kurtardığına 

dair ünlü iddiası ise (babasının balyoz darbesinin önüne atıldığı 

sahne), günümüzdeki çoğu araştırmacı tarafından, ayrıntılı bir evlat 

edinme ritüelinin parçası olarak kabul edilmektedir. Smith, bu 

kurtarmayı farklı yorumlamıştır; nitekim yaşanılan bu sahneden de 

ilk yazılı anlatısında (1608) bahsetmemiş, 1624'teki daha kapsamlı 
--82--



eserine eklemiştir. (Paul, 2014, s. 99-104; Edwards, 1999, s. 151-

152; Kilpatrick, 19995, s. 36) Filmde, Pocahontas’ın kurtarmasına 

karşılık Smith'in şefin önüne atılarak Powhatan'ı vurulmaktan 

koruması, kültür arasında sembolik bir karşılık yaratır ve barışın 

sağlanmasında iki karakterin de özverili davranarak kahramanlık 

ideallerini pekiştirdiğini gösterir. (Edwards, 1999, 158-159) 

Powhatan  

Algonkin dillerini konuşan yerli kabileler birliği 

Powhatan’ın yüce şefi ve Pocahontas’ın babası olan 

Wahunsonacock, İngilizler tarafından ise basitçe kabilesinin adıyla 

yani "Powhatan" olarak isimlendirilmiş; nitekim söz konusu kişi 

filmde de Powhatan adıyla sunulmuştur. (Wood, 2017, s. 26; 

Dundes, 2001, s. 363) Dahası, kızını kabilesinin cesur savaşçısı 

Kocoum ile evlenmeye zorlayan ve karakteri ataerkil beklentilerle 

sınırlayan bir şef olarak gösterilmiştir. Pocahontas'ın annesinin 

kolyesini kızına hediye etmesi de bu ataerkil beklentiyi 

simgelemektedir.  

Toplumu ataerkil aile birimleri içine yerleştiren anlatının 

aksine aslında Powhatan Kabilesi gücün ve mirasın anne soyundan 

geçtiği anasoylu (matrilineal) bir yapıya sahipti ve kadınların kendi 

eşlerini seçme hakkı vardı. (Edwards, 1999, 156-157) Film ise bu 

yapıyı, Batılı izleyicinin daha aşina olduğu ataerkil bir modele 

dönüştürmüş; Powhatan’ı kızının evliliğine karar veren bir baba 

figürü olarak göstermiştir. Bunun nedeni kültürel farklılıkları 

silikleştirerek karmaşık toplum yapısını Batı normlarına uyarlama 

isteğidir.  

Üzerinde durulması gereken diğer nokta ise Powhatan’ın 

barış noktasındaki duruşudur. Filmde Smith sayesinde öfkesi durulur 

ve barışı kabul eder. Gerçek tarihe bakıldığında ise 1608'de açlık 

çeken İngilizlere yiyecek getiren partinin önünde Pocahontas'ın 

--83--



gönderilmesi, bizzat onun fikri ve barışçıl ilişkiler kurma yolundaki 

girişimidir. (Wood, 2017, s. 27) 

Filmdeki karakterler ve onların etkileşimleri Tablo 1’de 

incelenmektedir. Bu tablo karakterlerin toplumsal rollerini, ideolojik 

mesajlarını ve kimliklerini çözümlemek için kullanılmıştır. 

Ana karakterler, gerçekliğinden saptırılan, romantize edilen 

ve basite indirgenen temsillerle sunulurken; yan karakterler ve 

hayvan tiplemeleri de sömürgeciliğin rahatsız edici tarafını (hastalık, 

toprak gaspı, kültürel yıkım ve sistematik savaşlar) anlatmaktan 

kaçınarak ideolojik hassasiyetle oluşturulan alt metinlerle 

tasarlanmışlardır. Bazı gerçek karakterlere ise (örneğin 

Pocahontas’ın tarihteki gerçek eşi John Rolfe) hiç yer verilmemiştir. 

Yan karakterlerin temsili göstergebilimsel analizle Tablo 2’de 

incelenmektedir. 

Sahne Analizleri 

Barthesyen bir analizde, Disney'in Pocahontas (1995) 

filmindeki sahneler, hikâyenin (gösteren) altında yatan kültürel 

mitleri ve sömürgeci ideolojileri (gösterilen) ortaya çıkaran 

sembolik kodlardan oluşmaktadır. Öncelikle filmin görsel anlatımı 

masalsı bir cennet ve barışçıl romantizm üzerine kuruludur. 

Atmosfer tamamen saf bir güzellik ve samimiyet çağrıştırmaktadır. 

Ayrıca sevimli hayvan karakterler hikâyeye daha da eğlenceli ve 

doğallaştırıcı bir dil katmıştır. Yaratılan etkiyi ve temsil altındaki 

ideolojiyi göz önüne sermek için, makalede belirli sahneler ayrıntılı 

olarak incelenmiştir:  

 

--84--



 

Tablo 2 Pocahontas Filmindeki Yardımcı Karakterlerin Analizi 

--85--



• Pocahontas'ın Temsili ve Cinselleştirilmesi 

Pocahontas'ın hızlı akıntılarda kano kullanması, yüksek bir 

falezden suya dalması (00:08:33-00:09:46) ve daha sonra John 

Smith ile karşılaştığı ilk anlar (00:30:40 – 32:00:00) örnek 

verilebilir. 

Pocahontas'ın fiziksel cesaret gerektiren eylemler sergilemesi, 

onu diğer uysal Disney kahramanlarından ayıran maceracı bir genç 

kadın olarak, özgürleşme cephesi altında sunmuş olsa da bu sahneler 

karakteri şehvetli, enerjik bir metalaştırma figürüne dönüştürür. 

Pocahontas’ın suyun içinden çıktığı an, John Smith ile karşılaştığı 

ilk sahne ve kullanılan kamera hareketleri, onun güzelliğini vurgular 

şekilde tercih edilmiştir. Bu da "emperyal veya soluk tenli erkek 

bakışı" (imperial or pale male gaze) için bir "ırksallaştırılmış yerli 

cinsel nesnesi" olarak karakterize edilmesine imkân tanımıştır. 

Pocahontas’ın bu temsili Yerli Amerikalı kimliğini “tüketime uygun 

yüzeysel bir çeşitliliğe” indirgemiştir (Dundes, 2001, s. 355; 

Edwards, 1999, s. 155). 

• İlk Buluşma ve Dil Bariyerinin Aşılması 

John Smith ve Pocahontas'ın tanışıp, birbirilerine kültürelerini 

öğretmesi ve Pocahontas’ın aniden İngilizce konuşmaya başlaması 

örnek sahnedir. (00:33:00-00:37:00) 

 

Şekil 2 İlk Karşılaşma Sahnesi 

--86--



 

 

 

 

 

 

 

Smith, Yerlileri "vahşi" olarak görürüken, Pocahontas’ın 

güzelliğiyle büyülenip şiddet eylemini bu sayede durdurur. 

Pocahontas'ın arabulucu rolünü üstlenmesinde onun 

“cinselleştirilmiş bedeninin kritik bir rol oynadığı” bu sahnede 

açıkça gösterilir. 

Ayrıca Pocahontas’ın kalp diliyle” Smith’i anlayıp bir anda 

İngilizce’yi öğrenerek konuşmaya başlaması karakterin 

sömürgeleştirme eleştirisini bile zaten asimile olmuş bir konumdan 

yapmasına neden olur. John onun dilini öğrenmez. Pocahontas 

hayranlık ve merakla onun dilini benimseyiverir. Bu durum onu 

sömürgeci proje için gönüllü bir "asimilasyon modeli" haline getirir. 

(Edwards, 1999, s. 155-158) 

• Doruk Noktası: Kurtarma Sahneleri 

Hem Pocahontas’ın Smith’in idamına engel olması hem de 

sonrasında Smith’in Powhatan’ın hayatını kurtarması örnek 

sahnedir. (01:07:40 - 01:10:20)  

Pocahontas, savaşı ve idamı durdurmak için Smith’in üzerine 

yatarak onu kurtarır "Onu seviyorum" der ve babasını ikna eder. 

Ratcliff ise bu barış durumuna tahammül edemez ve Powhatan’ı 

vurmaya çalışır. Bu sırada Powhatan’ın önüne atılarak şefin hayatını 

kurtaran Smith vurulur. 

Şekil 3 Tokalaşma (00:36:55) 

--87--



 

 

 

 

 

 

 

 

Pocahontas’ın meşhur girişimi, Yerli Amerikalı bir kadının beyaz 

bir erkeği, kendi halkının "barbarca" infazından kurtarması motifini 

temsil ederken; Smith’in kabile şefini koruması da yansıtıcı bir 

fedakârlık eylemini “Anglo-Amerikan bireyciliği ve kahramanlık 

idealleriyle” sunar. Dundes, 2001, s. 356; Edwards, 1999, s. 159) 

 

 

 

 

 

 

 

 

• Kapanış Sahnesi: Fedakârlık 

Örnek sahne, Pocahontas’ın iyileştirici, fedakâr ve kederli 

vedasından oluşur (01:11:30- 01:15:00). Pocahontas, Smith'e 

kabilesinin ona ihtiyaç duyduğunu söyleyerek maceracı ve romantik 

arzularından vazgeçer. Arzularını bastırıp kendi topraklarında 

Şekil 5 Smith'in Powhatan’ı Kurtarması (01:09:49) 

Şekil 4 Pocahantas’ın Smith’i Kurtarması 

(01:07:45) 

--88--



kalmaya karar verir. Kendi isteklerinden vazgeçmesi, toplumun 

“fedakâr kadın” olma yönündeki beklentisini yerine getirir. Bu karar 

ve benmerkezcilikten fedakarlığa doğru ani değişim, "başkasını 

besleyen baş kadın" (chief nurturer) rolünü pekiştirmiştir. (Dundes, 

2001, s. 359) 

 

 

 

 

 

 

 

 

Bu sahnelere ek olarak filmin içinde alt metinleri olan başka 

birçok sahne bulunmaktadır. İçlerinden en belirgin olanları Tablo 

3’te analiz edilmiştir. Tablolarda yer alan ve filmden seçilen 

göstergeler, yan anlamlarıyla filmin mitsel boyutuna da gönderme 

yapmaktadır. 

 

Şekil 6 Veda (01:13:25) 

--89--



Tablo 3 Diğer Sahne Analizleri 

 

 

Filmde analize açık sahneler sadece bunlarla sınırlı değildir. 

Hikâyede yer alan birçok sembol de göstergebilimsel analize 

uygundur. Bu unsurların bir kısmı Tablo 4’te incelenmektedir. 

 

 

--90--



Tablo 4 Sembollerin Analizi 

 

Tüm bunlara ek olarak önemli iki sembolik sahne, birbirini 

tamamlayan ikili görsellerden oluştuğu için farklı bir kısımda, Tablo 

5’te incelenmiştir. 

 

--91--



Tablo 5 Diğer Sembollerin İkili Analizi 

 

Tüm bu analizlerden çıkarılabilecek genel sonuç şudur: 

Pocahontas filmi; olayları romantizme indirgeyen, “sömürgeciliğin 

yıkıcı sonuçlarını ve yerli halkın maruz kaldığı şiddeti göz ardı 

eden”, tarihin acı gerçekleri yerine, izleyiciyi rahatlatan ve kolayca 

tüketilebilen basit bir barış mesajını öne çıkaran bir yapıttır.  Filmin 

yapımcısı James Pentecost, gerçek hikâyenin tahrifinin gerekçesi 

--92--



olarak, “tarihsel gerçekliklerin (Pocahontas'ın kaçırılması, John 

Rolfe ile evliliği, genç yaşı gibi) ‘çok uzun ve üzücü’ olmasını” öne 

sürer. (Kilpatrick, 1995, s. 36) Ancak unutulmamalıdır ki, filmin 

danışmanlarından biri olan Powhatan üyesi Custalow McGowan'ın 

(CBR, 2025) da belirttiği gibi: “Bir ulusun tarihini değiştirdiğinizde 

onlara saygı göstermiş olmazsınız.” 

Janet Rogers: Pocahontas’ın Şiirsel Karşı-Anlatısı 

Janet Rogers’ın "Pocahontas" eserine yönelik bu inceleme, 

sömürgeci süreçte kökleşmiş ve şair tarafından "Beyaz Yalanlar" 

şeklinde isimlendirilmiş kronolojik kurguların geçersiz kılınmasını 

temel alır. Çalışma, yerli toplumların belleğinden silinmek istenen 

özgün kimliklerini koruma altına almayı ve bu halkların maruz 

kaldığı tarihsel kederi somut bir şekilde gün yüzüne çıkarmayı gaye 

edinir. 

Rogers’ın yaklaşımı, Batılı literatürde genellikle "kurgu" veya 

"mit" olarak yaftalanan yerli anlatılarının aksine, bu hikâyelerin 

halkın gerçek deneyimlerini yansıtan "sahici bir görüş" olduğu 

inancına dayanmaktadır. Bu bağlamda eser, sömürgeci süreçte 

sistematik olarak unutturulmaya çalışılan yerli kimliğini ve halkın 

maruz kaldığı tarihsel acıları kayıt altına alarak, kolektif hafızayı 

yeniden inşa etmeyi hedefler (Farajullah, 2023, s. 2). 

“Her zaman var olacak.  

Bilmediğimiz şeyler bir sır, 

Bir ders, 

Özgürleşmeyi bekleyen bir yalan.  

Buna dair koca bir tarih” (26-33) 

Janet Rogers, Sacajawea, Pocahontas ve Laura Secord gibi 

tarihsel açıdan kritik öneme sahip şahsiyetlerin yaşam öykülerini ele 

alırken, yerli kültürünün temel taşı olan sözlü gelenek 

--93--



mekanizmasını korumaya özen gösterir; bu figürleri, sömürgeci 

literatürün onlara biçtiği rollerden sıyırarak, hikâyeleri sözlü miras 

yoluyla devralan kendi halkının perspektifinden yeniden anlatır. Bu, 

yalnızca didaktik bir anlatı biçimi değil; yerli halkın tarihsel varlığını 

ve soyunu zamana karşı koruma stratejisidir. 

Sömürgeci güçler ve "uygar" olarak tanımlanan toplumlar, yazılı 

olmayan bu aktarım biçimini "ilkel" olarak yaftalayıp güvenilirliğini 

sorgularken; Rogers, bu hiyerarşiyi tersyüz eder;” Red Earth, White 

Lies" şiirinde de belirttiği üzere, Batı’nın "resmi tarih" adı altında 

sunduğu yazılı belgeleri gerçeklikten uzak bir  "kurgu" olarak 

nitelendirir.  

Rogers’a göre nesiller boyu aktarılan sözlü bellek, sömürgeci 

ideolojinin ürettiği yapay metinlerden çok daha yüksek bir hakikat 

değeri ve güvenilirlik taşımaktadır. Popüler kültürde Pocahontas 

figürü, büyük oranda Disney’in romantize edilmiş ve kurgulanmış 

anlatısı üzerinden tanınmaktadır ancak Janet Rogers, "Pocahontas" 

adlı şiirinde bu karakteri egemen sinematik anlatının dışına çıkararak 

radikal bir biçimde yapı-söküme uğratır. Rogers’ın temel savı, 

Pocahontas’ın sömürgeci bir mit olmaktan ziyade, kanlı canlı ve 

tarihsel bir özne olarak hatırlanması gerektiğidir. Mevcut popüler 

kültür kurgusunda karakterin adına atfedilen duygular ve sözler, 

aslında şahsın kendi iradesini yansıtmamaktadır (Farajullah, 2023 s. 

2).  

Şair, Pocahontas’ı kendisi için inşa edilen yapay imajdan 

arındırarak, Virginia ormanlarında çocukluğunu yaşayan doğal bir 

insan profiliyle sunar. Karakterin tarihsel kimliğine dair yapılan 

incelemeler, yaygın olarak bilinen isminin aslında bir lakap 

olduğunu ortaya koymaktadır. "Pocahontas" kelimesi "oyuncu", 

"şakacı" ya da "hareketli çocuk" gibi anlamlara gelmekle birlikte; 

karakterin 1596 yılındaki doğumuyla birlikte aldığı asıl isim 

"Amonute"dir. Bununla birlikte, "tutuşturmak" veya "aydınlatmak" 

manasına gelen "Matoaka" ismi de onun mahrem ve gerçek 
--94--



kimliğinin bir parçasıdır. Rogers, bu isimleri ve gerçek yaşam 

parçalarını hatırlatarak, sömürgeci anlatının üzerini örttüğü hakikati 

yeniden gün yüzüne çıkarmayı hedefler (Farajullah, 2023 s. 3). 

Pocahontas pek çok kardeşten biri olmasına rağmen  yer aldığı 

kabiledeki en gözde bireydi. (Custalow ve Daniel, 2007).  

“Ben bu dünyaya girerken annem dünyadan ayrıldı  

Doğduğum günden beri babamın prensesiydim.  

1500’lerin sonunda buralarda dolaşırdık.  

Sosyal konumlarımızı ayırt edemeyecek kadar küçüktük.  

Yaratıcı kimin kim olduğunu görebiliyordu  

Ve önemli olan tek şey buydu” (1-6) 

Şiirin ilk altı dizesi, Pocahontas’ın sömürgeci hiyerarşiye 

girmeden önceki "safiyet" dönemini betimler ancak bu safiyet, 

karakterin “maduniyet” sürecine girmesiyle son bulur. Rogers, 

madunun sesini geri kazanmak için onu henüz sessizleştirilmediği, 

babasının koruması altındaki özgürlük döneminden başlatır. Rogers, 

"babanın prensesi" vurgusuyla, karakterin sömürgeciler tarafından 

bir araç olarak kullanılmadan önceki asaletini ve kabile içindeki 

değerli konumunu tesciller. 

Janet Rogers, şiirinde Pocahontas’ın bir yetişkin olarak 

üstlendiği rolleri detaylandırarak, yerli bir kız çocuğunun büyüme 

sürecinde kazandığı yetkinlikleri ve toplumsal sorumlulukları 

titizlikle sergileyerek somutlaştırılır: 

“Odun toplamak, ev inşa etmek, gıda yetiştirmek, hazırlamak ve 

sunmak. 

Öğretmek, çocuk doğurmak, ateşi korumak, giyinmek, yıkamak, 

çömlek yapmak. 

Oymacılık, et işleme, aşk yapmak, deri tabaklamak, hasat etmek.  

--95--



Su taşımak, dikiş dikmek, çocuk büyütmek, uykuya dalmak ve 

hepsini yeniden yapmak.” (23-27) 

Bu betimleme, Pocahontas’ı sömürgeci anlatıların ona yüklediği 

romantik "kurtarıcı" rolünden koparıp, eylem gücü yüksek olan bir 

özne olarak konumlandırır. Yerli kadının doğa üzerinde kurduğu 

bilinçli ve yetkin hakimiyeti simgeler ve Pocahontas'ın "eğitilmesi 

gereken bir vahşi" olmadığını kanıtlar.  

Powhatan ve Smith arasındaki etkileşim, özünde bir "takas 

diplomasisi"dir. Smith, yerli halkın temel ihtiyaçları karşılığında 

Avrupa teknolojisini sunmakla yükümlüdür fakat sömürgeci 

genişlemeciliğin bir yansıması olarak Smith’in tek taraflı kazanç 

arayışı ve artan talepleri, Powhatan’ın bu ittifakı sonlandırmasına 

yol açmıştır. Rogers, dizelerinde bu süreci sömürgeci hırsın bir ifşası 

olarak ele alır; yerleşimcilerin "karşılıksız alma" arzusunu, yerli 

halkın toprak ve kaynakları üzerindeki ilk ihlali olarak 

konumlandırır; şiirinde John Smith ve Pocahontas arasındaki ilişkiyi 

çevreleyen romantik efsaneleri kesin bir dille reddeder. Rogers, 

“Kahraman İngiliz" figürünü, bir kahraman olmaktan ziyade 

“madun” toplumu  tarafından "aptal" olarak görülen bir yabancı 

olarak tasvir eder. Rogers, iki karakter arasındaki bağı şu dizelerle 

netleştirir. Rogers, John Smith’i yerli halkın merakla izlediği 

"kafesteki bir yabancıya" dönüştürür. Romantizmin reddi, sadece bir 

kişisel tercih değil, sömürgeci ideolojinin meşruiyet zeminini 

ortadan kaldıran siyasi bir hamledir: 

“Adı John’du.  

Amcam tutsak etti onu. 

Sergiledi bir ganimet gibi, ele geçirilmiş kaptanını.  

Sundu babama bu mavi gözlü İngiliz’i.  

Aptal derlerdi ona, gafil bir yabancı.” (28-34) 

 
--96--



Barthesyen bir bakış açısıyla incelendiğinde, Disney ve 

sömürgeci literatür, John Smith ve Pocahontas arasındaki ilişkiyi 

"aşkın gücüyle iki dünyayı birleştiren" bir mit olarak pazarlar. 

Rogers ise "O anlamda birlikte olmadık” dizesiyle bu miti doğrudan 

reddeder; Smith’i bir "ganimet" ve "gafil bir yabancı" olarak 

tanımlar. Bu durum, Barthesyen anlamda, yapay bir kutsallığın 

sökülüp atılmasıdır. 

“Onunla beraber ünlü olduk. 

Birlikte anıldık ama hiçbir zaman  

O anlamda birlikte olmadık.” (35-37) 

Pocahontas’ın yardımları aşk ve tutkudan ziyade erdemli 

karakteriyle ilgilidir. Janet Rogers, "Pocahontas" şiiri aracılığıyla, 

yerleşik tarihsel anlatıdaki “suçlu" ve "masum" rollerini yer 

değiştirerek, "vahşet" kavramını sömürgeciliğin bir ontolojik niteliği 

olarak yeniden tanımlar; yerli halkların meşru müdafaasını barışçıl 

bir direnç olarak konumlandırır. Janet Rogers, Pocahontas’ı, 

sömürgeci anlatıların ona dayattığı "beyaz adama hayranlık duyan 

masum genç kız" stereotipinden tamamen uzaklaştırır. Babası 

Powhatan, John Smith’in infazına karar verdiğinde; Pocahontas’ın 

araya girişi duygusal bir dürtüden ziyade, derin bir etik sorumluluk 

ve yerli dünya görüşünün bir yansımasıdır: 

“Hayır baba, gitmesine izin ver.  

Bizim gibi hayatta kalmaya 

Çalışanlara karşı nazik olmamız gerekmez mi? 

Bu adamın da bizim gibi iki bacağı, 

İki kolu var; bırak yaşasın.” (38-48) 

 

 

--97--



Rogers, bu dizelerle Pocahontas'ı sömürgeci bir kurgudan, 

evrensel bir etik figüre dönüştürür. 

“Onların sıradan ve düşmanca yollarına,  

Sarhoş edici bir iksirdim ben. 

Ödediğim her ziyaretten sonra,  

Herkes istediğini almış olurdu.” (61-64) 

Geleneksel anlatılarda Pocahontas’ın “vahşi prenses" olarak 

mitleştirilmesine karşın Rogers, “sarhoş edici bir iksir" (61) 

benzetmesiyle bu miti yapı söküme uğratır. Burada "iksir", ruhani 

bir güçten ziyade, sömürgecilerin saldırganlığını ve açlığını 

yatıştırmak için kullanılan fonksiyonel bir araçtır. İksir benzetmesi, 

sömürgecinin vahşetini dindiren fakat Pocahontas'ı gitgide yaralayan 

ve tüketen sancılı bir fedakârlık döngüsüdür. 

Bu doğrultuda şair, Pocahontas’ın kaosu yatıştırma ve yaşamı 

savunma noktasındaki üstün gayretini, toplumsal yaraları saran 

simyasal bir şifa kaynağı imgesiyle başarılı bir şekilde somutlaştırır. 

“Babamın planı ormana çekilmek  

Ve onlar uykudayken pusu kurmaktı.  

Ama Bay Smith beni kenara çekti ve ömrümce 

Hiç yalan söylememiş biri olarak, ona gerçeği verdim.” (71-74) 

Pocahontas’ın biyografisi, sömürgeci romantizmin ötesine 

geçildiğinde, yerli halkların maruz kaldığı sistemik şiddetin bir 

kroniği niteliğindedir. Modern yerli çalışmaları, onu sıklıkla Kayıp 

ve Katledilen Yerli Kadınlar (Missing and Murdered Indigenous 

Women-MMIW) hareketinin tarihsel bir izdüşümü olarak 

değerlendirir. Roland Barthes’a göre sömürgeci mitler, yerli halkın 

sömürgeciye yardım etmesini uygarlığa duyulan sempati ve 

hayranlık olarak sunar. Rogers ise Pocahontas’ın babasının pususunu 

John Smith’e haber vermesini (71-74), mitleştirilmiş bir "sadakat" 
--98--



olarak değil, Pocahontas’ın kişisel dürüstlük ahlakı üzerinden 

tanımlar. Şair, Pocahontas’ın bu eylemini mitleştirilmiş bir "vatan 

hainliği" veya "beyaz adam sevgisi" olmaktan çıkarıp, "ömrümce hiç 

yalan söylememiş biri" (73) vurgusuyla bireysel bir onur meselesine 

indirger; bu hamle, Barthesyen anlamda politik bir tercihin mizaç 

özelliği gibi sunularak doğallaştırılmasını engeller; eylemin 

ağırlığını ve trajik bedelini görünür kılar. Rogers, Pocahontas'ın John 

Smith’e yardım etmesini romantik bir "yardım" olarak değil; yerli 

ahlakının sömürgeci pragmatizm tarafından suistimal edilmesi 

olarak okur. Bu an, Pocahontas’ın bir prensesten "rehineye" ve 

modern tarihin "kayıp kadın" (MMIW) figürüne dönüştüğü trajik 

kırılma noktasıdır (Farajullah, 2023 s. 5-7). 

Janet Rogers, sömürgeci anlatıların "uygarlaştırıcı bir sevgi" 

olarak sunduğu Pocahontas ve John Rolfe evliliğini, derin bir 

ontolojik kopuş ve sessizleştirilmiş bir şiddet vakası olarak yeniden 

tanımlar; şair, karakterin duyduğu derin yabancılaşmayı ve 

babasının sevgisinden mahrum kalışını ön plana çıkararak, bu 

evliliğin ardındaki kolonyal şiddeti ifşa eder. Böylece, tarihsel 

metinlerdeki "romantik aşk" mitini yıkarak yerine zoraki bir 

asimilasyonun ve kaybedilen bir aidiyetin trajik öyküsünü yerleştirir. 

“Bunu aşk için mi yaptım? 

Babamın sevgisini bir daha asla bilemeyeceğim.” (118-119) 

Bu evlilik, kolonizasyonun kimliğe yüklediği "içselleştirilmiş 

esareti" simgeler. Rogers, Pocahontas'ın evliliğini "mutlu son" 

olarak değil; yerli onurunun ve ailevi aidiyetin sömürgeci 

pragmatizme kurban edildiği bir yas süreci olarak okur, kolonyal 

zihniyetin devamı olarak nitelendirir. Rogers’a göre bu evlilik, 

duygusal bir bağ değil; Rolfe’un tütün ticaretini büyütmek ve yerli 

kaynaklarına sızmak için kullandığı stratejik bir “araç”tır. 

 

--99--



“Bana dilini öğretti 

Ve evlendikten sonra halkıma tütün getirdi.” (112-113) 

Rolfe, Pocahontas ile evlenerek yerli topraklarına "sızma" hakkı 

elde etmiş ve bu evliliği tütün ticaretini büyütmek için stratejik bir 

sermaye olarak kullanarak kolonizasyonun ekonomik 

motivasyonunun en net ifadesi olarak nitelendirilmektedir. 

Geleneksel anlatılarda Pocahontas’a İngilizce öğretilmesi "eğitim", 

evliliği ise "kutsal bir birliktelik" olarak mitleştirilir. Rogers, bu 

bölümde Pocahontas’ı sömürgeci tarihin sunduğu "Lady Rebecca" 

kimliğinden uzaklaştırarak; ticaret imparatorluğunun temellerini 

atmak için kullanılan, dili ve bedeni sömürülmüş bir "kolonyal 

kurban" olarak resmeder. Hikâyenin bütün versiyonlarında, esir 

alınan sömürgeciler ve tazminat süreci aynı şekilde ilerler ve Janet 

Rogers’ın hikâyesi de bunu doğrular: 

“İngilizler tarafından fidye için esir alındılar. 

Fiyat olarak silahlar ve  

Kendi adamlarının serbest bırakılması istendi.” (92-95) 

Moore Branch gibi yazarların belgelerinde dile getirilen sistemik 

tecavüz iddialarına karşılık Rogers; Pocahontas’ın "prenses" 

kimliğinden gelen zarafetini ve sarsılmaz duruşunu ön plana çıkarır. 

Rogers için Pocahontas’ın hayatta kalma başarısı, bir kurbanın 

çaresizliği değil; onun sahip olduğu karizmatik etkinin sömürgeci 

zihniyette yarattığı "saygı ve çekince" ile doğrudan ilişkilidir 

(Farajullah, 2023 s. 6). Bu yaklaşım, tarihsel şiddetin inkârı değil; 

yerli kadının özneselliğini yalnızca mağduriyet eksenine 

hapsetmeye karşı bir poetik dirençtir 

Şair bu vurgusuyla, karakteri salt bir şiddet nesnesi olmaktan 

çıkarıp, kendi varoluşsal asaletiyle hayata tutunmayı başarmış güçlü 

bir özne olarak yeniden konumlandırır. 

 
--100--



“Özel bir statüye sahip olduğum  

Ve kız çocuksu bir çekicilikle kutsandığım için  

Zarardan kurtuldum ve 

 Onun yerine alındım.” (96-98). 

Gayatri Spivak’ın maduniyet tartışmalarında, ezilen öznenin 

maruz kaldığı şiddet genellikle onu sessiz bir kurbana dönüştürürken 

Rogers, Pocahontas’ı sadece bir fidye nesnesi değil; sömürgeci 

zihniyette bir saygı ve uyandıran, karizmatik bir özne olarak 

resmeder. Bu, madunun sadece maruz kalan değil, sahip olduğu 

kültürel ve kişisel sermaye ile şiddetin akışını değiştiren bir eylem 

gücüne sahip olduğunu kanıtlar. Moore Branch gibi yazarların 

belgelerinde dile getirilen sistemik tecavüz anlatıları, Pocahontas’ı 

tarihsel bir "kurban" mitine hapsederken; Rogers bu miti yapı 

söküme uğratır. Şair, karakterin uğradığı zarardan kurtuluşunu (98) 

mitsel bir mucizeye değil, onun seçkin kimliğine bağlar. Bu hamle, 

Barthesyen anlamda "zayıf yerli kadın" imgesini yıkarak yerine 

sarsılmaz bir duruşa sahip tarihsel bir figürü koyar. 

Rogers’a göre Pocahontas, kolonyal düzene uyum sağladığı 

takdirde "ıslah edilebilecek" yerli kadın tipolojisinin bir kanıtı olarak 

sunulmuştur. Bu durum Disney’in, sömürgeci yönetimin kamuoyuna 

yönelik yürüttüğü geniş kapsamlı bir propaganda stratejisinin 

parçasıdır. Rogers, bu kurgusal "tercih" illüzyonunun, sömürgeci 

şiddeti meşrulaştıran ve işgalin ahlaki sorumluluğunu gizleyen bir 

araç olduğunu vurgular. Böylece Pocahontas, sömürgeci topluma 

sunulan "ehlileştirilmiş yerli" imgesinin vitrini haline getirilerek, 

kolonyal tahakkümün hayırseverlik maskesi altında gizlenmesine 

hizmet etmiştir. 

Sömürgeci yönetim, Pocahontas’ın "Lady Rebecca"ya 

dönüşümünü mitleştirerek; işgali, "vahşilerin uygarlaşma 

yolculuğu" olarak sunar. Barthesyen anlamda bu mit, sömürgeci 

--101--



şiddeti bir kenara itip, yerine "ıslah edilebilirlik" illüzyonunu 

koyarak işgalin gerçek yüzünü perdeler. Gayatri Spivak’ın 

maduniyet tartışmalarında, egemen güç maduna sadece kendi 

belirlediği sınırlar içinde "konuşma" veya "var olma" hakkı tanır. 

Rogers’ın belirttiği "hayatta kalmak veya yok edilmek" ikilemi, 

madunun önüne sürülen sahte bir tercihtir. Madun burada gerçek bir 

tercih yapmaz; sadece sömürgecinin hayatta kalma şartı olarak 

sunduğu "itaat" eylemini gerçekleştirmek zorundadır. Rogers, 

Pocahontas üzerinden bu ikilemi ifşa ederek, madunun iradesinin 

sömürgeci şiddeti aklamak için nasıl gasp edildiğini gösterir. 

Rogers’a göre Pocahontas’ın İngiltere’deki fiziksel çöküşünü 

biyolojik bir hastalık olmanın ötesinde; Pocahontas’ı ölüme 

sürükleyen asıl nedenin, kolonyal yaşamın beraberinde getirdiği 

yapay kısıtlamalar olduğunu savunur ve yerli yaşam tarzına atfedilen 

oryantalist nitelemeleri tersyüz ederek, bu hayatı doğayla bütünleşik 

ve sahici bir varoluş biçimi olarak sunar. Yerli ontolojisindeki bu 

şeffaflık ve özgürlük; Pocahontas’ın ana vatanındaki prenseslik 

dönemi ile İngiliz saray protokollerinin katılığı arasındaki karşıtlıkta 

somutlaşır. Böylece Rogers, Batılı anlamda uygarlık olarak 

sunulanın aslında “ruhu daraltan bir kafes”, "vahşet" olarak 

damgalananın ise hakiki insani özgürlük olduğunu ifade eder: 

“Babamın tanıdığı ve onayladığı genç bir adamla evlendim. 

Bu evlilikten hiçbir şey kaybetmedim. 

Prenses tacım daha da büyüdü. 

Onunla yaşadım ama kendi kararlarımı kendim verdim. 

Özgürlük sürekli yoldaşımdı. 

Doğam gereği gelip giderdim ve istediğim kişilerle iletişim 

kurardım.” (81-89) 

Rogers, Pocahontas’ın ağzından İngiliz sarayını betimlerken bu 

mitsel hiyerarşiyi yıkıma uğratır. Kraliçe figürü, Barthesyen 
--102--



anlamda mitleştirilmiş bir "iktidar ve ihtişam" sembolü olmaktan 

çıkarılıp; "altın bir tahtta üzüntüsüyle oturan", doğasına aykırı 

yaşayan trajik bir esire dönüştürülür. Rogers, Batı’nın "uygarlık" 

mitini bir ruhsal hapishane, yerli yaşamındaki "vahşeti" ise 

"özgürlüğün sürekli yoldaş olduğu “hakiki” bir varoluş olarak 

yeniden tanımlar. İngiliz yaşam tarzının yapaylığı, Pocahontas’ın 

gerçekliğiyle olan bağını koparmıştır. Rogers’a göre bu ruhsal 

mülksüzleşme, kolonizasyonun en yıkıcı etkisidir. 

“Pocahontas'ın tasvir ettiği Britanya kraliçesinin hayatı 

şöyledir: 

Her renkten taşlarla süslenmiş bir kadın. 

Altın bir tahtta üzüntüsüyle oturuyordu. 

Gerçek bir dostu hiç tanımamıştı. 

İnsanların her gün kendi doğalarına aykırı yaşamalarını 

izlerken 

Merhametim kafa karışıklığına dönüştü. 

Hiç özgürlüğü bilmediler mi? 

Kalbim, yas tutan bir dul tarafından dokunuldu.” (101-110) 

Janet Rogers, Pocahontas’ın esaret öncesi yaşamı ile İngiliz 

monarşisinin temsil ettiği hayat tarzını karşılaştırarak sömürgeci 

uygarlık paradigmasını eleştirir. Şair; İngiliz kraliçesinin tacını 

ruhsal bir ağırlık ve sahte bir parıltı olarak nitelerken, Pocahontas’ın 

statüsünü onun özgürlüğünü artıran doğal bir güç olarak sunar. 

Rogers’a göre kolonyal toplum, kendi doğasına aykırı davranmak 

zorunda kalan "arkadaşsız" bireylerden oluşurken; yerli ontolojisi, 

bireyin doğayla ve toplumla olan dürüst ilişkisini korumasına olanak 

tanır. Bu bağlamda, Pocahontas’ın "özgürlüğü" sadece bir fiziksel 

durum değil, sömürgeci dünyada karşılığı olmayan etik ve ruhsal bir 

üstünlüktür. 

--103--



Janet Rogers’ın şiirindeki hüzünlü atmosfer, Pocahontas’ın 

sömürgeci topraklardaki yaşamının aslında bitmek bilmeyen bir eve 

dönüş arzusuyla geçtiğini duyumsatır. Beyaz yerleşimcilerin 

yarattığı "uygarlaşmış ve memnun" Pocahontas efsanesinin aksine, 

tarihsel veriler onun ana vatanına duyduğu derin özlemi işaret eder. 

Pocahontas Virginia’ya dönme teşebbüsü sırasında yolda yaşamını 

yitirdiğini aktarılır; bu ölümü sadece fiziksel bir yetersizliğe değil, 

radikal bir kültürel yabancılaşmayla alakalıdır; iki zıt toplum ve 

coğrafya arasında kalan bireyler için "kendi topraklarından ve 

kültüründen koparılma riski", varoluşsal bir tehdit oluşturmaktadır 

(Tilton,1994, s. 184). Bu bağlamda Pocahontas’ın vefatı, sömürgeci 

bir dünyada kimliğini ve köklerini yitirmenin, bir bireyin ruhunda 

yarattığı telafi edilemez hasarın tarihsel bir kanıtıdır.  

Janet Rogers, şiirinin kapanış dizelerinde (128-137) 

Pocahontas’ın erken yaşta vefatını, sömürgeci sistemin birey 

üzerindeki etik ve kültürel yıkımının mutlak sonucu olarak analiz 

eder. Rogers’a göre Pocahontas’ı ölüme sürükleyen "hastalık", 

kolonyal pragmatizm tarafından suistimal edilmesinden kaynaklanır. 

Bu bağlamda Pocahontas’ın ölümü, sömürgeci anlatılarda sunulanın 

aksine bir trajedidir çünkü kolonyal asimilasyonun aslında bir 

hayatta kalma başarısı değil, bir yok oluş süreci olduğunu tesciller: 

“Ölümüm sefildi 

Ama bekleniyordu. 

Diğerlerinin arasında yaşamak 

Ve şerefimi takas etmek 

Onların arasında bir yer edinmek için.” (128-37) 

Barthesyen bir bakış açısıyla incelendiğinde bu ölüm, bir "başarı 

hikâyesinin" finali değil; yapay bir kimlik inşasının altında ezilen 

sahici bir benliğin çöküşüdür. Gayatri Spivak’ın maduniyet 

tartışmalarında, ezilen öznenin egemen sistem içinde bir yer 

--104--



edinmesi, genellikle kendi özgün sesinden ve onurundan 

vazgeçmesiyle mümkündür. Rogers’ın vurguladığı "onurunu takas 

etmek" (132-37) kavramı, madunun sömürgeci düzende kabul 

görmesinin tek şartının ontolojik bir intihar olduğunu gösterir. 

Postkolonyal feminist kuram, yerli kadın bedeninin 

metalaştırılarak sömürgeci devletler arasında bir "pazarlık nesnesi" 

haline getirildiğini savunurken; Rogers’ın perspektifinde 

Pocahontas, Powhatan konfederasyonu ile sömürgeciler arasındaki 

siyasi manevraların arasında kalmışlığın bir simgesidir. Onun 

kendisini ve onurunu feda etmesi, sadece bireysel bir kayıp değil, 

yerli bir kadının bedeni ve hayatı üzerinden yürütülen kadın 

istismarına dikkat çeker. 

Sonuç 

Bu çalışmada; popüler kültürün ideolojik aygıtları ile sanatsal 

karşı-anlatıların tarihsel hakikati inşa etme ve manipüle etme 

süreçleri, Pocahontas (1995) filmi üzerinden disiplinlerarası bir 

düzlemde incelenmiştir. Elde edilen bulgular, Walt Disney gibi 

küresel kültür endüstrisi aktörlerinin, kitle iletişim araçlarını 

yalnızca birer eğlence vasıtası olarak değil, aynı zamanda 

hegemonik Batılı değerleri evrensel normlar olarak meşrulaştıran 

birer "ahlaki eğitmen" rolünde, propaganda aygıtı olarak 

kullandığını göstermektedir. Roland Barthes’ın göstergebilimsel 

(semiyotik) kuramı ışığında bakıldığında, Disney anlatısı 

sömürgeciliğin kanlı tarihini mitler aracılığıyla doğallaştırarak 

yeniden inşa eder. "Liberal çoğulculuk" maskesi altında sunulan bu 

sentetik melezlenme süreci, kültürel farklılığı tüketilebilir bir estetik 

nesneye indirgerken, özünde yerli kimliğini Euro-Amerikan 

merkezli bir asimilasyon potasında eritmeyi amaçlamaktadır. 

Gayatri Spivak’ın "Madun Konuşabilir mi?" sorusuyla zirveye 

ulaşan temsil krizi, Pocahontas örneğinde sarsıcı bir epistemik şiddet 

alanı olarak karşımıza çıkmaktadır. Disney’in kurguladığı karakter, 

--105--



madunun özgün sesinin tamamen yok sayılarak yerine emperyal 

fantezilerin yerleştirildiği ırksallaştırılmış bir figürdür. Yerli kadının 

"esmer bir Barbie bebek" prototipine dönüştürülerek gerçeklikten 

uzak ve tarih dışı bir sembole hapsedilmesi, sömürgeci erkeğin 

bakışını meşrulaştırmakta ve sömürgeciliğin yarattığı gerçek sosyo-

politik yıkımı tarihten ve kolektif bellekten silmektedir. Bu noktada 

Janet Rogers’ın "Pocahontas" şiiri, Barthesyen anlamda bir karşı 

anlatı olarak devreye girmektedir. Rogers, Disney’in sunduğu 

"Beyaz Yalanları" yapı söküme uğratarak, karakteri romantize 

edilmiş bir efsaneden koparıp; onuruyla hayatta kalmaya çalışan, 

sömürgeci pragmatizmin kurbanı olan ve yabancı topraklarda 

sessizce can veren gerçek güçlü bir kadın figürü olarak yeniden 

kaydetmektedir. 

Rogers’ın "kahverengi yüzü" ile yazdığı aslına uygun tarih, 

sömürgeci propaganda normuna karşı bir direniş ve tarihsel bir yas 

tutma yolculuğudur. Şair, madunun acısını, edilgen olarak sunulan 

kadın figürünün acısını ve travmasını görünür kılarak, egemen 

sistemin sunduğu yeniden yapılandırılmış efsanevi dünya formunu 

parçalamaktadır. Sonuç olarak gerek sinemanın gerekse edebiyatın 

sunduğu temsillerin, güç ve bilgi ilişkilerinden bağımsız olmadığı 

aşikârdır. Temsil, gerçekliği yansıtan pasif bir ayna değil, onu 

ideolojik kodlarla aktif olarak inşa eden bir güçtür. Disney’in 

asimilasyonuna sahip “cennet” kurgusu karşısında; Rogers’ın 

hüzünlü ve hakikat odaklı şiir anlatısı, kültürel çalışmaların en 

yegâne  gayesini hatırlatmaktadır: Kimin, kimi, hangi amaçla temsil 

ettiği sorunsalı… 

Nihai bir değerlendirme yapıldığında; bir imgeyle doğrudan 

tartışmak oldukça zor görünse de o imgenin ardındaki kodları 

çözümlemek ve yapı söküme uğratmak, madunun masumluğunu yok 

sayan kurgusal hapishanelerin kapılarını aralamanın yegâne yoludur. 

Bu çalışma, madunun sesini geri kazanmanın ve tarihin üzerindeki 

kolonyal sömürü süsünü kaldırmanın, toplumsal barış ve tarihsel 

--106--



adalet arayışında vazgeçilmez bir adım olduğunu ortaya 

koymaktadır. Gerçeklik beyaz perdede farklı bir şekilde sunulsa da 

"Lady Rebecca" maskesinin ardındaki Matoaka’nın sesini 

duyabilmek, sömürgeci kurguların yapı söküme uğratılmasıyla 

mümkündür. 

 

Kaynakça 

Allen, P.G. (2003). Pocahontas. Speaking Volumes, Florida. 

Argun, E. (2021). Kızılderililer Nasıl Yok Edildi? Tarih 

Kritik Dergisi, 7(2), 144-147. 

Arslan, L. & Yıldız, S. (2023). Amerika Kıtasında 

Kolonizasyon ve Birleşik Devletlerin Kuruluşu. DÜMAD (Dünya 

Multidisipliner Araştırmalar Dergisi), 6 (Prof. Dr. Durmuş Ali 

Arslan Özel Sayısı), 242-260. 

Aydın, D. (2016). Göstergebilim ve Sinemada Propaganda 

Kodları. Anadolu Bil Meslek Yüksekokulu Dergisi (43). 

Bağder, D. (1999). “Sinema Göstergebilimi”. Dilbilim 

Araştırmaları Dergisi. (10) 143–152. 

Berger, J. (1993). Görme Biçimleri (Çev. Y. Salman). Metis 

Yayınları, İstanbul. 

Clements, R., & Musker, J. (Yönetmenler). (1992). Aladdin 

[Film]. Walt Disney Pictures. 

Clements, R., & Musker, J. (Yönetmenler). (2016). Moana 

[Film]. Walt Disney Pictures. 

Cook, B., & Bancroft, T. (Yönetmenler). (1998). Mulan 

[Film]. Walt Disney Pictures. 

--107--



Coşkun, İ. (2012). Kristof Kolomb’un Günlükleri. İstanbul 

University Journal of Sociology, 3(6), 107-116. 

Dastarlı, E. (2020). Kimlik, Madun, Öteki… Postkolonyal 

Teoriler Bağlamında Çağdaş Sanatı Tartışmak. Tykhe Sanat ve 

Tasarım Dergisi, 5(8), 85-104. 

Dirlik, A. (2008). Postkolonyal Aura: Küresel Kapitalizm 

Çağında Üçüncü Dünya Eleştirisi (Çev. G. Doğduaslan; 2. baskı). 

Boğaziçi Üniversitesi Yayınevi, İstanbul. 

Dundes, L. (2001). Disney’s Modern Heroine Pocahontas: 

Revealing Ageold Gender Stereotypes and Role Discontinuity 

Under a Façade of Liberation, The Social Science Journal, 38:3, 

353-365, DOI: 10.1016/S0362-3319(01)00137-9 

Edwards, L. H. (1999). The United Colors of “Pocahontas”: 

Synthetic Miscegenation and Disney’s Multiculturalism. Narrative, 

7(2), 147–168. http://www.jstor.org/stable/20107179 

Erece, B. (2023). “Koloniden Devlete: Yerleşim 

Koloniciliği Ekseninde Kuzey Amerika’daki İngiliz Kolonilerinin 

Devlet Haline Gelme Süreci”. Süleyman Demirel Üniversitesi 

Hukuk Fakültesi Dergisi, 13(2), 995-1047. 

Erkman-Akerson, F. (2005). Göstergebilime Giriş. 

Multilingual Yabancı Dil Yayınları, İstanbul. 

Farajullah, N. Z. (2023). Debunking the White Lies in Janet 

Rogers’s Poem “Pocahontas”. Kurdish Studies, 12(1), 2895-2904. 

Frymus, A. (2021). Pocahontas and Settler Colonialism in 

Early Film, 1907–1910. Journal of Cinema and Media Studies, 

60(3), 83–103. https://www.jstor.org/stable/27063776 

İpek, B. (2019). “‘Chronique des années de braise’ ve ‘Samt 

El-Qusur’ Filmlerinin Postkolonyal Teori Çerçevesinden 

--108--

http://www.jstor.org/stable/20107179
https://www.jstor.org/stable/27063776


İncelenmesi”. Akdeniz Üniversitesi İletişim Fakültesi Dergisi, 

(AKİL) Aralık (32), s. 117-140. 

Kaya, H. & Çaparoğlu, A. (2023). Amerika Kıtası’nın Keşfi 

ve Beyaz Adamın İskanı. DÜMAD (Dünya Multidisipliner 

Araştırmalar Dergisi), 6 (Prof. Dr. Durmuş Ali Arslan Özel 

Sayısı), 204-226. 

Karataş, O. (2020). Kolonyalizm Türleri ve İngiliz 

Kolonyalizmi. 

https://www.academia.edu/47492276/KOLONYAL%C4%B0ZM_

T%C3%9CRLER%C4%B0_VE_%C4%B0NG%C4%B0L%C4%B

0Z_KOLONYAL%C4%B0ZM%C4%B0 

Kent A. Ono & Derek T. Buescher (2001). Deciphering 

Pocahontas: Unpackaging the Commodification of a Native 

American Woman. Critical Studies in Media Communication, 18:1, 

23-43, DOI: 10.1080/15295030109367122 

Kilpatrick, J. (1995). Disney’s “Politically Correct” 

‘Pocahontas.’ Cinéaste, 21(4), 36–37. 

http://www.jstor.org/stable/41687419 

Kolomb, K. (1999). Seyir Defterleri: Keşif Yolculukları 

Günlüğü. (Çev. S. Maden). Çekirdek Yayınları, İstanbul. 

Kutsuzawa, K. (2000). Disney’s Pocahontas: Reproduction 

of Gender, Orientalism, and the Strategic Construction of Racial 

Harmony in the Disney Empire. Asian Journal of Women’s Studies, 

6(4), 39–65. 

Las Casas, B. (2017). Kızılderililer Nasıl Yok Edildi? (Çev. 

M. Ural). Şule Yayınları, İstanbul. 

Leak, A. (1994). Barthes Mythologies. Grant & Cutler Ltd, 

London. 

--109--

https://www.academia.edu/47492276/KOLONYAL%C4%B0ZM_T%C3%9CRLER%C4%B0_VE_%C4%B0NG%C4%B0L%C4%B0Z_KOLONYAL%C4%B0ZM%C4%B0
https://www.academia.edu/47492276/KOLONYAL%C4%B0ZM_T%C3%9CRLER%C4%B0_VE_%C4%B0NG%C4%B0L%C4%B0Z_KOLONYAL%C4%B0ZM%C4%B0
https://www.academia.edu/47492276/KOLONYAL%C4%B0ZM_T%C3%9CRLER%C4%B0_VE_%C4%B0NG%C4%B0L%C4%B0Z_KOLONYAL%C4%B0ZM%C4%B0
http://www.jstor.org/stable/41687419


Mencütekin, M. (2012). Sinema Dili, Film Retoriği ve 

İmgelenen Anlama Ulaşma. Öneri Dergisi, 9(34), 259-266. 

Mull, Ç. P. (2003). Shakespeare’in Fırtına’sından Disney’in 

Pocahontas’ına Sömürgecilik Stratejileri. Litera, 23(15), 45–60. 

Özalan, A. (2021). Amerika Kıtası’nın Gerçek Sahibi 

Kızılderililer. Nobel Akademik Yayıncılık, Ankara. 

Paul, H. (2014). Pocahontas and the Myth of Transatlantic 

Love. In The Myths That Made America: An Introduction to 

American Studies (pp. 89–136). 

http://www.jstor.org/stable/j.ctv1wxsdq.6 

Pehlivan, M., Akyıldız, F. N., Yapar, B. ve Harbutoğlu, H. 

(2023). Amerikalılar ile Kızılderililer Arasında İlk Temaslar Tecrit 

ve Asimilasyon (1820-1890). DÜMAD (Dünya Multidisipliner 

Araştırmalar Dergisi), 6 (Prof. Dr. Durmuş Ali Arslan Özel 

Sayısı), 227-241. 

Rifat, M. (2007). Homo Semioticus ve Genel Göstergebilim 

Sorunları. Yapı Kredi Yayınları, İstanbul. 

Said, E. W. (1999). Şarkiyatçılık: Batı’nın Şark anlayışları 

(Çev. B. Ülner). Metis Yayınları. 

Sivas, Â. (2012). An Essay on the Relation Between 

Semiotics and Cinema. İstanbul Ticaret Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Dergisi, 11(21), 527-538. 

Spivak, G. C. (1999). A Critique of Postcolonial Reason. 

Harvard University Press. 

Spivak, G. C. (2016). Madun konuşabilir mi? (Çev. E. 

Koyuncu). Dipnot Yayınları, Ankara. 

--110--

http://www.jstor.org/stable/j.ctv1wxsdq.6


Strong, P. T. (1999). Animated Indians: Critique and 

Contradiction in Commodified Children’s Culture. Cultural 

Anthropology, 11(3), 405–424. 

Sustam, E. (2010). Nilüfer Göle ile Postkolonyalizm 

Üzerine. Toplumbilim, 25, 101–108. 

Sustam, E. (2010). Postkolonyalizmden Biyopolitiğe. 

Toplumbilim, 25, 129–140. 

Şen, A. (2023). “Yerli Sineması ve Ortadan Kaybolmaya 

Direnen Yerli: Smoke Signals”. Ankara Üniversitesi İlef Dergisi, 

10(2), 125-168. https://doi.org/10.24955/ilef.1396870 

Tekin, A. (1996). Göstergebilim ve Sinema, Temel 

Kavramlar, Retorik Göstergebilimsel Çözümleme Yöntemi Model 

Önerisi ve Bir Örnek Çözümleme: 2001 A Space Odyssey. Marmara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

Tilton, R. S. (1994). Pocahontas: The Evolution of an 

American Narrative. Cambridge University Press, Cambridge. 

Townsend, C. (2005). Pocahontas and Powhatan Dilemma. 

Hill and Wang, New York. 

Wollen, P. (2004). Sinemada Göstergeler ve Anlam (Çev. Z. 

Aracagök ve B. Doğan). Metis Yayınları, İstanbul. 

Wood, C. (2017). Pocahontas: Propaganda, Legend, Hope', 

and 'Noble Avatars: The Outlaw Meets the Savage. Quest 189, 

March 2017, pp. 25-34. 

W oodward, G. S. (1969). Pocahontas. University of 

Oklahoma Press, Oklahoma. 

Yıldız, G. (2021). Sinema Sanatında İkonik Simgelerin 

Göstergebilimsel Çözümleme Modeline Örnek ve Uygulama. 

--111--

https://doi.org/10.24955/ilef.1396870


Yüksek Lisans Tezi. İstanbul Kültür Üniversitesi Lisansüstü Eğitim 

Enstitüsü, İstanbul. 

 

İnternet Kaynakları 

Dutka, E. “Disney’s History Lesson: ‘Pocahontas’ Has Its 

Share of Supporters, Detractors, 

https://www.latimes.com/archives/la-xpm-1995-02-09-ca-29997-

story.html (erişim tarihi: 17.12.2025). 

Goldberg, E. ve Gabriel, M. (Yönetmenler). (1995). 

Pocahontas [Film]. Walt Disney Pictures. 

https://www.disneyplus.com/tr-tr/browse/entity-87056d92-21b6-

4e70-a0d4-a959b6c60599 (erişim tarihi: 01.12.2025) 

“Kızılderili Reisten ABD Başkanı’na Çevre Mektubu” 

https://www.pahssc.org.tr/haber/499/5-haziran-dunya-cevre-gunu-

2021-06-05 (erişim tarihi: 17.12.2025). 

Melrose, K., Boyd, J., Melzer, J., Iacobucci, J., Sandoval, 

A., Loughlin, K., Aravind, A. ve Robinson, R. “This Beloved 

Disney Princess Remains The Most Controversial” 
https://www.cbr.com/pocahontas-most-problematic-disney-

princess-movie/ (erişim tarihi: 16.12.2025). 

Pokahontas, https://www.imdb.com/title/tt0114148/ (erişim 

tarihi: 16.12.2025). 

Pokahontas Awards, 

https://www.imdb.com/title/tt0114148/awards/?ref_=tt_awd (erişim 

tarihi: 16.12.2025). 

Sinefil, Filmler: Pocahontas, 

https://www.sinefil.com/ara/pocahontas (erişim tarihi: 16.12.2025). 

--112--

https://www.latimes.com/archives/la-xpm-1995-02-09-ca-29997-story.html
https://www.latimes.com/archives/la-xpm-1995-02-09-ca-29997-story.html
https://www.disneyplus.com/tr-tr/browse/entity-87056d92-21b6-4e70-a0d4-a959b6c60599
https://www.disneyplus.com/tr-tr/browse/entity-87056d92-21b6-4e70-a0d4-a959b6c60599
https://www.pahssc.org.tr/haber/499/5-haziran-dunya-cevre-gunu-2021-06-05
https://www.pahssc.org.tr/haber/499/5-haziran-dunya-cevre-gunu-2021-06-05
https://www.cbr.com/pocahontas-most-problematic-disney-princess-movie/
https://www.cbr.com/pocahontas-most-problematic-disney-princess-movie/
https://www.imdb.com/title/tt0114148/
https://www.imdb.com/title/tt0114148/awards/?ref_=tt_awd
https://www.sinefil.com/ara/pocahontas


Chappel, Alonzo (American, 1828 - 1887). (ca. 1865). 

Captain John Smith Saved By [Paintings (visual works); Oil 

Canvas]. Taubman Museum of Art (Repository). 

https://jstor.org/stable/community.31777895 (erişim tarihi: 

15.12.2025). 
 

Goldberg, E. ve Gabriel, M. (Yönetmenler). (1995). 

Pocahontas [Film]. Walt Disney Pictures. 

https://www.disneyplus.com/tr-tr/browse/entity-87056d92-21b6-

4e70-a0d4-a959b6c60599 (erişim tarihi: 01.12.2025) 

 

 

 

--113--

https://jstor.org/stable/community.31777895
https://www.disneyplus.com/tr-tr/browse/entity-87056d92-21b6-4e70-a0d4-a959b6c60599
https://www.disneyplus.com/tr-tr/browse/entity-87056d92-21b6-4e70-a0d4-a959b6c60599


AZERBAYCAN SİNEMASINDA AŞK VE 

TOPLUMSAL MİTLER: TƏHMİNƏ FİLMİNİN 

ROLAND BARTHES’IN GÖSTERGEBİLİM 

KURAMI ÇERÇEVESİNDE ANALİZİ 

 

NURDAN AKINER1 

FATIMA RAHIMOVA 2 

ALI YARIYEV 3 

Giriş 

Təhminə (1993), Azerbaycan sinemasında melodram türü 

ekseninde şekillenen; dramatik anlatı yapısı içinde psikolojik gerilim 

unsurlarını barındıran önemli bir film olarak değerlendirilmektedir. 

Film, Azerbaycan’ın bağımsızlığını yeni kazandığı ve Karabağ 

Savaşı, ekonomik kriz ile toplumsal belirsizliklerin en yoğun 

biçimde deneyimlendiği bir dönemde, 1993 yılında üretim sürecine 

girmiştir. 1990’lı yılların başında Azerbaycan toplumu, Sovyet 

ideolojik yapısından kopmuş olmasına rağmen, bu geçiş sürecinde 

istikrarlı ve bütünlüklü bir değerler sistemi oluşturamamıştır. 

Savaşın yol açtığı yoksulluk, siyasal güvensizlik ve toplumsal 

çözülme, bireylerin psikolojik durumları kadar sosyal ilişkilerini de 

derinden etkilemiştir. Buna ek olarak, Sovyet döneminden miras 

kalan namus merkezli aile değerleri, ahlaki meşruiyet söylemleri ve 

 
1 Prof. Dr., Akdeniz Üniversitesi İletişim Fakültesi, Radyo Televizyon ve Sinema 

Bölümü, Orcid: 0000-0003-0295-9373  
2 Yüksek Lisans Öğrencisi, Akdeniz Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Radyo 

Televizyon ve Sinema ABD, Orcid: 0009-0006-7644-1963 
3 Yüksek Lisans Öğrencisi, Akdeniz Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Radyo 

Televizyon ve Sinema ABD, Orcid: 0009-0009-9809-495X 

BÖLÜM 3

--114--



kadın kimliğini belirleyen geleneksel rol kalıpları, bireyler üzerinde 

sürekli bir toplumsal baskı üretmiştir. Karabağ Savaşı’nın ürettiği 

korku, kayıp ve umutsuzluk duyguları ise gündelik yaşamın tüm 

alanlarına sirayet ederek toplumsal gerilim ortamını daha da 

derinleştirmiştir. 

Bu makale, Azerbaycan sinemasının önemli yapıtlarından biri 

olan Təhminə filmini, toplumsal cinsiyet rolleri, birey–toplum 

çatışması ve geleneksel değerlerin birey üzerindeki etkileri 

bağlamında incelemektedir. Filmin senaristi ve aynı zamanda edebî 

metnin yazarı olan Anar Rzayev, Təhminə karakteri üzerinden 

bireyin yalnızlığını, toplumsal baskılarla mücadelesini ve geleneksel 

ile modern değerler arasındaki gerilimi görünür kılmaktadır. Yazar, 

Beş Katlı Binanın Altıncı Katı adlı eserinde Təhminə karakterinin 

içsel çatışmasını nasıl merkeze alıyorsa, film uyarlamasında da 

benzer bir anlatı stratejisi izlemektedir (Koç, 2025, s. 249). Təhminə 

karakteri, Azerbaycan toplumunda “ideal kadın” imgesi içinde 

sıkışmış kadın temsilini yansıtırken; Zaur karakteri ise geleneksel 

değerlerle modern arayışlar arasında konumlanan erkek figürünü 

temsil etmektedir. Filmde kullanılan sembolik öğeler, Azerbaycan’ın 

toplumsal yapısıyla ilişkilendirilerek yorumlanmaktadır. 

1990’lı yılların başı, Azerbaycan için derin siyasal, toplumsal ve 

ekonomik sarsıntıların yaşandığı bir dönemdir. Karabağ Savaşı, 

Sovyetler Birliği’nin dağılmasıyla ortaya çıkan belirsizlikler ve 

gündelik hayatın giderek zorlaşması, toplumda hem bireysel hem de 

kolektif düzeyde kalıcı etkiler yaratmıştır (Aras, 2013, s. 115-16). 

Bu süreçte ailelerin düşünce yapılarında istikrarsızlık 

gözlemlenirken, geleneksel değerlerin daha katı biçimde 

korunmasına yönelik refleksler güçlenmiştir. Siyasal belirsizliklerin 

doğurduğu korku ortamı, toplumun önemli bir bölümünü daha 

muhafazakâr tutumlar benimsemeye yöneltmiştir. 1993 yılında 

çekilen Təhminə, bu bağlamda yalnızca romantik bir aşk hikâyesi 

olarak değil; savaşın yıprattığı, manevi açıdan kırılganlaşmış bir 

--115--



toplumun iç çatışmalarını yansıtan simgesel bir anlatı olarak öne 

çıkmaktadır. Film, savaş sonrası toplumsal ruh hâlinin bireysel 

ilişkiler üzerindeki yansımalarını sembolik göstergeler aracılığıyla 

görünür kılmaktadır. 

Bu çalışmada filmin anlatı ve görsel dili, Roland Barthes’ın 

göstergebilimsel yaklaşımı çerçevesinde ele alınmaktadır. Barthes’a 

(1993, s. 81-82) göre metinler ve görsel anlatılar yalnızca “görünen” 

anlam düzeyiyle sınırlı değildir; ideolojik, kültürel ve tarihsel 

kodlarla örülü çok katmanlı bir göstergeler sistemi sunar. Bu 

bağlamda film, yalnızca bir hikâye anlatısı değil, aynı zamanda 

toplumsal bilinç, ideoloji ve kültürel yapıların üretildiği bir anlam 

alanı olarak değerlendirilmektedir. Barthes’ın bu yaklaşımı, görsel 

metinlerin eleştirel analizi için güçlü bir araç sağlamaktadır (Çulha, 

2025, s. 970–971). 

Yöntem 

Bu çalışma, nitel araştırma yöntemlerinden biri olan 

göstergebilimsel çözümlemeye dayanmaktadır. Araştırmanın 

kuramsal çerçevesini Roland Barthes’ın göstergebilim kuramı 

oluşturmaktadır. Barthes’ın göstergeleri düz anlam (denotation), yan 

anlam (connotation) ve mit olmak üzere çok katmanlı bir yapı 

içerisinde ele alan yaklaşımı, filmin anlatı ve görsel dilinin 

çözümlenmesinde temel referans noktası olarak benimsenmiştir. 

Araştırma kapsamında Rasim Ocaqov’un yönettiği Təhminə 

filmi, amaçlı örnekleme yöntemiyle seçilmiştir. Filmin seçilme 

gerekçesi, bireysel bir aşk anlatısı üzerinden toplumsal normları, 

ahlaki değerleri ve ideolojik kabulleri görünür kılmasıdır. Bu 

yönüyle film, Barthes’ın mit kavramı çerçevesinde ideolojik 

anlamların çözümlenmesine elverişli bir analiz zemini sunmaktadır. 

Çözümleme sürecinde film, anlatısal ve görsel göstergeler 

temelinde incelenmiştir. Bu bağlamda mekân kullanımı, 

karakterlerin bedensel duruşları, bakışlar, sessizlikler, diyaloglar, 

--116--



kamera açıları, ışık düzeni ve mizansen gibi sinematografik unsurlar 

gösterge olarak ele alınmıştır (Çiğdem, 1999, s. 99). Öncelikle bu 

göstergelerin düz anlamları belirlenmiş, ardından kültürel, toplumsal 

ve ideolojik bağlamlar dikkate alınarak yan anlamları 

yorumlanmıştır. Son aşamada ise bu yan anlamların bir araya 

gelmesiyle üretilen mitler tespit edilmiştir. 

Araştırmada betimsel çözümleme yöntemi kullanılmıştır. Film 

sahneleri bağlamından koparılmadan, anlatının bütünlüğü içerisinde 

değerlendirilmiştir. Barthes’ın mit kavramı doğrultusunda, filmde 

doğal, evrensel ve değişmezmiş gibi sunulan değerlerin hangi 

ideolojik söylemleri yeniden ürettiği sorgulanmıştır. Bu yöntemsel 

yaklaşım sayesinde Təhminə filminin yalnızca bireysel bir aşk 

hikâyesi değil, aynı zamanda belirli bir dönemin toplumsal ve 

kültürel kodlarını taşıyan ideolojik bir metin olduğu ortaya 

konulmuştur. 

Roland Barthes ve Göstergebilim Kuramı 

Roland Barthes, kuramsal çalışmalarının ilk döneminde 

Ferdinand de Saussure’ün yapısalcı dil anlayışına yaslanarak 

kültürü, edebiyatı ve gündelik yaşam pratiklerini birer “gösterge 

sistemi” olarak ele almıştır.  Barthes için göstergebilim, yapısal bir 

ilkedir; bu ilke, dilin ötesine geçerek moda, reklam ve gündelik 

nesneler dahil tüm kültürel formları şekillendirir. Dolayısıyla bu 

disiplin, dilbilimin sınırlarını aşan ve onu kültürel analize açan, 

anlam üretiminin evrensel mekanizmalarını araştıran bir çalışma 

alanıdır (Allen, 2004, s. 134-135). 

Barthes, Saussure’den devraldığı temel ayrım olan gösteren 

(signifier) ve gösterilen (signified) kavramlarını merkeze alır. Ancak 

kuramını bu ikili yapı ile sınırlamaz; bunun ötesinde düz anlam 

(denotation) ve yan anlam ya da çağrışım (connotation) düzeylerini 

vurgular. Barthes’a göre gündelik nesneler, imgeler ve medya 

ürünleri yalnızca doğrudan anlamlar taşımaz; aynı zamanda 

--117--



ideolojik, kültürel ve toplumsal değerlerle yüklü “mitler” üretir. Bu 

nedenle göstergebilimsel çözümleme, yalnızca anlamın ne olduğunu 

değil, anlamın nasıl doğal ve kaçınılmazmış gibi sunulduğunu da 

sorgular (Barthes, 1993, s. 36). 

Bu yaklaşım sayesinde Barthes, otomobil, dergi kapağı, moda ya 

da fotoğraf gibi sıradan kültürel ürünlerin, toplumsal ideolojileri 

nasıl yeniden ürettiğini ve meşrulaştırdığını ortaya koymayı 

amaçlamıştır. Böylece onun çalışmaları, edebiyat ve dil 

çözümlemesinin ötesine geçerek toplumsal yapıların ve güç 

ilişkilerinin eleştirel biçimde okunmasına olanak tanımıştır. 

Barthes’ın yapısalcılık ve göstergebilim alanındaki en önemli 

eserlerinden biri olan Mythologies (1957/1993), gündelik yaşam, 

popüler kültür, tüketim nesneleri ve reklam imgeleri üzerinden 

modern mitlerin nasıl üretildiğini analiz eder ve göstergelerin 

ideolojiyle nasıl yüklendiğini çarpıcı biçimde ortaya koyar. Barthes 

(1973, s. 11-15), The Pleasure of the Text adlı çalışmasında edebî 

metinlerde yazar merkezli okuma anlayışını sorgulayarak, metnin 

anlamının üretiminde okurun aktif rolünü vurgular; metni durağan 

değil, sürekli yeniden üretilen dinamik bir yapı olarak ele alır. Ayrıca 

Göstergebilimin İlkeleri (1964) gibi kuramsal metinlerinde, dil, 

gösterge, gösteren–gösterilen ve kod kavramlarını kültürel 

çözümlemelerin merkezine taşımıştır. Barthes'ın (1957/1993) en 

temel savlarından biri, her nesne ve imgenin bir dilsel yapı taşıdığı 

ve bu yapıların ideolojiyi görünmez kılan bir maske işlevi 

görebileceğidir. Onun geliştirdiği bu eleştirel analiz yöntemleri, 

edebiyattan medyaya, modadan reklama kadar geniş bir alanda 

uygulama bulmuştur. 

Analiz ve Bulgular 

Barthes’a göre göstergeler yalnızca doğrudan aktarılan 

anlamlarıyla değil, aynı zamanda kültürel, tarihsel ve ideolojik 

bağlamlar içerisinde ürettikleri çağrışımlarla birlikte 

--118--



değerlendirilmelidir (White, 2012, s. 29-30). Bu çerçevede filmdeki 

karakterler, mekânsal düzenlemeler ve anlatı yapısı; düz anlam, yan 

anlam ve mit düzeylerinde ele alınarak bütüncül bir analiz 

gerçekleştirilmiştir. 

Bu filmin, Azerbaycan sinema tarihi içerisinde özel bir konumu 

bulunmaktadır. Film, 1993 yılında Bakü'de düzenlenen II. 

Azerbaycan Filmleri Festivali yarışmasında, yönetmen Rasim 

Ocagov'a en iyi yönetmen ödülünü kazandırmış; oyuncu Zernigar 

Atakişiyeva ise Ziver rolündeki performansıyla en iyi kadın oyuncu 

ödülüne layık görülmüştür. Ayrıca film, 1996'da Ankara'da 

gerçekleştirilen Uluslararası Türk Dünyası Sinema Festivali'nde 

ödül ve diploma ile taltif edilmiştir. Filmin başrollerinden Təhminə 

karakterini canlandıran Türkiyeli oyuncu Meral Konrat, Azerbaycan 

seyircisi ve sinema literatüründe neredeyse bu karakterle 

özdeşleşmiş ve geniş kabul görmüştür (Ömerova, 2020, s. 75-76). 

Tablo 1 Təhminə (1993) Filminin Künyesi (IMDb) 

Filmin Adı Təhminə 

Yapım Yılı 1993 

Ülke Azerbaycan 

Tür Dram / Psikolojik Gerilim 

Yönetmen Rasim Ocaqov 

Senaryo Anar (Anar Rzayev) 

Uyarlama Anar’ın Beş Katlı Evin Altıncı Katı adlı eserinden 

Görüntü Yönetmeni Kenan Aziz 

Müzik Emin Mahmudov (Emin Sabitoğlu) 

Təhminə Meral Konrat 

Zaur Fahreddin Manafov 

Dil Azerbaycanca, Rusça, Türkçe 

Süre  107 Dakika 

Filmin Diğer Adı Təhminə ve Zaur 

--119--



Sinopsis 

Rasim Ocagov’un 1993 tarihli Təhminə adlı filmi, 

Azerbaycan’ın erken bağımsızlık döneminde, toplumsal normlarla 

bireysel tutku arasındaki şiddetli çatışmayı merkezine alan 

psikolojik bir dramdır. Film, entelektüel ve geleneklere bağlı genç 

Zaur ile özgür ruhlu, toplumsal kalıpları reddeden başarılı sunucu 

Təhminə arasında gelişen ve toplum tarafından kabul edilemez 

bulunan bir ilişkinin trajik sonunu konu edinir. 

Hikâye, bir yanda bireyselliği ve mesleki kimliği güçlü, ancak 

toplumun ahlaki beklentileriyle sürekli çatışan bir kadın karakteri; 

diğer yanda ise ailesinin ve geleneksel değerlerin baskısı altında 

kararsız kalan, iç çatışmalarıyla pasifleşen bir erkek karakteri karşı 

karşıya getirir. İlişkilerinin gelişimi, yalnızca kişisel bir aşk hikâyesi 

değil, aynı zamanda dönemin Azerbaycan toplumundaki cinsiyet 

rolleri, ikiyüzlü ahlak anlayışı ve bireyin özgürlük arayışı üzerine 

keskin bir sosyal eleştiriye dönüşür. 

Filmin gücü, karakterlerin derinlikli portrelerinden gelir. 

Təhminə, dönemin sinemasındaki kadın temsillerini kıran, karmaşık 

ve çelişkilerle dolu bir figür olarak hem yargılanır hem de seyircinin 

sempatisini kazanır. Zaur ise sevgi ile sosyal onay arasındaki 

bocalamasıyla trajik bir zaaf sergiler. Ana çatışma, çiftin kendi 

içlerinde değil, başta Zaur’un annesi Ziver Hanım olmak üzere, 

çevrenin yargıları, baskıları ve sosyal şiddetinde somutlaşır. 

Sonuç olarak Təhminə, tutkulu bir imkânsız aşk anlatısının 

ötesine geçerek, bireyin toplumsal yapı karşısındaki yenilgisini, 

bedel ödeme cesareti ile geleneklerin boğucu ağırlığını güçlü bir 

psikolojik gerilim ve dramatik yapı içinde işler. Film, bu 

nitelikleriyle Azerbaycan sinema tarihinde hem tematik cesareti hem 

de anlatımdaki olgunluğu ile öne çıkan bir klasik olarak kabul edilir. 

 

--120--



 

 

Tablo 2 Karakterler ve Mit Üretimi Tablosu 

--121--



Təhminə: Mitin Kırılması ve İdeolojik Dışlanma 

Təhminə, filmde ekonomik olarak bağımsız, çalışan ve 

duygularını açık biçimde ifade edebilen bir kadın karakter olarak 

temsil edilmektedir. Düz anlam düzeyinde bu temsil, modern 

mekânlar içerisinde konumlanan ve gündelik yaşam pratiklerini 

sürdüren bir kadın figürüne işaret etmektedir. Ancak bu doğrudan 

anlam, yan anlam düzeyinde kültürel ve ideolojik çağrışımlarla 

derinleşmektedir. Təhminə’nin özgür tavırları, giyim tarzı ve yalnız 

yaşamı, Sovyet sonrası Azerbaycan toplumunda kadının geleneksel 

rollerle yaşadığı gerilimi simgelemekte; “özgür kadın” imgesine 

çatışma, dışlanmışlık ve toplumsal uyumsuzluk gibi anlamlar 

yüklemektedir. Sinematografide statik planlar ve kapalı kadrajlar, 

karakterlerin mekân içindeki sınırlandırılmış durumunu ve sosyal 

baskılar karşısındaki sıkışmışlığını görsel olarak güçlendiren araçlar 

olarak işlev görür (Bordwell & Thompson, 2008, s. 199). Bu 

göstergeler aracılığıyla filmde üretilen mit, özgür kadının kaçınılmaz 

biçimde yalnızlığa mahkûm olduğu düşüncesidir. Barthes’ın mit 

kavramı doğrultusunda bu yalnızlık, bireysel bir tercih ya da sonuç 

olarak değil, doğal ve değişmez bir kader gibi sunulmakta; böylece 

ataerkil değerler ideolojik olarak yeniden üretilmektedir. 

Roland Barthes’a göre kültürel alandaki her kişi, nesne ya da 

davranış yalnızca görünen yüzüyle var olmaz; aynı zamanda 

toplumun ona yüklediği ideolojik anlamların taşıyıcısıdır. Bu 

bağlamda Təhminə karakteri, yalnızca bireysel bir özne olarak değil, 

Azerbaycan toplumunun kadın kimliği üzerine kurduğu ideolojik 

“mitlerin” somut bir göstergesi olarak karşımıza çıkar. Təhminə, 

toplumun “ideal kadın” mitiyle çatışan ve bu miti görünür kılarak 

bozan bir figürdür. 

Barthes'ın kodlanmış ikonik mesajdan (kültürel veya sembolik) 

bahsetmesi, toplumun belirli imgeleri (örneğin itaatkâr kadın 

figürünü) nasıl belirli anlamlarla (örneğin ideal) yüklediğini ve 

bunları kültürel bir kod olarak sunduğunu açıklar. Barthes’ın mit 
--122--



anlayışına göre toplum, belirli kadın tiplerini “doğal” ve “normal” 

olarak kodlar. Bu bağlamda evli, aileye bağlı, sessiz, itaatkâr ve 

kamusal alanda görünürlüğü sınırlı kadın figürü, “ideal kadın” miti 

içinde meşrulaştırılır (Cowie, 1993, s. 49). Təhminə ise bu kodların 

dışında konumlanır. Boşanmış bir kadın olması, duygularını açık 

biçimde ifade etmesi, modern bir yaşam anlayışını benimsemesi ve 

toplumsal baskılara rağmen kendi seçimlerini savunması, onu hâkim 

ideolojik düzen açısından sorunlu bir figüre dönüştürür. Bu nedenle 

Təhminə, miti yeniden üreten değil, onu bozan “anti-mitik” bir 

gösterge niteliği taşır. 

Düz anlam düzeyinde Təhminə, yalnızlık yaşayan, sevebilen ve 

özgür olma arzusunu dile getiren modern bir kadın olarak temsil 

edilir. Ancak yan anlam düzeyinde karakter, toplum tarafından farklı 

ideolojik çağrışımlarla yüklenir. “Tehlikeli cazibe”, “yuva yıkan 

kadın”, “fazla özgür” ve “ahlaki sınırları zorlayan” gibi etiketler, 

Təhminə’nin toplumsal algı içinde yeniden inşa edilmesine yol açar. 

Böylece karakterin bireysel kimliği silikleşir ve yerini ideolojik bir 

imge alır. 

Barthes’a göre mit, belirli anlamların sürekli tekrar edilerek 

“doğal” ve “kaçınılmaz” gibi sunulmasıdır. Filmde Təhminə, 

Azerbaycan toplumunda kadına atfedilen “itaatkâr, suskun ve 

uyumlu” kadın mitini reddeder. Kendi arzularını savunan, 

seçimlerinde fail olan ve toplumsal baskılara boyun eğmeyen bir 

özne olarak konumlanır. Ancak bu duruş, onun toplumsal 

dışlanmasına ve trajik sonuna zemin hazırlar. Bu anlamda 

Təhminə’nin trajedisi, bireysel bir hata ya da kişisel zaafın sonucu 

değil, ideolojik bir çatışmanın ürünüdür. 

Təhminə ile Zaur arasındaki ilişki de Barthes’ın “kod” kavramı 

üzerinden okunabilir. Barthes (2015, s. 46), göstergelerin 

anlamlarının kültürel kodlara bağlı olarak üretildiğini belirtir. Bu 

bağlamda Təhminə modern kadın kodunu, Zaur ise geleneksel erkek 

kodunu temsil etmektedir. Bu iki kod arasındaki uyumsuzluk, 
--123--



ilişkinin temel çatışma eksenini oluşturur. Dolayısıyla filmde 

yaşanan kriz, bireysel bir uyumsuzluktan ziyade, modern ve 

geleneksel kültürel yapıların çatışmasının bir sonucudur. 

Sonuç olarak Təhminə karakteri, Barthes’ın kuramsal çerçevesi 

içinde ideoloji ile birey arasındaki mücadelenin merkezinde yer alır. 

Toplumun kadın kimliği üzerine kurduğu miti taşımayı reddettiği 

için “dışlanan” bir göstergeye dönüşür. Təhminə’nin trajedisi, kişisel 

bir hikâyeden çok, kadın kimliğini belirleyen ideolojik kodların 

baskıcı doğasını açığa çıkaran toplumsal bir anlatı olarak 

değerlendirilmelidir. 

Zaur: Geleneksel Erkeklik Mitinin Yeniden Üretimi  

Zaur karakteri, filmde toplumsal sorumlulukları bulunan ve bu 

sorumluluklar ile bireysel arzuları arasında içsel çatışmalar yaşayan 

bir erkek figürü olarak sunulmaktadır. Düz anlam düzeyinde Zaur’un 

Təhminə ile yaşadığı ilişki, anlatının dramatik eksenini 

oluşturmaktadır. Bununla birlikte Zaur’un sessizliği, kararsızlığı ve 

pasif tutumu, yan anlam düzeyinde ataerkil toplumda erkeğe 

yüklenen düzeni koruma ve istikrarı sürdürme sorumluluğunu 

çağrıştırmaktadır. Barthes’a göre bu tür davranış kalıpları, kültürel 

olarak öğrenilmiş göstergeler aracılığıyla ideolojik anlamlar 

üretmektedir. Zaur’un sıklıkla kalabalık ve kapalı mekânlarda 

gösterilmesi, bireysel isteklerin toplumsal normlar tarafından 

sınırlandırıldığını ima etmekte ve karakterin içsel çatışmasını 

mekânsal göstergeler yoluyla görünür kılmaktadır. Bu bağlamda 

filmde Zaur üzerinden kurulan mit, erkeğin toplumsal düzenin 

taşıyıcısı ve koruyucusu olduğu fikridir. Erkek karakterin fedakârlığı 

ahlaki bir zorunluluk olarak sunulmakta ve mevcut toplumsal yapı 

doğal ve meşru bir düzen olarak temsil edilmektedir. 

Təhminə filminde Zaur karakteri, yalnızca bireysel bir özne 

olarak değil, Azerbaycan toplumunda hâkim olan “geleneksel 

erkeklik” mitinin taşıyıcısı olarak kurgulanmıştır. Roland Barthes’a 

--124--



(1993, s. 142) göre mitler, toplumun belirli ideolojik kalıpları doğal, 

kaçınılmaz ve sorgulanamaz biçimde sunma mekanizmalarıdır. Bu 

bağlamda Zaur üzerinden idealize edilen erkek imgesi görünür hâle 

gelir. 

Zaur’un ailesine bağlılığı, babasının otoritesine boyun eğmesi, 

toplumsal dedikodudan çekinmesi ve bireysel duygularından ziyade 

“saygınlık” ve “itibar” kavramlarını öncelemesi, Barthes’ın 

tanımladığı doğallaştırılmış ideolojik kodların yansımalarıdır. 

Erkekliğin, duygusal açıklıktan ziyade kontrol, sorumluluk ve 

toplumsal onayla tanımlanması, Zaur karakterinde sürekli yeniden 

üretilen bir norm olarak karşımıza çıkar. 

Barthes’ın anlamlandırma düzeyleri bağlamında 

değerlendirildiğinde, Zaur’un düz anlamı ve yan anlamı arasında 

belirgin bir ayrım bulunmaktadır. Düz anlam düzeyinde Zaur, 

sevdiği kadın ile ailesi arasında kalan, karar vermekte zorlanan genç 

bir erkektir. Ancak yan anlam düzeyinde karakter, “sorumluluk 

sahibi erkek”, “aile namusunu koruyan figür”, “toplumsal onayı 

kaybetmemesi gereken birey” ve “duygularını denetlemesi beklenen 

erkek” gibi ideolojik çağrışımlarla konumlandırılır. Böylece Zaur’un 

bireysel kimliği, toplumsal beklentiler tarafından biçimlendirilmiş 

bir imgeye dönüşür. 

Barthes’a göre mitler, ancak tekrar yoluyla varlıklarını 

sürdürebilir. Zaur’un davranışları, bu tekrar mekanizmasını görünür 

kılar. Təhminə’ye duyduğu sevgiyi aile baskısı nedeniyle gizlemesi, 

babasının iradesini kendi arzularının önünde tutması ve toplumun 

gözündeki “erkeklik” imajını koruma çabası, geleneksel erkeklik 

mitinin farkında olmadan yeniden üretilmesine hizmet eder. Bu 

süreçte Zaur, miti sorgulayan değil, onu süreklileştiren bir 

göstergeye dönüşür. 

Təhminə–Zaur ilişkisi, Barthes’ın “kod” kavramı çerçevesinde 

iki kültürel yapının çatışması olarak okunabilir. Barthes’a göre 

--125--



anlam, farklı kodların karşılaşması ve çatışması üzerinden üretilir. 

Bu ilişkide Təhminə modern kadın kodunu, Zaur ise geleneksel 

erkek kodunu temsil etmektedir. Bu iki kod arasındaki uyumsuzluk, 

ilişkinin kırılgan ve yıkıcı doğasını belirleyen temel unsurdur. 

Zaur’un modern bir yaşam arzusuna sahip olmasına rağmen 

geleneksel kimliğini terk edememesi, çatışmayı derinleştirir. 

Sonuç olarak Zaur, Barthes’ın kuramsal çerçevesi içinde “ikili 

kod arasında sıkışmış” bir kültürel gösterge olarak 

değerlendirilebilir. Bir yandan modernliğe yönelmek isteyen 

bireysel bir özneyi temsil ederken, diğer yandan geleneksel erkeklik 

mitini taşımak ve yeniden üretmek zorunda bırakılan ideolojik bir 

figürdür. Zaur’un trajedisi, kişisel zayıflıklarından çok, taşıdığı 

ideolojik rolün ağırlığından kaynaklanmaktadır. 

Ziver Hanım: Geleneksel Annelik ve İdeolojik Denetim 

Ziver Hanım karakteri, Təhminə filminde yalnızca bireysel bir 

anne figürü olarak değil, Azerbaycan toplumunda geleneksel 

değerleri sürdüren ideolojik bir temsil olarak kurgulanmıştır. 

Geleneklere sıkı sıkıya bağlı olan Ziver Hanım, oğlunun yaşamını 

kendi bireysel mutluluğundan ziyade toplumsal kurallar ve çevresel 

beklentiler doğrultusunda şekillendirmeye çalışır. Bu yönüyle 

karakter, toplumsal normların aile içi ilişkiler yoluyla nasıl yeniden 

üretildiğini görünür kılan önemli bir göstergedir. 

Ziver Hanım için belirleyici olan, Zaur’un duygusal tatmini 

değil, toplumun ne düşüneceğidir. Bu nedenle Təhminə’yi, kendi 

değer yargılarına ve “makbul kadın” anlayışına uymadığı 

gerekçesiyle kabullenemez. Ziver Hanım’ın anneliği, sevgi ve 

koruma içgüdüsünden beslenmekle birlikte, aynı zamanda kontrol ve 

denetim mekanizmalarıyla iç içe geçmiştir. Bu durum, annelik 

figürünün yalnızca şefkatle değil, ideolojik baskıyla da örülü 

olabileceğini göstermektedir (Küçükşen, 2020, s. 94). 

--126--



Barthes’ın mit kavramı çerçevesinde değerlendirildiğinde, Ziver 

Hanım geleneksel annelik mitinin taşıyıcısıdır. Bu mit, kadının 

annelik rolünü, çocuk üzerindeki ahlaki ve toplumsal denetimin 

meşru aracı olarak sunar. Anneliğin miti, fedakâr, besleyici ve aile 

odaklı kadın figürünü doğal ve sorgulanamaz bir ideal olarak inşa 

eder; bu durum, kadın rollerini şekillendiren toplumsal ve kültürel 

baskıları gizler (Barthes, 1993, s. 142-145). Bu ideolojik çerçeve, 

anneliği doğuştan gelen bir özellikmiş gibi sunarak cinsiyet 

normlarını pekiştirir ve kadınların hem özel hem de kamusal 

alanlardaki özerkliğini sınırlar (de Beauvoir, 1949/2010, s. 425-426). 

Atıflar bağlamında doğru mu Ziver Hanım, oğlunun yaşamına 

müdahalesini “koruma” ve “doğruyu gösterme” gerekçeleriyle doğal 

ve kaçınılmazmış gibi sunarak, ideolojik bir işlev üstlenir. Böylece 

sevgi, kontrol; sadakat ise itaat ile eşdeğer hâle gelir. 

Ziver Hanım aynı zamanda kuşaklar arası değer aktarımının da 

temsilcisidir. O, eski kuşağın kadınlarına özgü bir dünya görüşünü 

yansıtır; bu dünyada bireysel arzu ve özgürlükten çok, toplumsal 

düzenin korunması önceliklidir. Bu bağlamda karakter, Təhminə’nin 

temsil ettiği modern kadın kimliğiyle doğrudan karşıtlık oluşturur ve 

filmdeki temel çatışma eksenlerinden birini derinleştirir. 

Sonuç olarak Ziver Hanım, Barthes’ın kuramsal çerçevesi 

içinde, geleneksel değerlerin aile aracılığıyla yeniden üretildiği 

ideolojik bir gösterge olarak değerlendirilebilir. Onun annelik 

pratiği, bireysel bir tutumdan ziyade, toplumsal normların 

sürekliliğini sağlayan kültürel bir mekanizma işlevi görmektedir. 

Muhtar Bey: Toplumsal Ahlâk Mitinin Sözcüsü 

Muhtar Bey, Zaur’un babası Rüstem Bey’in yakın dostu ve 

toplumda saygı gören yaşlı bir figür olarak filmde geleneksel 

değerlerin temsilcisi konumundadır. Yaş, deneyim ve toplumsal 

konum üzerinden meşruiyet kazanan bu karakter, eski kuşağın ahlâk 

anlayışını ve normatif düşünce yapısını görünür kılar. 

--127--



Barthes’ın mit kuramı çerçevesinde Muhtar Bey, “toplumsal 

düzenin korunması” mitinin sözcüsü olarak işlev görür. Muhtar 

Bey’in söylemleri de bireysel mutluluğu değil, toplumun onayını ve 

kuralların sürekliliğini önceleyen bu doğallaştırıcı ideolojiyi yeniden 

üretir. Zaur’un Təhminə’ye duyduğu sevgiyi bireysel bir tercih 

olarak değil, toplumsal normlara aykırı bir tehdit olarak 

değerlendirmesi bu mitik işleyişin somut bir örneğidir. 

Düz anlam düzeyinde Muhtar Bey, Rüstem Bey’in dostu ve 

aileye nasihat veren yaşlı bir figürdür. Yan anlam düzeyinde ise 

karakter, kolektif vicdanın ve geleneksel ahlâkın baskıcı sesine 

dönüşür. Onun sözleri, bireysel kararların meşruiyetini toplumun 

değer yargılarına tabi kılan ideolojik bir denetim mekanizması 

oluşturur. 

Muhtar Bey’in Zaur üzerindeki etkisi, doğrudan bir zorlamadan 

ziyade, ahlâkî otorite ve toplumsal onay üzerinden işler. Bu durum, 

Barthes’ın tanımladığı mitlerin açık baskıdan çok, “doğal olanı 

hatırlatma” yoluyla işlediği görüşüyle örtüşmektedir. Karakterin 

varlığı, Zaur’un içsel çatışmalarını derinleştirerek bireysel arzu ile 

toplumsal beklenti arasındaki gerilimi görünür kılar.  

Sonuç olarak Muhtar Bey, filmde toplum baskısının kişiselleşmiş 

bir temsili olarak okunabilir. Geleneksel ahlâk anlayışını 

sorgulanamaz bir hakikat gibi sunması, onu Barthesçı anlamda 

ideolojiyi görünmez kılan bir mit taşıyıcısı hâline getirir. Bu yönüyle 

Muhtar Bey, bireysel trajedinin ardındaki kolektif ve kültürel 

yapıları açığa çıkaran kilit bir karakterdir. 

Rüstem Bey: Otorite, Sessizlik ve Ataerkil Düzen 

Rüstem Bey karakteri, Təhminə filminde geleneksel ataerkil 

düzenin sessiz fakat belirleyici bir temsilcisi olarak kurgulanmıştır. 

Otoriter bir baba figürü olan Rüstem Bey, duygularını açık biçimde 

ifade etmeyen ve aile içi ilişkilerde disiplin ile mesafeyi önceleyen 

bir tutum sergiler. Bu bağlamda karakter, bireysel duyguların değil, 

--128--



toplumsal düzenin ve saygınlığın korunmasını merkeze alan bir 

erkeklik anlayışını yansıtmaktadır. 

Rüstem Bey için aile içindeki huzurdan çok, ailenin toplum 

nezdindeki itibarı belirleyici bir değerdir. Zaur’un Təhminə’ye 

duyduğu aşkı anlayışla karşılamak yerine, bu ilişkinin mevcut 

düzeni tehdit edebileceği kaygısıyla hareket eder. Bu tavır, 

Barthes’ın mit kavramı çerçevesinde değerlendirildiğinde, ataerkil 

otoritenin “doğal” ve sorgulanamaz bir norm olarak yeniden 

üretilmesine hizmet eder. Baba figürü, aileyi koruma gerekçesiyle 

bireysel arzuları bastıran ideolojik bir mekanizma hâline gelir. 

Rüstem Bey’in sessizliği, yalnızca kişisel bir karakter özelliği 

değil; aynı zamanda bir kuşağın içselleştirilmiş duygusal 

ketlenmişliğinin göstergesidir. Bu sessizlik, sevginin sözle ya da 

duygusal yakınlıkla değil, mesafe ve disiplin yoluyla ifade edildiği 

eski dünyanın erkeklik kodlarını yansıtır. Böylece karakter, sevgiyle 

değil, otoriteyle korumayı öğrenmiş bir erkeklik mitinin temsilcisi 

olarak konumlanır. 

Zaur’un babası olarak Rüstem Bey, geleneksel erkeklik mitinin 

kuşaklar arası aktarımında merkezi bir rol üstlenir. Zaur’un kendi 

duygularını bastırmak zorunda kalması ve toplumsal beklentilere 

boyun eğmesi, büyük ölçüde bu sessiz ama baskın baba figürünün 

yarattığı ideolojik atmosferle ilişkilidir. Bu yönüyle Rüstem Bey, 

filmdeki çatışmanın görünmeyen fakat etkili güçlerinden biri olarak 

değerlendirilmelidir. 

Sonuç olarak Rüstem Bey, Barthes’ın kuramsal çerçevesi içinde, 

ataerkil düzenin sessizlik ve otorite yoluyla nasıl meşrulaştırıldığını 

gösteren ideolojik bir göstergedir. Onun varlığı, bireysel dramların 

ardında işleyen toplumsal yapıların anlaşılmasına önemli katkı 

sunmaktadır. 

 

--129--



Medine: Sessiz Tanıklık ve Bastırılmış Özgürlük Arzusu 

Medine karakteri, filmde Təhminə’nin en yakın arkadaşı 

olmasının ötesinde, toplumsal baskılar karşısında sessiz kalmayı 

tercih eden kadın kimliğinin temsili olarak kurgulanmıştır. 

Təhminə’nin yaşadığı duygusal çatışmalara yakından tanıklık eden 

Medine, onun cesaretine hayranlık duymakla birlikte, bu cesaretin 

bedelini ödemekten de çekinen bir figürdür. 

Medine, toplumun dayattığı kurallara uyum sağlamış; ancak bu 

uyumun ardında bastırılmış bir özgürlük özlemi taşıyan bir 

karakterdir. Təhminə’ye zaman zaman yol gösterici önerilerde 

bulunmasına rağmen, kendi yaşamında benzer bir direnişi 

sergileyemez. Bu durum, Medine’nin ikircikli konumunu ortaya 

koyar: O, özgürlüğü düşleyen fakat eyleme geçemeyen bir kadın 

figürüdür. 

Barthes’ın göstergebilimsel yaklaşımı açısından Medine, “sessiz 

gösterge” olarak değerlendirilebilir. Açık bir ideolojik başkaldırı 

sergilememesine rağmen, varlığı ve tutumu, toplumsal normların 

kadınlar üzerindeki baskısını dolaylı biçimde görünür kılar. 

Medine’nin sessizliği, rıza anlamına gelmekten ziyade, korku ve 

içselleştirilmiş toplumsal sınırların bir sonucudur. Bu yönüyle 

karakter, mitin pasif taşıyıcısı konumundadır. 

Medine aynı zamanda filmde kadın dayanışmasının örtük fakat 

anlamlı bir temsilini sunar. Təhminə’nin yaşadığı yalnızlık 

duygusunu tamamen ortadan kaldıramasa da onun duygusal yükünü 

paylaşan bir tanık olarak işlev görür. Bu dayanışma biçimi, yüksek 

sesli bir direnişten ziyade, bastırılmış bir ortak deneyimin sessiz 

paylaşımı şeklinde ortaya çıkar. 

Sonuç olarak Medine karakteri, Barthes’ın kuramsal çerçevesi 

içinde, özgürlük arzusunu bastırmış ancak tamamen yok edememiş 

kadın kimliğinin ideolojik bir göstergesi olarak değerlendirilebilir. 

Təhminə’nin radikal karşı duruşuna karşılık Medine, uyum ve içsel 

--130--



çatışma arasında kalan kadın deneyimini temsil ederek filmin 

toplumsal okumasını derinleştirir. 

İsmayıl Bey: Kurumsal Akıl ve İdeolojik Disiplinin Temsili 

İsmayıl Bey, filmde Zaur’un çalıştığı kurumda onun amiri olarak 

konumlandırılan; ciddi, deneyimli ve otoriter bir figürdür. İşine 

bağlılığı, disipline verdiği önem ve kurallara sıkı sıkıya bağlı 

tutumu, onu bireysel duygulardan arındırılmış bir “kurumsal akıl” 

temsilcisi hâline getirir. Zaur’un yaşadığı duygusal karmaşa 

karşısında sergilediği soğukkanlı ve mesafeli tavır, karakterin kişisel 

empati yerine sistemsel düzeni öncelediğini gösterir. 

Barthes’ın kuramsal çerçevesi açısından İsmayıl Bey, ideolojinin 

kurumsal düzeyde işleyen bir göstergesi olarak okunabilir. Barthes’a 

göre mit yalnızca aile, gelenek ya da toplumsal cinsiyet üzerinden 

değil; kurumlar aracılığıyla da yeniden üretilir. İsmayıl Bey’in temsil 

ettiği disiplin, rasyonalite ve düzen söylemi, modern toplumun 

“akılcı birey” mitini doğallaştırır. Bu mit, duyguların bastırılmasını 

ve bireysel arzuların sistemin gerekliliklerine tabi kılınmasını 

meşrulaştırır. 

İsmayıl Bey’in Zaur üzerindeki etkisi doğrudan bir baskıdan 

ziyade, dolaylı ve normatif bir yönlendirme biçiminde gerçekleşir. 

Onun varlığı, Zaur’a toplumun ve sistemin kendisinden ne 

beklediğini sürekli hatırlatan bir ideolojik çerçeve oluşturur. Bu 

yönüyle karakter, Zaur’un yalnızca ailesiyle değil; aynı zamanda 

kamusal ve kurumsal düzenle de çatışma içinde olduğunu görünür 

kılar. 

Filmde İsmayıl Bey karakteri, akıl ile duygu arasındaki 

karşıtlığın sembolik bir ifadesi olarak işlev görür. Təhminə duygusal 

özgürlüğü, Zaur içsel bölünmeyi, İsmayıl Bey ise duyguların 

bastırılması pahasına sürdürülen düzeni temsil eder. Böylece 

filmdeki ideolojik çatışma yalnızca özel alanla sınırlı kalmaz; 

kamusal ve kurumsal alanlara da taşınır. 

--131--



Sonuç olarak İsmayıl Bey, Barthes’ın mit çözümlemesi 

bağlamında, modern toplumun “duygusuz rasyonalite” mitini 

taşıyan bir göstergedir. Onun temsil ettiği sistemsel akıl, bireyin içsel 

dünyasını görünmez kılarak ideolojinin sürekliliğini sağlar ve 

Zaur’un trajedisini yalnızca ailevi değil, aynı zamanda kurumsal bir 

baskı sürecinin sonucu hâline getirir. 

Hesen Bey: Gündelik Hayatın Karşı-Mit Figürü 

Hesen Bey, Zaur’un yakın dostlarından biri olarak filmde daha 

sade, halktan ve gündelik yaşamla iç içe bir karakteri temsil eder. 

Hayatı aşırı ciddiye almayan, eğlenceyi, sohbeti ve dostluğu 

önemseyen tavrı, onu filmdeki ağır ideolojik ve duygusal gerilimlere 

karşı bir denge unsuru hâline getirir. Özellikle tavla oynama isteğiyle 

sahnelere dâhil olması, gergin atmosferi yumuşatan ve anlatıya 

mizahi bir soluk kazandıran bir işlev görür. 

Barthes’ın gündelik hayatı konu alan mit çözümlemeleri 

bağlamında Hesen Bey, ideolojik yükü görece düşük bir “karşı-mit” 

figürü olarak okunabilir. Barthes’a göre modern toplumda mitler, 

çoğunlukla ciddiyet, sorumluluk ve saygınlık gibi kavramlar 

etrafında inşa edilir. Hesen Bey’in rahat tavırları, bu “aşırı ciddiyet” 

mitini bozan; yaşamın sıradan, keyifli ve paylaşımcı yönlerini 

görünür kılan bir karşı söylem üretir. 

Düz anlam düzeyinde Hesen Bey, Zaur’un arkadaşı ve sosyal 

çevresinin bir parçasıdır. Yan anlam düzeyinde ise karakter; bireysel 

dramları mutlaklaştırmayan, hayatın gündelik akışını ve halk 

kültürünü temsil eden bir figür hâline gelir. Onun tavrı, Zaur’un içsel 

çatışmalarıyla keskin bir tezat oluşturur ve izleyiciye alternatif bir 

yaşam duruşu sunar. 

Hesen Bey’in filmdeki varlığı, Zaur’un yaşadığı ideolojik ve 

duygusal çıkmazın evrensel ya da kaçınılmaz olmadığını ima eder. 

Bu bağlamda karakter, trajedinin toplumsal ve kültürel kodlarla 

örülü bir yapıdan kaynaklandığını dolaylı biçimde açığa çıkarır. 

--132--



Hesen Bey ne ailevi otoritenin ne de kurumsal disiplinin 

taşıyıcısıdır; bu yönüyle ideolojik baskı zincirinin dışında 

konumlanır. 

Sonuç olarak Hesen Bey, Barthes’ın kuramı çerçevesinde, 

gündelik hayatın basit ama dirençli dilini temsil eden bir göstergedir. 

Hikâyeye kattığı samimiyet ve mizah, filmin ideolojik ağırlığını 

dengeleyerek anlatının gerçekçilik düzeyini artırır ve izleyiciye, 

mitlerin dışında kalabilen bir yaşam ihtimalini hatırlatır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

--133--



 

 

 

Tablo 3 Təhminə Filminde Seçili Sahnelerin Analizi 

--134--



Mekânsal Göstergeler: Pencere ve Kapı Metaforu 

Filmde ev, sokak, pencere ve kapı gibi mekânsal öğeler anlatının 

temel görsel göstergeleri olarak kullanılmaktadır. Düz anlam 

düzeyinde bu mekânlar, karakterlerin gündelik yaşamlarını 

sürdürdükleri fiziksel alanlara işaret etmektedir. Ancak yan anlam 

düzeyinde pencere ve kapı imgeleri, iç–dış, özgürlük–sınır ve birey–

toplum karşıtlıklarını temsil eden simgesel göstergeler hâline 

gelmektedir. Bu mekânsal düzenlemeler, kültürel bağlam içerisinde 

çok katmanlı anlamlar üretmekte ve karakterlerin yaşadığı 

çatışmaları görsel olarak desteklemektedir.   

Grace ve Jamieson (2019, s. 366--369), pencerenin sinemadaki 

simgesel rolünü incelerken, pencerenin yalnızca teknik bir öğe değil, 

aynı zamanda içeriden dışarıya ve dışarıdan içeriye geçişi gösteren 

eşik simgesi olduğunu belirtir. Bu bağlamda pencere, karakterin içsel 

dünyasıyla dışsal gerçeklik arasındaki ilişkisini, özgürlük arzusunu 

ve durumsal sınırlamaları temsil eder. Pencere çerçevesi, içeriyi 

dışarıdan ayıran sınır olarak bir anlatı aracı hâline gelir; bu durum 

birey ile toplum, özgürlük ile sınır, iç ile dış arasındaki diyaloğu 

somutlaştırır. Özellikle Təhminə’nin pencere kenarında 

konumlandırılması, onun başka bir yaşama ve özgür bir varoluşa 

duyduğu özlemi sembolize etmektedir. Bu göstergeler aracılığıyla 

filmde üretilen mit, toplumsal sınırların aşılamaz olduğu 

düşüncesidir.  

Təhminə filminde, yaklaşık on beşten fazla pencere ve kapının 

yer aldığı sahneler dikkat çekmektedir. Yapılan analizler, pencere ve 

kapı imgelerinin dünya sinemasında yalnızca mekânsal unsurlar 

olarak değil, güçlü metaforik anlamlar taşıyan göstergeler olarak 

kullanıldığını ortaya koymaktadır. Bu bağlamda söz konusu 

mekânsal öğeler, filmde bireysel duygu durumları ile toplumsal yapı 

arasındaki gerilimi görünür kılan önemli anlatı araçlarıdır. 

--135--



Sinemada pencere, çoğunlukla iç dünya ile dış dünya arasındaki 

sınırı temsil eden bir “ara mekân” olarak konumlanır. Pencere 

imgesi; karakterin başka bir hayata ya da farklı bir ihtimale yönelen 

bakışını simgelerken, aynı zamanda özgürlük arzusunun görsel bir 

ifadesi hâline gelir. Bununla birlikte pencere, karakterin dünyayı 

uzaktan gözlemlediği, eylemden çok düşünce hâlinde bulunduğu bir 

konumu da temsil eder. Bu yönüyle pencere, içsel yalnızlık, 

duraksama ve zihinsel yoğunlaşmanın sinemasal bir göstergesi 

olarak işlev görür. 

Kapı ise sinemada daha çok karar, dönüşüm ve seçim anlarını 

temsil eden bir metafor olarak kullanılır. Kapının açılması ya da 

kapanması, bir hâlden başka bir hâle geçişi, kimlik değişimini ve 

bireyin hayatında yaşanan kırılma anlarını sembolize eder. Aynı 

zamanda kapı, özel alan ile toplumsal alan arasındaki eşiği temsil 

ederek bireysel tercihler ile toplumsal beklentiler arasındaki sınırı 

görünür kılar. Bu nedenle yönetmenler tarafından sıklıkla “değişimin 

sembolü” olarak kullanılır (Akpulat, & Bacaru, 2023, s. 870).  

Roland Barthes’ın göstergebilimsel yaklaşımı çerçevesinde 

pencere ve kapı, yalnızca fiziksel nesneler değildir, mitik bir işleyişe 

sahiptir. Pencerenin düz anlamı, fiziksel bir yapı elemanı olmasıdır. 

Yan anlam düzeyinde ise pencere; özgürlük isteğini, dış dünyaya 

yönelişi ve ulaşılamayana duyulan arzuyu temsil eder. Mit 

düzeyinde pencere, “özgürlük ve arzu” mitinin taşıyıcısı hâline gelir. 

Kapının düz anlamı, açılıp kapanabilen bir geçiş unsurudur. Yan 

anlam düzeyinde kapı; karar verme, eşik aşma ve hayatın yön 

değiştirmesi anlamlarını taşır. Mit düzeyinde ise kapı, “geçiş ve 

dönüşüm” mitini üretir. 

Bu bağlamda Barthes’ın yaklaşımıyla ifade edilecek olursa, 

pencere arzunun bakışını; kapı ise talihin ve değişimin eşiğini temsil 

eder. Təhminə filminde bu iki mekânsal gösterge, bireysel arzular ile 

toplumsal sınırlar arasındaki gerilimi sinemasal düzlemde görünür 

kılarak anlatının ideolojik derinliğini artırmaktadır. 
--136--



SONUÇ 

Bu çalışmada Rasim Ocaqov’un Təhminə filmi, Roland 

Barthes’ın göstergebilim kuramı çerçevesinde analiz edilmiştir. 

Yapılan çözümleme, filmin yalnızca bireysel bir aşk hikâyesi 

anlatmakla sınırlı kalmadığını; aynı zamanda belirli bir tarihsel 

dönemin toplumsal, kültürel ve ideolojik kodlarını çok katmanlı bir 

anlam yapısı içerisinde yeniden ürettiğini ortaya koymuştur. 

Barthes’ın düz anlam, yan anlam ve mit kavramları aracılığıyla 

filmdeki anlatısal ve görsel göstergeler sistematik biçimde 

okunabilmiştir. 

Analiz bulguları, Təhminə filminin düz anlam düzeyinde 

bireysel ilişkiler ve duygusal çatışmalar üzerinden ilerlediğini; yan 

anlam düzeyinde ise toplumsal cinsiyet rolleri, ahlaki değerler ve 

birey–toplum çatışmasını görünür kıldığını göstermektedir. Mit 

düzeyinde ise film; aşk, fedakârlık, yalnızlık ve ahlaki sorumluluk 

gibi kavramları doğal ve evrensel gerçeklikler olarak sunarak belirli 

ideolojik kabulleri meşrulaştırmaktadır. Bu durum, Barthes’ın mit 

kavramının sinema anlatılarını çözümlemedeki açıklayıcı gücünü bir 

kez daha doğrulamaktadır. 

Bu çalışmanın temel amacı, Təhminə filmini yalnızca estetik ya 

da anlatısal bir metin olarak değerlendirmekle sınırlı kalmayıp, onu 

ideolojik ve kültürel bir söylem alanı olarak ele almaktır. 

Göstergebilimsel yaklaşım sayesinde filmde görünmez kılınan değer 

yargıları, toplumsal normlar ve iktidar ilişkileri açığa çıkarılmıştır. 

Böylece sinemanın yalnızca bir temsil aracı değil, aynı zamanda 

anlam üreten ve ideoloji taşıyan bir kültürel pratik olduğu ortaya 

konulmuştur. 

Akademik açıdan değerlendirildiğinde Təhminə filmi, 

göstergebilimsel analizler için son derece elverişli bir inceleme 

nesnesidir. Filmin karakter yapıları, mekân kullanımı, sessizlikleri 

ve görsel anlatım dili; araştırmacılar ve öğrenciler için farklı 

--137--



kuramsal yaklaşımlar çerçevesinde yeniden okunabilecek zengin bir 

içerik sunmaktadır. Bu yönüyle film, sinema çalışmaları, kültürel 

çalışmalar ve iletişim alanlarında yapılacak akademik analizler için 

üretken bir örnek oluşturmaktadır. 

Bu çalışmanın Azerbaycan sineması çalışmalarına temel 

katkıları iki düzeyde ele alınabilir. İlk olarak, Təhmine filmini salt 

popüler bir dönem ürünü olarak değil, ulusal kimlik, aşk mitleri ve 

toplumsal cinsiyet rolleri gibi ideolojik ve kültürel kodları içeren bir 

metin olarak yeniden konumlandırmaktadır. İkinci ve kuramsal katkı 

ise Barthes'ın göstergebiliminin bir analiz aracı olarak 

kullanılmasıyla, Azerbaycan sinemasındaki anlatı yapılarının 

evrensel teoriyle anlamlı bir diyaloğa sokulabileceğini ortaya 

koymasıdır. Bu yaklaşım, alandaki yerel odaklı çalışmalara teorik bir 

derinlik kazandırmayı ve benzer metinlere uygulanabilecek 

yöntemsel bir çerçeve önermeyi amaçlamaktadır. 

Sonuç olarak, Təhminə filmi düz anlam düzeyinde bireysel bir 

aşk hikâyesi sunmakla birlikte, yan anlam düzeyinde toplumsal 

normlar, cinsiyet rolleri ve ideolojik değerler çerçevesinde 

şekillenen bir çatışma alanını görünür kılmaktadır. Sessizlikler, 

yarım kalan diyaloglar ve uzun plan sekansları, bastırılmış 

duyguların ve ifade edilemeyen arzuların sinemasal göstergeleri 

olarak işlev görmektedir. Film aracılığıyla üretilen baskın mit, aşkın 

salt bireysel bir tercih değil, toplumsal kurallara tabi bir olgu olduğu 

düşüncesini pekiştirmektedir.  

Roland Barthes'ın göstergebilimsel yaklaşımı, bu ideolojik 

söylemi görünür kılmak için etkili bir çerçeve sunmaktadır. 

Nihayetinde, bu kuramsal araç sayesinde gerçekleştirilen 

çözümleme, sinemanın çok katmanlı anlam üretme kapasitesini 

gözler önüne sererek, kişisel bir hikâyenin nasıl kolektif bir ideoloji 

taşıyıcısına dönüşebileceğini göstermektedir. 

 

--138--



EK 1  

Anar Rzayev ile Söyleşi (Fatima Rahimova   & Ali Yariyev, 

2025, BAKÜ) 

Bu çalışma kapsamında Təhminə filminin senaristi ve eserin 

edebî kaynağının yazarı olan Anar Rzayev ile kısa bir söyleşi 

gerçekleştirilmiştir. Söyleşide, eserin edebî metinden sinema diline 

aktarım süreci, karakterlerin psikolojik derinliği ve filmin üretildiği 

dönemin toplumsal yapısının anlatı üzerindeki etkileri ele alınmıştır. 

Anar Rzayev, senaryo yazımında edebî metne sadakat ile sinemasal 

anlatımın gerekleri arasında kurulan dengenin belirleyici olduğunu 

vurgulamış; filmin merkezinde yer alan bireysel yalnızlık ve 

toplumsal çatışma temalarının bilinçli bir kurgu tercihi sonucu 

ortaya çıktığını ifade etmiştir. Bu söyleşi, filmin yaratım sürecini 

anlamlandırmak açısından önemli bir birincil kaynak niteliği 

taşımaktadır. 

Soru 1 

“Beş Katlı Binanın Altıncı Katı” adlı eserdeki metaforların 

Təhminə filmine aktarımı konusunda yönetmenin başarılı olduğunu 

düşünüyor musunuz? 

Anar Rzayev 

“Edebiyat ve sinema, sanatın farklı alanlarıdır ve her birinin 

kendine özgü kuralları vardır. Bu nedenle edebiyattan sinemaya 

geçildiğinde, romandan televizyona ya da sinemaya uyarlama 

yapılırken senaryoda doğal olarak bazı kayıplar ya da yenilikler 

ortaya çıkar. Təhminə filminde de bu durumu görmek mümkündür. 

Romanımdaki bazı sahneleri değiştirerek senaryoyu yeniden 

yazdım. Genel olarak ise değerli yönetmenimiz Rasim Ocaqov’un 

çok nitelikli bir sinema filmi ortaya koyduğunu düşünüyorum. Bu 

nedenle filmi başarılı buluyorum.” 

 

--139--



Soru 2 

Orijinal eser ile filmde kullanılan semboller arasında bir 

tutarsızlık olduğunu düşünüyor musunuz? Filmde değiştirmek 

istediğiniz unsurlar var mıydı? 

Anar Rzayev 

“Elbette tüm romanı filmin senaryosuna sığdırmak mümkün 

değildi. Bu nedenle bazı sahneler romandaki karşılıklarından 

belirgin biçimde farklılaştı. Filmi ben çekmedim (gülüyor); ancak 

bir yönetmen olsaydım, Rasim Ocaqov kadar başarılı bir iş 

çıkarabileceğimi sanmıyorum. Kendisi bu alanda son derece 

profesyonel bir isim. Film için ürettiği yeni fikirler ve sahneler, 

anlatıyı daha da güçlendirdi. Ayrıca oyuncu seçimleri de son derece 

isabetliydi. Hem Meral Konrat hem de Fahreddin Manafov rollerini 

büyük bir ustalıkla canlandırdılar. Genel olarak filmi başarılı 

buluyorum ve benim için oldukça etkileyici bir yapım oldu. Roman 

ile filmin farklı olması son derece doğaldır; çünkü sinemada 

duygular ve çatışmalar daha yoğun ve görsel biçimde aktarılmak 

zorundadır.” 

 

Kaynakça 

Akpulat, H. & Bacaru, A. (2023). Eve Açılan Kapı: Türk 

sinemasında kapı temsili. RumeliDE Dil ve Edebiyat Araştırmaları 

Dergisi, (Ö13), 866-875. DOI: 10.29000/rumelide.1379234.  

Allen, G. (2004). Roland Barthes. Routledge. 

Aras, O. N. (2013). Ekonomik ve siyasi sonuçları bakımından 

Hocalı katliamı ve Karabağ sorunu. Fırat Üniversitesi Orta Doğu 

Araştırmaları Dergisi, 9(2), 113–122.  

--140--



Barthes, R. (1993). The pleasure of the text (R. Miller, 

Trans.). London, UK: Hill and Wang. (Original work published 

1973) 

Barthes, R. (1993). Mythologies (A. Lavers, Trans.). London, 

UK: Vintage. (Original work published 1957) 

Barthes, Roland (2015). Bir Deneme Bir Ders: Eiffel Kulesi 

ve Açılış Dersi. (Çev., Mehmet Rifat, Sema Rifat). Yapı Kredi 

Yayınları. 

Bordwell, D. & Thompson, K. (2008). Film Art: An 

Introduction. McGraw‑Hill. 

Cowie, E. (1993). Women, representation and the image. 

In The Screen Education Reader: Cinema, Television, Culture (pp. 

48-60). Macmillan Education UK. 

Çiğdem, A. H. (1999). Sinemada görüntü ve gerçek ilişkisi. 

Sanat Dergisi, (1), [sayfa eklenecek]. 

Çulha, D. (2025). Roland Barthes’ın mit kuramı ile görsel 

anlatı çözümlemesi: John Heartfield’ın üç fotomontajı üzerine bir 

okuma. Turkish Online Journal of Design, Art and Communication, 

15(3), 967–983. 

de Beauvoir, S. (2010). The second sex (C. Borde & S. 

Malovany‑Chevallier, Trans.). Vintage International. (Original work 

published 1949) 

--141--



Grace, T., & Jamieson, G. (2019). More than just a line of 

sight: Cinematic windows and their significance. In K. Katsika (Ed.), 

Dedans dehors: Approches pluridisciplinaires de la fenêtre (pp. 

365–382). Presses universitaires de Franche-Comté. 

https://doi.org/10.4000/books.pufc.39205 

Koç, Y. (2025). Ak Liman ve Beş Katlı Evin Altıncı Katı’nda 

yüksek sesli bir Venüs olarak Təhminə ve ötekiler. Türk Dünyası Dil 

ve Edebiyat Dergisi, (60), 247–266. 

Küçükşen, K. (2020). Engelli birey ve ailesinin sinemada 

temsilinin toplumsal cinsiyet temelinde analizi. Euroasia Journal of 

Social Sciences & Humanities, 7(15), 92–101. 

Ocaqov, R. (Yönetmen). (1993). Təhminə [Film]. 

Azerbaijanfilm Studio. 

Ömerova, S. (2020). Azerbaycan Medyasında Alkol Temsili 

ve Alkolün Topluma Etkisi [Yüksek lisans tezi, İstanbul 

Üniversitesi]. YÖK Tez Merkezi. 

White, E. (2012). How to read Barthes' image-music-text. 

Pluto Books. 

 

 

--142--

https://doi.org/10.4000/books.pufc.39205


 

SOSYALİST İDEOLOJİNİN GÖRSEL İNŞASI: 

SOVYET SİNEMASI 

BANU ERDOĞAN ÇAKAR1 

Giriş 

 

Sovyetler Birliği’nin kuruluşu, yalnızca siyasal iktidarın el 

değiştirdiği bir devrim süreci değil toplumsal yaşamın tüm alanlarını 

kapsayan kapsamlı bir kültürel yeniden yapılanma projesi olarak ele 

alınmalıdır. Büyük Sosyalist Ekim Devrimi sonrasında sosyalist 

                                                
1 Yrd. Doç. Dr., Kırgızistan-Türkiye Manas Üniversitesi, İletişim Fakültesi, 

Radyo, Televizyon ve Sinema, Bişkek, banu.erdogancakar@manas.edu.kg, 

ORCID: orcid.org/0000-0002-0632-5098 

BÖLÜM 4

--143--



ideoloji, ekonomi ve siyaset alanlarıyla sınırlı kalmamış; kültür, 

sanat, eğitim ve gündelik yaşam pratikleri üzerinden yeni bir 

toplumsal düzenin inşasını hedeflemiştir. Bu bağlamda kültür, 

Sovyet deneyiminde pasif bir yansıma alanı değil, ideolojinin 

üretildiği, dolaşıma sokulduğu ve meşrulaştırıldığı temel bir 

mücadele zemini olarak konumlandırılmıştır. 

Çok uluslu bir yapıya sahip olan Sovyetler Birliği’nde kültür 

politikaları, enternasyonal birlik söylemi ile ulusal kimliklerin 

yeniden tanımlanması arasındaki hassas denge üzerinden 

şekillenmiştir. Sosyalist kültür projesi, bir yandan sınıfsız ve eşitlikçi 

bir toplum ideali etrafında ortak bir Sovyet kimliği inşa etmeyi 

amaçlarken, diğer yandan farklı ulusların kültürel mirasını sosyalist 

ideoloji çerçevesinde dönüştürmeyi hedeflemiştir. Bu süreç, kültürel 

homojenleşme ile çoğulluk, merkezî denetim ile yerel ifade biçimleri 

arasında sürekli bir gerilim üretmiştir. 

Bu kültürel ve ideolojik dönüşüm sürecinde sinema, sahip olduğu 

kitlesel erişim gücü, görsel dili ve temsil kapasitesi sayesinde Sovyet 

kültür politikasının en etkili araçlarından biri hâline gelmiştir. 

Okuryazarlık oranının düşük olduğu geniş coğrafyalarda sinema, 

yalnızca eğitici bir mecra değil; aynı zamanda yeni sosyalist 

değerlerin, tarih anlatılarının ve kolektif hafızanın kurulduğu 

ayrıcalıklı bir kültürel alan olarak işlev görmüştür. Bu nedenle 

Sovyet sinemasını, yalnızca estetik ya da teknik gelişmeler 

--144--



üzerinden değil ideoloji, iktidar ve kültürel temsil ilişkileri 

bağlamında ele almak gerekmektedir. 

Bu çalışma, Sovyetler Birliği’nde sosyalist kültür projesi ile 

sinema arasındaki ilişkiyi, ideolojinin sanatsal üretim üzerindeki tek 

yönlü bir belirleyiciliği olarak değil kültürel üretim süreçleri içinde 

müzakere edilen, dönüştürülen ve zaman zaman gerilimler üreten 

dinamik bir ilişki olarak incelemeyi amaçlamaktadır. Birinci 

bölümde sosyalist kültür anlayışının ideolojik temelleri, çok uluslu 

yapı ve enternasyonalizm çerçevesinde ele alınırken, ikinci bölümde 

Sovyet sinemasının oluşumu ve dönemsel dönüşümleri, farklı 

siyasal evrelerde değişen kültür politikaları ve temsil pratikleri 

bağlamında değerlendirilmektedir. Böylece sinema, Sovyet 

ideolojisinin basit bir yansıtıcısı olarak değil hegemonik söylemlerin 

üretildiği, sınandığı ve yeniden kurulduğu bir kültürel alan olarak ele 

alınmaktadır. 

Sosyalist Kültürün İnşası ve İdeolojik Çerçeve 

 

 

SSCB’nin ortaya çıkışı, Büyük Sosyalist Ekim Devrimi’nin 

tarihsel ve ideolojik bir devamı olarak değerlendirilmelidir. Devrim 
--145--



sonrasında geçen süreçte, her bir cumhuriyetin kendine özgü 

toplumsal ve ekonomik koşulları oluşmuştur. Bu koşullar 

cumhuriyetlerin sosyal, ekonomik ve kültürel yapılarının karşılıklı 

etkileşimi içinde şekillenmiştir. SSCB halklarının devrimci dönüşüm 

pratikleri, sosyalist toplumun inşasını mümkün kılmış ve inşa süreci 

tüm uluslar ve milletler için ortak kabul edilen sosyalist yaşam 

biçiminin temel ilkeleri aracılığıyla kurumsal bir nitelik kazanmıştır. 

Sovyet toplumunun gelişiminde belirleyici bir işlev üstlenen SSCB 

Anayasası ise, ulusların kültürel gelişimi ve yakınlaşması ile 

sosyalist dönüşümün derinleşmesi arasındaki ilişkiyi hukuki bir 

çerçeveye oturtarak, çok uluslu Sovyet devlet yapısının ideolojik ve 

yapısal temelini yansıtmıştır (Маматова, 1982:3-4). Ancak bu 

kurumsal ve ideolojik yapılanmaya giden süreç, Ekim Devrimi 

sonrasında iktidarın kim tarafından ve hangi koşullar altında ele 

geçirileceğine dair yoğun siyasal mücadeleler üzerinden 

şekillenmiştir. 

1917 yılında Sovyetlerde iktidarın kim tarafından ele 

geçirileceği meselesi henüz kesinlik kazanmamışken, siyasal alanda 

birbirinden farklı birçok akım varlık göstermiştir. Menşevikler 

(sosyal demokratlar), Bolşevikler (komünistler), devrimci 

sosyalistler (köylü partisi), monarşistler bu dönemin öne çıkan 

siyasal aktörlerinden olmuştur. Bu süreç sonucunda iktidarı ele 

geçiren siyasal güç Bolşevikler olmuştur. 25 Kasım 1917’de yapılan 

seçimler sırasında, Bolşevikler Petrograd’da iktidarı ele geçireli 

--146--



yaklaşık üç hafta olmuşken, konseylerin egemenliği ilan edilmiştir 

(Anweiler, 1990:306). Buna rağmen, yeni kurulan iktidar için 

istikrarın sağlanması kolay olmamıştır. I. Dünya Savaşı’nın devam 

ettiği bu dönemde İngiltere, Amerika, Japonya, Polonya, Sırbistan, 

Yunanistan ve Romanya askerleri Rus topraklarına gönderilmiş, 

müttefiklerin finanse ettiği karşı-devrimci ordular Sovyet iktidarına 

karşı ayaklanmıştır. 1918-1920 yılları arasında yaşanan iç savaş, son 

derece sert ve kaotik bir seyir izlemiştir. Bu süreç, Bolşeviklerin 

askerî ve siyasal üstünlüğüyle sonuçlanmıştır (Biga, 2015:12-13). 

Bu askeri ve siyasal gelişmeler, Sovyet Devrimi’nin yalnızca ülke 

içindeki çatışmalarla açıklanamayacağını, sürecin daha geniş bir 

uluslararası bağlam içinde değerlendirilmesi gerektiğini ortaya 

koymaktadır. Sonuç olarak 1918-1920 yılları arasında yaşanan iç 

savaşın sertliği ve uluslararası müdahalelerin yoğunluğu, Sovyet 

Devrimi’nin yalnızca iç dinamikler üzerinden değil, aynı zamanda 

dönemin küresel siyasal koşulları içinde şekillendiğini 

göstermektedir. Nitekim devrim, Sovyet liderlerin “emperyalist” 

olarak nitelendirdikleri I. Dünya Savaşı’nın ortasında 

gerçekleşmiştir. Bu savaş, siyasi ve ekonomik bakımdan uluslararası 

sistemde belirleyici konumda bulunan Avrupa devletlerinin güç ve 

nüfuz mücadelesinin bir sonucu olarak ortaya çıkmıştır. I. Dünya 

Savaşı, halkın iktidara yönelik muhalefetini artırmış ve devrim 

sürecini hızlandırıcı bir işlev görmüştür. Nisan 1917’de İsviçre’den 

Rusya’ya Almanya üzerinden gelen Lenin, savaşın sona erdirilmesi 

gerektiğini savunurken Almanya düşmanımın düşmanı dostumdur 

--147--



anlayışıyla bu geçişe izin vermiştir (Bekcan, 2013:75). Tarihsel ve 

siyasal koşullar, devrimin yalnızca iktidar değişimiyle sınırlı 

kalmayıp toplumsal ve kültürel alanlarda da köklü dönüşümler 

yaratmasının zeminini hazırlamıştır. 

Büyük Sosyalist Ekim Devrimi’nin zaferiyle birlikte Sovyet 

sosyalist kültürü, insanın manevi gelişimini hedefleyen sosyalist 

değerler doğrultusunda kurgulanmıştır. Devrim, kapitalist sınıfların 

ve onların destekçilerinin egemenliğine son vermiştir. Böylece 

sosyalist kültürün gelişimi için nesnel bir zemin oluşturmuştur. 

Lenin, “bundan sonra insanın aklı ve zekâsı şiddete ve istismara 

dönüşmeyecektir” sözleriyle sosyalist devrimin toplumsal hayattaki 

dönüştürücü etkisini vurgulamıştır (Голиков, 1975:282). Lenin’in 

savaş karşıtı tutumu ve emperyalist savaşa yönelik eleştirileri, 

yalnızca askerî ve siyasal bir stratejiye işaret etmemektedir. Aynı 

zamanda devrimin, mevcut toplumsal ve kültürel düzeni köklü 

biçimde dönüştürmeyi hedefleyen bir proje olarak kurgulandığını da 

göstermektedir. Bu bağlamda Ekim Devrimi, iktidarın el 

değiştirmesinin ötesinde, yeni bir değerler sistemi ve yaşam 

biçiminin inşasını amaçlayan kapsamlı bir dönüşüm sürecinin 

başlangıcı olmuştur. Lenin, sosyalist devletin temel görevleri ile 

Sovyet kültür inşası arasında ayrılmaz bir bağ bulunduğunu açıkça 

ortaya koymuştur. Temel görev sosyalizm için mücadele etmek ve 

başarılı bir sosyalizm inşası için gerekli kültürel dönüşümü 

gerçekleştirmektir. Lenin’e göre sosyalist toplumun yeni kültürü boş 

--148--



bir zeminde ortaya çıkmamıştır. Proletaryanın diktatörlük 

koşullarındaki mücadelesi, yaşam pratikleri, Marksist dünya görüşü, 

dünya medeniyetlerinin sanatı, gelenekleri ve yüzyıllar boyunca 

biriken insanlık değerleri temelinde şekillenmiştir (Ленин, 

1981:372). Bu yaklaşım, sosyalist kültürün yalnızca ideolojik bir 

kopuş değil tarihsel birikimin yeni bir toplumsal düzen içinde 

yeniden anlamlandırılması olarak kavrandığını göstermektedir. Bu 

anlayış doğrultusunda SSCB’de sosyalizm inşasının tamamlanma 

sürecinde sosyalist ideoloji bilim, edebiyat ve sanat başta olmak 

üzere halkın manevi dünyasına ait tüm alanlara derinlemesine nüfuz 

etmiştir. Eskiyi eleştiren entelektüel Sovyet sanatçılarının 

sayısındaki artış, yeni bir toplumsal ve kültürel gerçekliğin ortaya 

çıkmasına zemin hazırlamış böylece edebiyat ve sinemada sosyalist 

gerçekçilik akımının doğuşunu mümkün kılmıştır (Голиков, 

1975:283-284). 

Kültürel dönüşüm, yalnızca estetik ve sanatsal bir yönelim 

olarak değil aynı zamanda sosyalist ideolojinin ulus politikasıyla 

kurduğu ilişkinin kültürel alandaki bir yansıması olarak da 

değerlendirilmelidir. Sosyalizmin zaferinin en dikkat çekici 

göstergelerinden biri olarak görülen milletler arasında fiilî eşitliğin 

sağlanması ise, Lenin’in ulus politikasının kültürel alandaki 

yansıması olarak değerlendirilmiştir. Kardeş halklar arasında birlik, 

dostluk ve karşılıklı yardımlaşma anlayışı güçlenmiş ve bu durum 

sosyalist ulusların kültürleri arasında ortak özelliklerin gelişmesini 

mümkün kılmıştır. Bu nedenle Sovyet sanatı ve edebiyatında 

--149--



enternasyonalizm belirleyici bir ilke hâline gelmiştir. Sosyalist 

gerçekçilik bu ideolojik ve toplumsal zemin üzerinde biçimlenmiştir 

(Маматова, 1982:31). Bu bağlamda sosyalist kültür devrimi 

sürecinde kültür; parti ruhu, komünist ideoloji, Sovyet 

vatanseverliği, hümanizm ve enternasyonalizm temelli yeni öğelerle 

sistemli biçimde güçlendirilmiştir. Sovyet kültürü, gerici ve 

yozlaşmış burjuva kültürüne karşı konumlandırılırken, nihai hedef 

olarak komünizm ve enternasyonalizm doğrultusunda aktif ve 

bilinçli yeni bireylerin yetiştirilmesi amaçlanmıştır. Sovyet sosyalist 

kültürünün en belirgin özelliklerinden biri olan çok uluslu karakteri, 

her halkın kendi milli kültürünü geliştirmesine destek verilmesiyle 

kurumsallaşmıştır (Голиков, 1975:285). Nitekim 1922 yılında 

Sovyetler Birliği; Rusya Sovyet Federatif Sosyalist Cumhuriyeti, 

Ukrayna Sovyet Sosyalist Cumhuriyeti ve Transkafkasya Sovyet 

Federatif Sosyalist Cumhuriyeti’nden (Azerbaycan, Gürcistan ve 

Ermenistan SSC) oluşmuştur (Маматова, 1982:6). Sovyetler Birliği 

sınırları içinde etnik köken ve dil bakımından farklılık gösteren 

100’ü aşkın milletin bir arada yaşaması, sosyalizmin temel felsefesi 

doğrultusunda bireylerin eşit kabul edildiği bir toplumsal düzen 

anlayışını yansıtmaktadır (Özsoy, 2006:183). 

SSCB’nin çok uluslu sosyalist devlet yapısı, farklı ulus 

kültürlerinin karşılıklı etkileşimi temelinde şekillenen bir model 

olarak ortaya çıkmıştır. Sovyet sosyalist kültürü, SSCB sınırları 

içinde yaşayan halkların kültürel miraslarını ve geleneklerini belirli 

bir ideolojik çerçeve içinde bir araya getirmeyi amaçlamış ve bu 

--150--



süreçte ulusal kültürler yalnızca kendi tarihsel kaynaklarına değil, 

diğer halklarla kurulan kültürel temaslara da dayanarak yeniden 

tanımlanmıştır. Bu etkileşim, enternasyonal niteliklerin giderek 

güçlenmesini sağlamış ve Sovyet sosyalist kültürünü tüm halkların 

manevi değerlerinden oluşan organik bir bileşim hâline getirmiştir 

(Голиков, 1975:285). Ancak bu kültürel etkileşim ve çoğulluk 

söylemi, sosyalist kültür inşasının her aşamasında kendiliğinden ve 

sınırsız bir süreç olarak işlemediğini de göstermektedir. Çok uluslu 

ve enternasyonal bir kültür yaratma hedefi, ideolojik bütünlüğün 

korunmasına yönelik bir yaklaşımı beraberinde getirmiş ve kültürel 

üretimin belirli bir çerçeve içinde şekillenmesine yol açmıştır. 

Dolayısıyla sosyalist kültür inşa süreci, yalnızca ideolojik birlik ve 

kültürel gelişimle sınırlı kalmamış, denetim ve baskı 

mekanizmalarıyla da desteklenmiştir. Bu çerçevede 6 Haziran 

1922’de yayımlanan kararname ile Glavlit, Marksizme ve kültürel 

devrime karşı düşmanca faaliyetleri önlemekle görevli bir sansür 

organı olarak yetkilendirilmiştir. Ulusal ve dini fanatizmin 

propagandası, yanlış bilgi yayımı ve pornografi bu denetimin 

kapsamına alınmıştır. 1923 yılında Glavlit’e, tiyatro repertuarlarını 

denetlemekle görevli Genel Repertuar Komitesi eklenmiştir. Aynı 

dönemde “özellikle aktif karşı-devrimci unsurlar” olarak tanımlanan 

160 kültür insanı SSCB’den sürgün edilmiş ya da Sibirya’ya 

gönderilmiştir. Bu denetim ve baskı mekanizmaları, yalnızca sanat 

ve entelektüel üretim alanlarıyla sınırlı kalmamış, toplumsal hayatın 

ideolojik açıdan dönüştürülmesi hedeflenen diğer alanlarına da 

--151--



yayılmıştır. Bu bağlamda din kurumları da sosyalist kültür 

devriminin doğrudan müdahale ettiği temel alanlardan biri hâline 

gelmiştir. 1918 yılında kilisenin devletten ve okulun kiliseden 

ayrılmasını öngören kararname yürürlüğe girmiş ve bu düzenleme 

ile kilise tüzel kişilik statüsünü ve mülkiyet hakkını kaybetmiştir. 

Din adamlarının bir bölümü iç savaş sırasında karşı-devrimcileri 

destekledikleri gerekçesiyle “sınıf düşmanı” ilan edilmiş ve baskıya 

uğramıştır. 1920’li yıllarda din karşıtı propaganda yoğunlaşırken, 

Ateistler Birliği’nin kurulması, ateist yayınların desteklenmesi ve 

dini ritüellerin alaya alınması bu politikanın araçları olmuştur (Верт, 

1992:109-110). 

Tüm bu gelişmeler, Sovyetler Birliği’nde sosyalist kültür 

projesinin yalnızca ideolojik bir inşa değil, aynı zamanda disiplinli, 

merkezi ve denetleyici bir dönüşüm süreci olduğunu göstermektedir. 

Bu bağlamda kültür, tiyatro, edebiyat ve özellikle sinema toplumun 

yeniden inşasında, halkın eğitilmesinde ve ideolojinin 

yaygınlaştırılmasında temel araçlar hâline gelmiştir. Bu çerçevede 

Sovyet sosyalist kültür inşası, yalnızca düşünsel ve ideolojik bir 

yönelim olarak değil aynı zamanda toplumsal hayatın tüm alanlarını 

dönüştürmeyi amaçlayan kapsamlı bir inşa süreci olarak 

şekillenmiştir. Kültür, sosyalist toplumun kurulmasında merkezi bir 

rol üstlenmiş, yeni bireyin yaratılması, kolektif bilincin 

güçlendirilmesi ve çok uluslu yapının enternasyonal bir birlik içinde 

yeniden tanımlanması bu sürecin temel hedefleri arasında yer 

almıştır. Ancak bu kültürel inşa, bir yandan eşitlik, kardeşlik ve 

--152--



ilerleme söylemleriyle desteklenirken, diğer yandan sıkı denetim, 

sansür ve ideolojik yönlendirme mekanizmalarıyla 

sınırlandırılmıştır. Dolayısıyla Sovyet kültürü, yaratıcı potansiyel ile 

disipline edici kontrol arasında sürekli bir gerilim üretmiş ve bu 

durum kültürel üretimin tüm alanlarında belirleyici olmuştur. 

Gerilimin en görünür ve etkili biçimde ortaya çıktığı alanlardan biri 

ise sinema olmuştur. Sinema, geniş kitlelere ulaşma kapasitesi, 

görsel gücü ve eğitici-ideolojik potansiyeli nedeniyle Sovyet kültür 

politikasının en etkili araçlarından biri hâline gelmiştir. Okuryazarlık 

oranının düşük olduğu geniş coğrafyalarda hem yeni sosyalist 

değerlerin aktarılmasında hem de çok uluslu Sovyet kimliğinin 

inşasında ayrıcalıklı bir konum kazanmıştır. Böylece sosyalist kültür 

projesinin ideolojik hedefleri, sinema aracılığıyla somut anlatılara, 

imgeler dünyasına ve kolektif hafızaya taşınmıştır. Bu bağlamda 

Sovyet sinemasının doğuşu ve dönemsel dönüşümleri, estetik ve 

teknik gelişmelerle sınırlı olmayan ideolojik, kültürel ve siyasal 

dinamiklerle iç içe geçmiş bütüncül bir çerçeve içinde ele 

alınmalıdır. 

 

--153--



Sovyet Sinemasının Oluşumu ve Dönemsel 

Dönüşümleri 

İdeolojik, kültürel ve politik zemin üzerinde şekillenen 

Sovyet sineması, yalnızca bir sanat alanı olarak değil, sosyalist 

toplumun inşasında merkezi bir araç ve etkili bir ideolojik aygıt 

olarak ortaya çıkmıştır. Sovyet sinemasının gelişim yolunda 

belirlediği prensip ve çok uluslu karakteri Sovyet sinema olgusunun 

özünü ortaya koyan en önemli unsurlar olmuştur. Bu prensiplerde 

Sovyetler Birliği’nin kurulma sebebi olan Büyük Ekim Devrimi’nin 

oldukça etkisi vardır. Sinema, sosyalist toplum kurma sürecinde 

doğal olarak ortaya çıkan bir tepki olmuştur. Sosyalist sinema 

anlayışı halkın içinden doğan, halkın her şeyi yapabileceğine ve 

mükemmel yapacağına inanan ve bu doğrultuda geleceğini inşa eden 

özelliğiyle diğer sanat anlayışlarından ayrışmaktadır. Ayrıca 

geleceği inşa etme hususunda insanları eğitme ve öğretme görevini 

üstlenmiştir (Ростислав, 1986:142-148). 

Sovyet sinemasının ilk adımları, iç savaşın zorlu koşulları 

altında atılmıştır. Kitlesel, halka açık ve güçlü araçlarla şekillenen 

Sovyet sineması, Büyük Sosyalist Ekim Devrimi’nin yarattığı 

devrimci atmosfer içerisinde olgunlaşmıştır. Başlangıçta hafif 

ajitasyonel ve eğitici filmlerle varlık gösteren bu sinema, kısa sürede 

son derece sanatsal ve güçlü bir yapıya kavuşmuştur (Голиков, 

1975:312). Bu dönüşümde, Lenin’in sinemanın toplum üzerindeki 

etkisine erken dönemde dikkat çekmesi belirleyici olmuştur. 

Sinemanın ideolojik ve eğitsel potansiyelinin fark edilmesi, bu 

--154--



alanın devlet politikaları çerçevesinde sistemli biçimde ele 

alınmasını beraberinde getirmiştir. Devrim sonrasında birçok 

sanatçının yurtdışına eğitime gönderilmesi, sinemanın yalnızca 

teknik bir üretim alanı olarak değil, estetik ve düşünsel boyutlarıyla 

da geliştirilmek istendiğini göstermektedir. Bu doğrultuda yürütülen 

çalışmalar, kültürel alanda yaşanacak yeniliklerin ve yeni bakış 

açılarının habercisi olmuştur (Романов, 1970:37). Sinemaya 

atfedilen bu ideolojik ve kültürel işlev, devletin sinema alanına 

doğrudan müdahalesini de beraberinde getirmiştir. 1919 yılında 

alınan kamulaştırma kararıyla birlikte fotoğraf ve sinema üretimi 

devlet tekelinde toplanmıştır. Böylece sinema, Sovyet iktidarının 

denetimi altına girmiştir (Русина, 2019:19). Ancak sinema 

endüstrisinin yeniden inşasına ilişkin deneyim eksikliği ve maddi 

yetersizlikler, bu alandaki ilk girişimlerin büyük ölçüde doğaçlama 

bir nitelik taşımasına yol açmıştır. Buna rağmen Sovyet yönetimi, 

sinemanın nasıl bir ideolojik ve kültürel işlev üstleneceğini net 

biçimde kavramış ve sinemayı yeni toplumsal düzenin eğitici ve 

yönlendirici bir aygıtı olarak konumlandırmıştır (Фомин, 2018:89). 

Sinemanın bu işlevsel konumlanışı, erken dönem estetik tercihlerini 

de etkilemiştir. Erken dönem Sovyet sineması, biçimsel ve anlatısal 

açıdan büyük ölçüde tiyatro geleneğine dayanmıştır. İlk filmler, 

tiyatro oyunlarının beyaz perdeye aktarılmasıyla şekillenmiştir. 

Zamanla edebi eserler sinemanın temel kaynaklarından biri hâline 

gelmiştir. Puşkin ve Tolstoy gibi yazarların eserlerinin sinemaya 

uyarlanması, erken dönem Sovyet sinemasının karakteristik 

--155--



özelliklerinden biri olmuştur. Bu yönelim, sinemanın ulusal kültürle 

kurduğu güçlü bağı da görünür kılmıştır (Ростислав, 1986:150). Bu 

kültürel yönelim, Sovyet sinemasının çok uluslu toplumsal yapı ile 

kurduğu ilişkiyle daha da belirginleşmiştir. Bu sebeple Sovyet 

sinemasının geleneklerini ve özgün niteliklerini, birlik bünyesindeki 

tüm cumhuriyetlerin gelişim süreçlerini dikkate almadan 

değerlendirmek mümkün değildir (Собалев, 1966:27). Lenin’in 

ulusal duygulara, geleneklere ve kültürel farklılıklara gösterdiği 

hassasiyetin sinema alanında da karşılık bulması enternasyonalizm 

ilkesi doğrultusunda gelişen ulusal sinematografiler, çeşitlilik içinde 

bir bütün oluşturmuştur (Ростислав, 1986:153). Bu yaklaşım, 

merkezi bir ideolojik çerçeve içinde farklı ulusal anlatıların varlık 

göstermesine imkân tanımış ve çok uluslu bir sinema modelinin 

ortaya çıkmasını sağlamıştır. Bu modelin inşasında Rus sineması, 

estetik ve kuramsal açıdan öncü bir rol üstlenmiştir. Rus sinema 

sanatçılarının diğer cumhuriyetlerde ulusal sinema kadrolarının 

yetiştirilmesine katkı sağlaması çok uluslu Sovyet sinemasının 

kurumsallaşmasına zemin hazırlamıştır. Böylece Rus sineması 

yalnızca bir üretim merkezi değil, aynı zamanda diğer ulusal 

sinematografilerin gelişimini yönlendiren bir referans noktası hâline 

gelmiştir. Sovyet sinema tarihi boyunca Rus ulusal 

sinematografisinin bu belirleyici konumu devam etmiş, 

cumhuriyetler birliği genelinde sinema sanatı aşamalı olarak 

gelişerek ortak ve zengin bir sinematografik kültür oluşturmuştur. 

Her bir cumhuriyette ortaya çıkan ulusal sinema, kendi tarihsel 

--156--



birikim ve geleneklerine dayanmakla birlikte, aynı zamanda tüm 

Sovyet sinemasının kolektif deneyiminden beslenmiştir. Bu durum, 

ulusal olan ile ortak Sovyet kimliği arasında sürekli bir etkileşim 

alanı yaratmıştır. Söz konusu etkileşimin oluşmasında, ulusal 

sinematografilerin devrim öncesine uzanan sinema geçmişleri de 

belirleyici olmuştur. Ulus sinemaları Ekim Devrimi’nin hemen 

ardından hızla gelişim göstermeye başlasa da, Ukrayna, Gürcistan, 

Azerbaycan, Ermenistan, Litvanya, Letonya ve Estonya gibi birçok 

bölgede devrim öncesi dönemde de film üretimleri 

gerçekleştirilmiştir. Rusya’da ilk belgesel film 1896 yılında 

Vladimir Saşin yönetmenliğinde çekilmiş, ilk kurmaca film olan 

Polizovaya Volnitsa, 1908 yılında Aleksandr Drankov tarafından 

yönetilmiştir. Ukrayna’da ise ilk belgesel film 1896 yılında A. 

Fedentskiy tarafından çekilmiş, sanatsal film üretimi 1907 yılında 

başlamış, 1911 yılında D. Sahnenko’nun yönettiği Naymychka ve 

Natalka-Poltavka, erken dönem Ukrayna sinemasının öne çıkan 

kurmaca filmleri arasında yer almıştır (Маматова, 1982:5). Bu 

kurumsal yapılanma, sinemanın yalnızca sanatsal bir üretim alanı 

olarak değil, aynı zamanda ideolojik ve eğitsel bir araç olarak da 

sistemli biçimde kullanılmasını mümkün kılmıştır. Okuma yazma 

oranının düşük olduğu geniş coğrafyalarda sinema, cazip ve etkili bir 

eğitim aracı olarak değerlendirilmiştir. Sosyalist gerçekçilik 

çerçevesinde üretilen filmler aracılığıyla kitleler bilgilendirilmiş ve 

yönlendirilmiştir. Bu nedenle Sovyet sineması yalnızca bir eğlence 

alanı değil aynı zamanda kültürel ve toplumsal amaçları olan bir araç 

--157--



olarak konumlandırılmıştır. Ajitasyon trenleriyle ülkenin en ücra 

köşelerine kadar ulaştırılan filmler, çoğunlukla görüntülü haber 

formatında hazırlanırken, Kızıl Ordu’nun kahramanlıkları, 

askerlerin yaşantıları, halkın başarıları ve parti kongreleri gibi 

temalar ön plana çıkarılmıştır (Кулиджанов, 1970:44).  

1920’li yıllar, Sovyet sineması açısından deneysel ve avangart bir 

dönem olmuştur. Ayzenştayn’ın Potemkin Zırhlısı (1925) ve 

Pudovkin’in Ana gibi filmleri hem Sovyetler Birliği’nde hem de 

uluslararası alanda büyük yankı uyandırmış Potemkin Zırhlısı, 1927 

Paris Uluslararası Fuarı’nda büyük ödüle layık görülmüştür 

(Голиков, 1975:313). Bu filmler, sosyalist gerçekçilik bağlamında 

kahramanlık, devrim ve maneviyat temalarını güçlü bir sinema 

diliyle aktarmıştır. Stalin döneminde savaşın ve sıkı sansürün 

etkisiyle yaşanan Malokartine (Малокартинье) dönemine kadar 

film sayıları ve kaliteleri giderek artmış, dünya sinemasında ses 

getiren filmler birbiri ardına çekilmiştir. Sovyet sineması başarılı 

filmlerin yanı sıra Lev Kuleşov, Dziga Vertov, Vsevolod Pudovkin, 

Sergey Ayzenştayn gibi efsanevi yönetmenlerin sinema literatürüne 

kattıkları kuramlar aracılığıyla da dünyada ses getirmeyi başarmıştır. 

Özellikle Ayzenştayn ve Pudovkin’in çalışmalarıyla montaj sanatı 

gelişerek “Rus montajı” adıyla dünya sinema literatürüne girmiştir 

(Александров, 1970:53). Ayzenştayn’ın montaj anlayışı, yalnızca 

teknik bir yöntem değil, yaratıcı ve düşünsel bir ifade biçimi olarak 

değerlendirilmiştir. 

--158--



1930’lu yıllarla birlikte Sovyet sineması yeni bir evreye 

girmiştir. Sesli sinemanın ortaya çıkışı sinema dilinde köklü 

dönüşümler yaratmıştır. Artık sessiz sinemanın lirik montaj anlayışı 

sona ermiştir. Bu dönüşüm, yalnızca teknik bir yenilik olarak değil, 

sinemanın anlatı ve anlam üretme biçimini kökten değiştiren bir 

kırılma noktası olarak değerlendirilmiştir. Sessiz sinema döneminde 

grafik anlatım dili aracılığıyla ortak bir dünya algısı oluşturulmuş; 

farklı ülkelerde yaşayan insanların gündelik yaşamları, ilişkileri ve 

davranışları evrensel bir görsel dil üzerinden izleyiciye aktarılmıştır 

(Шкловский, 1985:155-156). Sesli sinemaya geçişle birlikte bu 

evrensel görsel dil yerini, ses ve görüntünün birlikte anlam ürettiği 

daha yönlendirici bir anlatı yapısına bırakmıştır. Bu bağlamda ses ile 

görüntü arasındaki ilişki, yalnızca teknik bir mesele olmaktan 

çıkarak, yönetmenin ideolojik ve estetik tutumunu yansıtan temel bir 

unsur hâline gelmiştir. 1930’lu yıllarda sanatın en önemli 

görevlerinden biri, Sovyet insanının politik bilincini geliştirmek 

olarak görülmüş ve sinema da bu hedef doğrultusunda işlevsel bir 

araç olarak konumlandırılmıştır (Маматова, 1982:32). Söz konusu 

dönüşüm, yönetmenin sinemasal konumunu da yeniden 

tanımlamıştır. Yönetmen artık yalnızca görüntü kaydeden bir 

teknisyen değil, temsil edilmeyen olayları ideolojik bir bakış açısıyla 

yorumlayan ve yeniden inşa eden bir özne hâline gelmiştir. Bu 

yaklaşımın en belirgin örneklerinden biri, Ayzenştayn’ın filmlerinde 

kullandığı iç ses ve ekran içi ses uygulamalarıdır. Ayzenştayn’ın ses 

kullanımı, yönetmenin ekranda olup bitenlere yönelik tavrını ve 

--159--



olaylara bakış açısını doğrudan yansıtan bir anlatım biçimi olarak 

değerlendirilmiştir. Bu yöntem sosyalist gerçekçilik anlayışıyla 

ilişkilendirilmiştir. Bu bağlamda ses ve görüntü ilişkisi, teknik bir 

sorun olmaktan ziyade, yönetmenin temsil edilmeyen olaylar 

karşısındaki ideolojik konumunu ve yorumunu ortaya koyan bir 

mesele olarak değerlendirilmiştir. Yönetmen, yalnızca görüntüyü 

kaydeden bir aracı değil; aynı zamanda bu görüntüyü kendi bakış 

açısıyla eleştirel biçimde yeniden inşa eden bir özne hâline gelmiştir. 

Ayzenştayn’ın iç ses ve ekran içi ses kullanımı, yönetmenin eserine 

ve ekranda olup bitenlere yönelik tutumunu açık biçimde yansıtmış; 

bu anlatım tarzı, sosyalist gerçekçilik estetiğinin sinemasal ifadesi 

olarak tanımlanmıştır (Шкловский, 1985:160-161). Bu estetik ve 

anlatısal dönüşüm, sinemanın ideolojik yönlendirme gücünü daha da 

görünür kılmış ve devletin sinema üzerindeki denetimini artıran bir 

süreci de beraberinde getirmiştir. Sesli sinemanın sunduğu anlatısal 

olanaklar, sinemanın kitleler üzerindeki etkisini güçlendirirken, bu 

durum sinemanın siyasal iktidar tarafından daha sıkı kontrol 

edilmesine zemin hazırlamıştır. Böylece 1930’lu yılların 

ortalarından itibaren Sovyet sineması, yalnızca estetik tercihlerle 

değil, doğrudan politik müdahalelerle de biçimlendirilen bir alana 

dönüşmüştür. 

Stalin döneminde Sovyet sineması, giderek artan ideolojik 

denetim ve sansür altında şekillenmiştir. 1930–1940’lı yıllar, 

Stalinist mitin sinema aracılığıyla inşa edildiği bir propaganda 

--160--



dönemi olarak öne çıkmıştır. Bu süreçte kahramanlık, vatanseverlik 

ve lider kültü temaları yoğun biçimde işlenirken Podvig 

razvedchika, Molodaya gvardiya ve Zvezda gibi filmlerle savaş miti 

sinemasal anlatıya dönüştürülmüştür (Русина, 2019:36-44). 

Bununla birlikte “malokartine” dönemi olarak adlandırılan süreçte 

film üretimi ciddi biçimde azalmış, pek çok film sansürlenmiş ya da 

yasaklanmıştır (Prokhorov, 2001:7). 

II. Dünya Savaşı Sovyet sineması için yeni bir kırılma 

noktası oluşturmuştur. Savaş yıllarında sinema, halkı motive eden, 

cesaretlendiren ve düşmana karşı ortak bir bilinç oluşturan güçlü bir 

araç hâline gelmiştir. Milyonlarca izleyici cephede yaşananları 

sinema aracılığıyla takip etmiş, savaş filmleri kolektif hafızada derin 

izler bırakmıştır (Министерства культуры СССР, 1975:9-10). 

Savaş sonrasında ise ideolojik mücadelenin yeni bir evresi başlamış 

ve Soğuk Savaş bağlamında sinema yeniden politik bir silah olarak 

konumlandırılmıştır. 

Malokartine döneminin sona ermesinin ardından Sovyet 

sinemasında ilkler yaşanmıştır. Sinema da tıpkı çok uluslu Sovyet 

toplumu gibi bünyesinde yer alan ulusların birliğini temsil etmeye 

başlamıştır. Sovyet cumhuriyetlerinde yetenekli yönetmenler 

tarafından çekilen filmler bu durumun göstergesi olmuştur. Sovyet 

sinemasının Çözülme döneminde bu gelişimi yaşaması ulusal 

sorunlara karşı duyarlı Lenin programının bir sonucudur 

(Тенейшвили & Дробашенко, 1980:69). Çözülme dönemi Sovyet 

--161--



sinemasında yaşanan ulusal kimliklerin görünürlüğü Kruşçev’in 

iktidardan alınmasından kısa bir süre sonra son bulmuş, birçok 

yaratıcı fikir yok edilmiş, pek çok başarılı film sansür yiyerek raflara 

kaldırılmıştır. Bu durum 1985 yılına kadar devam etmiştir (Fedorov, 

2018:85). Durgunluk döneminde film endüstrisi yeni kültürel 

politikalar kapsamında daha fazla kontrol altına alınmıştır. Özellikle 

1966-1968 yılları arasında ideolojik açıdan tartışmalı filmler ya 

sansürlenmiş ya da yasaklanmıştır (Prokhorov, 2001:26). Her ne 

kadar Çözülme dönemi kadar görece özgür bir ortam olmasa da bu 

yılların dışında Durgunluk dönemi de Sovyet ulusları için verimli ve 

önemli olmuştur (Зоркая, 2014:824). Yine bu dönem Andrey 

Tarkovski, Aleksandr Sokurov gibi efsane yönetmenler Sovyet 

sinemasını dünya sinemasında başarıyla temsil etmiştir.  

Uzun yıllar boyunca ayakta kalan ve pek çok türe ev sahipliği 

yapan Sovyet sineması, Perestroyka dönemiyle birlikte köklü bir 

yeniden yapılanma sürecine girmiştir. Bu dönemde sinema 

alanındaki merkeziyetçi yapı çözülmüş, Goskino tekeli tasfiye 

edilerek üretim ve dağıtım süreçlerinde radikal değişikliklere 

gidilmiştir. Demokratikleşme hareketlerinin belirgin biçimde 

hissedildiği Perestroyka sürecinde, sinema yalnızca ideolojik 

içeriklerle sınırlı kalmamış modern, deneysel ve çeşitlenen film 

üretimleri de devlet desteğiyle teşvik edilmiştir. Sansür 

mekanizmalarının zayıflaması, daha önce yasaklanan ve “raf 

filmleri” olarak adlandırılan yapımların yeniden izleyiciyle 

--162--



buluşmasını mümkün kılmıştır. Stalin döneminde yasaklanan 

filmlerin Çözülme döneminde gösterime girmesine benzer biçimde, 

Perestroyka sürecinde de Durgunluk döneminde yasaklanan 

yapımlar ekrana taşınmıştır. Bu bağlamda, Aleksey German’ın 

Proverka na Dorogah (1971) adlı filmi, uzun süre yasaklı kaldıktan 

sonra Perestroyka döneminde gösterime giren raf filmlerinin en 

çarpıcı örneklerinden biri olarak öne çıkmaktadır (Марков, 

2009:394-403). 

Genel olarak bakıldığında Sovyet sineması, avangart ve 

deneysel bir başlangıçtan, ideolojik propaganda dönemlerine, 

oradan da modern ve endüstriyel bir yapıya doğru çok katmanlı bir 

dönüşüm yaşamıştır. Bu tarihsel seyir içinde Sovyet sineması, her 

dönemde değişen siyasal koşulların, ideolojik önceliklerin ve kültür 

politikalarının doğrudan bir yansıması olarak biçimlenmiştir. Bu 

bağlamda Sovyet sinemasının tarihsel gelişimi, doğrusal bir 

ilerlemeden ziyade, ideolojik baskı ile sanatsal arayış, merkezî 

kontrol ile kültürel çoğulluk arasında gidip gelen dinamik ve çelişkili 

bir süreç olarak değerlendirilmelidir. Sinema, bu süreç boyunca 

yalnızca iktidarın söylemini yansıtan bir araç değil, aynı zamanda 

dönemin gerilimlerini, çatlaklarını ve dönüşüm potansiyellerini 

görünür kılan bir kültürel alan olmuştur. 

 

 

 

--163--



 

SONUÇ 

Bu çalışma, Sovyetler Birliği’nde sosyalist kültür projesi ile 

sinema arasındaki ilişkiyi, doğrusal ve tek yönlü bir ideoloji–sanat 

etkileşimi olarak değil tarihsel koşullar, siyasal kırılmalar ve kültürel 

gerilimler içerisinde şekillenen çok katmanlı bir süreç olarak ele 

almıştır. Birinci ve ikinci bölümlerde ortaya konulan bulgular, 

Sovyet sinemasının yalnızca merkezi iktidarın söylemini yeniden 

üreten bir propaganda aracı olarak değerlendirilemeyeceğini aksine, 

ideolojik yönlendirme ile sanatsal arayışın, denetim ile yaratıcılığın 

sürekli çatışma ve müzakere hâlinde olduğu bir alan olduğunu 

göstermektedir. 

Sovyet sinemasının tarihsel gelişimi, ideolojik baskının 

arttığı dönemlerde bile sinemasal yeniliklerin ve estetik arayışların 

tamamen ortadan kalkmadığını ortaya koymaktadır. Özellikle 

1920’lerdeki avangart denemeler, Savaş yıllarındaki kolektif 

anlatılar, farklı ideolojik bağlamlarda sinemanın değişen işlevlerini 

görünür kılmaktadır. Bu durum, Sovyet sinemasının yalnızca “baskı 

dönemleri” ve “özgürlük dönemleri” şeklinde keskin ayrımlarla ele 

alınmasının yetersiz olduğunu, aksine her dönemin kendi iç 

--164--



çelişkileri ve üretim olanaklarıyla birlikte değerlendirilmesi 

gerektiğini düşündürmektedir. 

Bu çalışmanın bulguları, Sovyet sineması üzerine yapılacak 

gelecek araştırmalar için de bazı kavramsal öneriler sunmaktadır. 

Öncelikle, Sovyet sinemasının yalnızca merkezî Rus sineması 

üzerinden değil, cumhuriyetler bağlamında karşılaştırmalı olarak 

incelenmesi, çok uluslu yapının kültürel dinamiklerini daha görünür 

kılacaktır. İkinci olarak, dönemsel analizlerin yalnızca siyasi iktidar 

değişimleriyle sınırlı kalmayıp, üretim koşulları, sansür 

mekanizmaları ve estetik tercihlerle birlikte ele alınması, sinemanın 

ideolojiyle kurduğu ilişkinin daha derinlikli biçimde anlaşılmasına 

katkı sağlayacaktır. Son olarak, Sovyet sinemasının bugünkü ulusal 

sinema pratikleri ve kolektif hafıza üzerindeki etkilerinin 

incelenmesi, bu mirasın güncel kültürel üretimle olan süreklilik ve 

kopuş noktalarını tartışmaya açacaktır. 

Sonuç olarak, Sovyet sineması, sosyalist kültür inşasının 

pasif bir yansıtıcısı değil ideolojik sınırlar içinde anlam üreten, 

dönemsel gerilimleri görünür kılan ve çok uluslu bir toplumsal 

yapının kültürel izlerini taşıyan dinamik bir sanat alanı olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Bu perspektif, Sovyet sinemasını yalnızca 

geçmişe ait bir ideolojik araç olarak değil kültür, iktidar ve sanat 

ilişkilerini anlamak için hâlen verimli bir inceleme alanı olarak 

değerlendirmeyi mümkün kılmaktadır. 

 

--165--



KAYNAKÇA 

Anweiler, O. (1990). The Soviet culture: From Lenin to Gorbachev. 

London: Routledge. 

Bekcan, U. (2013). Devrimden Sonra: Bolşeviklerin Zorunlu Dış 

Politikası 1917-1925. Ankara Üniversitesi SBF Dergisi, Cilt 

68, No. 4, 2013:73-102. 

Biga, N. T. (2015). SSCB İdeolojisinin Pudovkin Filmlerindeki 

Temsili. Yüksek Lisans Tezi, İstanbul Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Radyo Televizyon Sinema Anabilim Dalı. 

Fedorov, A. (2018). The cinema of the Khrushchev Thaw: Ideology, 

aesthetics and film criticism (1953–1968). Moscow: 

Information for All. 

Özsoy, İ. (2006). Sovyet Sisteminin Çöküşünden Tarihî ve Evrensel 

Dersler. Bilig, Güz/2006 Sayı 39:163-194. 

Prokhorov, A. (2001). Springtime for Soviet Cinema (Translation by 

Dawn A. Seckler) Russian Film Symposium, Pittsburg. 

Верт, Н. (1992). История Советского государства 1900-1991. 

Прогресс-Академия, Москва. 

Всесоюзный Научно-Исследовательский Институт 

Искусствознания Министерства Культуры СССР. (1975). 

История Советского кино 1917-1967. В четырех томак 3, 

Искусство, Москва. 

Голиков, В. (1975). Советский Союз политико-экономический 

справочник. Москва: Полигиздат. 

--166--



Зоркая, Н. (2014). История Отечественного Кино XX. Век. 

Белый Город, Москва. 

Кулиджанов, Л. (1970). К новым свершениям. Навроцкая, В., 

Кушнирский, Я. (1970). 50 годы и филмы (1919-1969). 

Москва: Красный Пролетарий. 

Ленин, В. И. (1981). Полное собрание сочинений. Т. 41, 

Политической литературы, Москва. 

Маматова, Л. К. (1982). Многонациональное Советское 

киноискусство. Москва: Знание. 

Марков, А. В. (2009). Советское кино: идеология, мифология, 

повседневность. Москва: Новое литературное 

обозрение. 

Романов, А. (1970). Пятьдесят лет Советской кинематографии. 

Навроцкая, В., Кушнирский, Я. (1970). 50 годы и филмы 

(1919-1969). Москва: Красный Пролетарий. 

Ростислав, Юренев. (1986). Новаторство Советского кино-

искусства. Москва: Просвещение. 

Русина, Ю. (2019) История советского кино : Учебное пособие 

/; М-во науки и высш. образования Рос. Федерации, 

Уральский Федеральный Университет –Изд-во Урал. ун-

та, Екатеринбург. 

Соболев, Р. (Редактр). (1966). Первый учредительный съезд 

союза кинематографистов СССР стенографический 

отчет. 2. Типография, Наука, Москва. 

--167--



Тенейшвили, О., Дробашенко, С. (1980). Выставка «60 лет 

Советское кино». Министерства Культуры СССР, 

Москва. 

Фомин, В. (2018). От Ханжонкова до Голутвы. История 

Национальных Кинематографий В СССР и Перспективы 

Развития Кино Государств-Участников СНГ, Стран 

Балтии и Грузии, Н. А. Кочеляева, А. П. Николаева-

Чинарова, Е. В. Пархоменко (редактор), Академический 

Проект, Москва:76-200. 

Шкловский, В. (1985). За 60 лет работы о кино. Искусство, 

Москва. 

 

 

--168--



SES TİYATROSU 

1. NEDİM SABAN1 

 

Giriş 

Türkiye’nin en eski tiyatro binası olan Ses 1885, 2025 yılında 

140 yaşına girmiştir. İstanbul’da yıllardır kapalı duran Yıldız Sarayı 

Tiyatrosu kullanıma açık olmadığı için, kullanılmadığı için, Ses 

Tiyatrosu, Türkiye’nin halen kullanılan en eski tiyatro binasıdır. Ses 

1885, aynı zamanda yapılış amacını halen koruyan tek 

tiyatromuzdur. Ferhan Şensoy’un, Cengiz Tünay belgeselinde de 

söylediği gibi Türk Tiyatrosu tarihi adeta bu salondan geçmiştir 

(Tünay, 2010). Tarihteki adı sırasıyla Varyete, Eldorado, Verdi 

Tiyatrosu ve Odeon olarak değişmiş olan Ses Tiyatrosu, 1989 

tarihinde Ferhan Şensoy tarafından onarılarak, Ses 1885 adıyla 

açılmıştır. Görkemli mimarisiyle büyüleyici olan Ses Tiyatrosu, 

halen Ortaoyuncular’ın evidir ve yaşayan bir müze özelliğini taşır. 

Bu yazının amacı, Ses 1885’in tarihçesini inceleyerek bu tiyatroda 

perde açmış olan tiyatroların tarihçesini, oynanan önemli oyunların 

isimlerini, sanatçı künyelerini belirlemek ve yaşayan bir tiyatro 

müzesi özelliğine sahip olan bu tiyatronun tarihteki önemine ışık 

 
1 Orcid: 0000-0001-6678-0175  

BÖLÜM 5

--169--



tutarak, tiyatromuz ve kent hafızasındaki önemini belgelemektir. Bu 

araştırma, Nedim Saban’ın, Prof. Dr. Erol İpekli danışmanlığında 

hazırladığı ve 2022 yılında kabul edilmiş olan, “1951-2020 yılları 

arasında Türkiye Tiyatrosundaki kimlik arayışının tiyatro mekânları 

üzerinden incelenmesi” konulu sanatta yeterlilik tezinden 

üretilmiştir. Ancak Ses Tiyatrosu’nun tarihçesinin, tez kapsamı 

dışında kalan ve Osmanlı Dönemi, erken Cumhuriyet yılları da yazı 

çerçevesine dahil edilerek, araştırma genişletilmiştir. Araştırmanın 

hedefinin Ses Tiyatrosu’nun tarihçesini belgelemek olması 

nedeniyle, 1885-1951 arasındaki tarihçesi de incelenerek yazıya 

dahil edilmiştir. Araştırmanın ana kaynağı, yukarıda sözkonusu 

edilen tez çalışması ve bu çalışmada genişçe yararlanılmış olan 

Haldun Dormen, Muhsin Ertuğrul, Vasfi Rıza Zobu’nun 

otobiyografileri, Ferhan Şensoy’un anı kitapları, Muhsin Ertuğrul 

hakkında biyografi kitapları ve Kerem Karaboğa, Yavuz Pekman, 

Fakiye Özsoysal tarafından hazırlanan Geçmişten Günümüze 

İstanbul Tiyatroları kitabıdır. Ayrıca konu 2019 ile 2022 yılları 

arasında Haldun Dormen, Ferhan Şensoy, Genco Erkal, Duygu 

Sağıroğlu, Kerem Karaboğa, İzzet Günay, Göksel Kortay, Ali 

Poyrazoğlu, Sermet Erkin, Nevra Serezli, Güner Özkul, Füsun 

Erbulak ile konu kapsamında kişisel görüşmeler yapılmış ve sözlü 

tarih çalışmaları kayıt altına alınmıştır. Cengiz Tüney tarafından 

hazırlanan Ses Tiyatrosu belgeseli de araştırma için önemli bir 

kaynak sağlamıştır. Yazının genişletilmesi için Selçuk Metin’in  

Haldun Dormen, Ferhan Şensoy, Genco Erkal hakkında yaptığı ve 

tez kabulünden sonra yayına giren yeni belgeseller incelenmiş, Refik 

Ahmet Sevengil, Reşat Ekrem Koçu, Cevdet Kudret, Metin And, 

Burhan Arpad, Murat Belge, Gökhan Akçura gibi araştırmacıların 

eğlence kültürü, kent tarihi, tiyatro tarihi gibi konulardaki 

araştırmalarına yoğunlaşılmış ,   Özlem Kumrular ve Levent Kaya 

Ocakaçan tarafından hazırlanan İstanbul’un Eğlence Atlası, 

Bünyamin Aydemir tarafından hazırlanan İstanbul Tiyatroları  

kitapları ana kaynakça olarak kullanılmıştır. Ses 1885’in 140. yılında 
--170--



tiyatromuzdaki yeri ve önemine, Nedim Saban’ın sanatta yeterlilik 

tezinin yeni kaynak taraması, sözlü tarih çalışması, gazete, 

televizyon, belgesel arşivlerinden yararlanılması yöntemleriyle 

ulaşılması hedeflenilmiştir. 

 

İstanbul Tiyatroları Tarihçesi 

 

Ses Tiyatrosu, İstanbul’da kalan en eski tiyatro olmakla 

birlikte, tiyatro binalarının tarihçesi incelendiğinde, Ses Tiyatrosu 

öncesinde de pekçok tiyatro yapıldığı görülür. İstanbul’da ilk tiyatro 

binası, 1830’lu yıllarda yapılmıştır.  Bu tarih, ülkenin Batılılaşmayla 

birlikte yeni bir yörüngeye girdiği, bu anlayışın da 1839 Tanzimat 

Fermanıyla bir devlet politikasına dönüştüğü bir döneme denk gelir 

(Pekman, 2011: 25). İstanbul’un ilk tiyatro binası, Palais de Crystal 

adıyla bilinen eski Fransız Tiyatrosudur. Metin And, bir Cenevizli 

tarafından inşa edilen ilk tiyatronun Abdülmecit döneminde 

açıldığını, ancak bu tiyatronun   Fransız Tiyatrosu olup olmadığı 

konusunda kesin bir bilgi bulunmadığını belirtmektedir (And, 1977: 

77). Ancak, yine Metin And’a göre, Fransız Tiyatrosunun 1831 

İstanbul yangınından önce Galatasaray Cadde-İ-Kebir’de açıldığı ve 

yangından sonra yenilendiği kesin olarak bilinmektedir. Fransız 

Tiyatrosunun ardından ,1840 yılında Naum Tiyatrosu açılır. 

İstanbul’a bir saray gösterisi için gelen bir İtalyan gözbağcı 

tarafından açılmış olan Naum Tiyatrosu, İstanbulluların pandomim 

gösterileri ile tanıştığı ilk yerdir (Pekman, 2011: 37). Dönemin 

padişahı Abdülmecit’in sık sık ziyaret ettiği Naum Tiyatrosu’nda 

yaşanan bir cinayet vakası sonrasında, bu tiyatroya gitmekten 

sakınan sultan, 27 Nisan 1857 tarihinde Dolmabahçe Saray 

Tiyatrosunun inşaatını başlatır (Emre Aracı, Aktaran: Kerem 

Karaboğa, 2011: 46). Batılılaşma etkisinde, bir mimari tasarıma 

sahip olan Dolmabahçe Saray Tiyatrosu, 1858’de açılır. 

--171--



İstanbul’daki bütün diplomatların katıldığı açılış gecesinde, Naum 

Tiyatrosu sanatçıları özel bir gösteri yapar. İstanbul’un dördüncü, 

Beyoğlu’nun üçüncü tiyatrosu olan Şark Tiyatrosu ise 1861 yılında 

Naum Tiyatrosunun karşı çaprazında açılır. “O devirde İstanbul’un 

tiyatro yaşamına bakıldığında, profesyonel gösterilerin tamamen 

yabancı sanatkarlarla gerçekleştiği görülür. “(Pekman,2011:53). 

Ancak Şark Tiyatrosu, dönemin Türkiyeli Ermeni sanatçılarına 

kapısını açarak, ilk tiyatro kumpanyalarından birinin ev sahipliği 

olma niteliğiyle öne çıkar. Şark Tiyatrosunu Concordia, Opera ve 

Odeon Tiyatrosunun açılışı izler. Opera Tiyatrosu, Dikran 

Çuhacıyan tarafından sadece opera ve operet sahnelemek için 

kurulur. Böylelikle, o dönem Türkçe oyun oynama tekelini elinde 

bulunduran Güllü Agop’a da bir seçenek oluşturur ve böylece yeni 

bir türün öncülüğünü yapar. 1875’te açılan Odeon Tiyatrosu ise, 

temsillerine bir süre ara verdikten ve Tepebaşı’ndaki binasından kısa 

bir süreliğine ayrıldıktan sonra, 1926’da Şehir Tiyatroları adıyla 

açılan Darülbedayi’nin ilk temsilini verdiği yer olma özelliğini taşır. 

Beyoğlunda yoğunlaşan tiyatroların yanısıra, 1867 yılında 

Ortaköy’de açılan Paresiraç ve 1868 yılında açılan Gedikpaşa 

Tiyatroları vardır. Gedikpaşa Tiyatrosu, suriçinde açılan ilk tiyatro 

özelliğini taşımakta olup, 1868-1880 arasında Güllü Agop 

yönetimindeki Osmanlı Tiyatrosu’nun kentteki tek Türkçe tiyatro 

temsillerini sergilediği yerdir. 1880 yılında Mardiros Mınakyan’ın 

devraldığı tiyatro, 1884’te Çerkes Özdenleri ve Çengi oyunlarının 

ahlakdışı olarak değerlendirilmesi, hürriyet kavramını ileri 

götürerek, halkı Çerkes bağımsızlığı yönünde isyana teşvik etmesi 

gerekçesiyle Sarayın emriyle yıktırılır (Karaboğa, 2011: 33).  Ahmet 

Fehim, tiyatronun yıkılışını, anılarına, “Ah orasını yıkan o hain eller. 

Bilmiyorlar ki, yıktıkları yer Türk Tiyatrosunun ilk mabedidir” 

dizeleriyle yansıtır. (Ahmet Fehim, 21) “Gedikpaşa Tiyatrosu siyasi 

nedenlerle yok edilen ilk (ama maalesef tek sayılmayacak) tiyatro 

binasıdır “(Karaboğa, 2011: 33). 

--172--



Ses Tiyatrosu Tarihçesi 

Cumhuriyet Öncesi 

 

Ses Tiyatrosu, 1885’te o dönem Cadde-i Kebir (Grande Rue 

de Pera) olarak anılan İstiklal Caddesi’ndeki Halep Pasajının (Cite 

d’Alep) içinde açılmıştır. Bir at cambazhanesi olarak açılan bu 

eğlence mekânı, başlarda At Cambazhanesi adını taşır. Gökhan 

Akçura, Gramofon Çağı kitabında Abdülhak Şinasi Hisar’ın 

eserlerinde anlattığı ve Said Duhani’nin Eski İnsanlar Eski Evler 

kitabında söz ettiği dizginsiz at ve diğer zor binicilik gösterilerinin 

gerçekleştiği yerin şimdiki Ses Tiyatrosu olduğuna değinir. 

Tourniere Ailesinin sirk gösterilerini gerçekleştirdiği salon, 1899 

yılında, tiyatro ve opera gösterilerinin de yapılabilmesi için, 

yenilenmiştir. Tavan yükseltilmiş, pencereler eklenmiş ve Cirque de 

Pera adıyla hayata geçmiştir. Ancak aynı zamanda sirk gösterilerinin 

yapılmasından kaynaklanan ağır koku nedeniyle, buradaki tiyatro 

gösterileri devamlılık gösterememiştir. 1904 yılında çıkan bir yangın 

sonrasında Mimar Campani tarafından 500 kişilik, 17 localı bir 

tiyatro halini almıştır. Ancak, bu restorasyonda her ne kadar 

tiyatroya çevrilme amacı güdülmüşse de o dönemde de ayağı varyete 

gösterilerine alışmış olan seyircinin eğlence mekânı olarak devam 

etmiş ve adı Varyete Tiyatrosu olarak değiştirilmiştir. Varyete 

Tiyatrosu, 4 Ekim 1906’da Folies Bergere dansçıları, ünlü güreş 

şampiyonu Paul Pons, komik akrobatlar ve Japon cambaz 

topluluğundan oluşan bir varyete gösterisiyle açılmıştır (Akçura, 

2011: 46). Gökhan Akçura, Sermet Muhtar’ın bir yazısını aktararak, 

dönemin eğlence anlayışını: “Burada Avrupa döküntüsü şantözler, 

dansözler, cambazlar, perendebazlar sahneye çıkar, ardından 

Japonyalı bir silahşör tüfekle küçücük hedefleri vurur, Çinli bir 

hokkabaz türlü marifetlere girişir, duba gibi iki kadın güç kuvvet 

pehlivanlığına kalkışır, nihayet yine kadın tayfasından iki güreşçi 

--173--



kapışır, bütün localar, sandalyeler tıklım tıklım dolardı. “ diye anlatır 

(Akçura, 2002: 47).  

İstanbul’da dönemin pekçok tiyatrosunda olduğu gibi 

Varyete Tiyatrosu da yurtdışından konuk ekipler ağırlayarak tiyatro 

kültürünün gelişimine katkı sunar. Örneklemek gerekirse, 1906’da 

Fransa’dan Gardet Santin topluluğu da Türkiye turnesini bu salona 

gerçekleştirmiş olup, Monte Cristo, Kamelyalı Kadın gibi klasikleri 

oynamıştır. “1839’dan beri Batı tiyatrosunu benimseyen Türklerin 

bu yolda gelişmesini, görgüsünü arttırmada en büyük katkı İzmir ve 

İstanbul’daki yabancı tiyatro, opera, bale topluluklarından gelmiştir. 

Bunların içinde de İtalyanlar ve Fransızlar başta gelmektedir. 

Yabancılar Türkiye’de ilk tiyatro binalarını kurmuşlar, yabancı 

topluluklar gelip burada temsil vermişler, yabancı Türk toplulukları 

ve Türk yazarları Türkiye’de verilen bu temsiller yoluyla Batının 

dramatik edebiyatını tanımışlar, yerli oyuncular Batı sanatçılarını 

seyrederek, oyunculuk sanatını öğrenmişlerdir “(And, 1971: 77). 

Tanzimat Dönemi ile başlayan Batılışma etkisi, aynı zamanda bir 

kültür ithalatı olarak değerlendirilebilir. Bir yandan metinli tiyatroya 

geçiş, bir yandan Türkiyeli sanatçılara Batılı tiyatronun oyunculuk 

ve sahne kurallarını öğretmek amacı güder. Bu çaba, Cumhuriyet 

Döneminin ilk günlerinde de sürmüştür. Antoine, Ebert gibi tiyatro 

adamları Türkiye’ye gelerek Türklere Batılı tiyatroyu öğretmeyi 

amaçlamışlardır. Türk dramının beşiği Gedikpaşa Tiyatrosunun 

yaptırılması bile saraya gelen Souillier Cambazhanesi eliyle 

olmuştur (And,1971: 78). İlk gelen Fransızlar daha çok gözbağacı 

akrobat, cambaz ve hafif komedya sanatçılarıydı (And, 191: 78). Bu 

temaşa geleneği nedeniyle hem Gedikpaşa Tiyatrosu, Halep 

Pasajının içinde, hem de Atlas Pasajında cambazhaneler yapılmıştır. 

And’ın belirlemesine göre, 1850 Yılında bir Fransız Topluluğunun 

turnesi, 1855’te Naum Tiyatrosuna Danterny yönetiminde bir vodvil 

tiyatrosu turnesi, İtalyanların opera ve tiyatro temsillerinin ardından 

1864’te S. Manasse’nin getirdiği Fransız topluluğu ve Manasse’nin 

--174--



İstanbul’da yazdığı Les Cyclopes Amoreux adlı operetin 

oynanmasının ardından, İstanbul seyircisi üzerinde bir Fransız 

Tiyatrosu izleme alışkanlığı yaratılmıştır (And, 191: 80). Öte 

yandan, oynanan oyunların bazıları, örneğin ancak İra Alridge adlı 

ünlü bir Shakespeare oyuncusunun başrolde olduğu Othello, sahnede 

iki dil kullanımıyla öne çıkar ve çok kültürlülülüğe katkı sağlar. 

Tiyatro bilgisi ve görgüsünü arttırmak için yurtdışı yolculukları 

düzenlemiş olan Muhsin Ertuğrul, anılarında İstanbul’da izlediği 

toplulukların etkisini vurgular (Ertuğrul, 1993: 1380).  Örneğin, 

Fransız Topluluğu’nu “1910 yılında İstanbul’a geldikleri zaman 

toplulukta Paul Viardot ve Armand Tailler gibi gerçekten büyük 

sanatçılar vardı. Oynadıkları yapıtlar da o gün için kalbur üstü 

sayılacak değerdeydi. Bunların tümünü izleyemedim. Param yoktu o 

kadar” (Ertuğrul, 1993: 138)   diye anlatır. Daha sonraki yıllarda 

genel sanat yönetmeni olacağı Darülbedayi’nin tiyatro binası olan 

Tepebaşı Tiyatrosu’nun o yıllarının kışlık sezonlarını da şöyle 

değerlendirir. “Buraya çoğunlukla Viyana operetleri, İtalyan 

operaları, Fransız komedi toplulukları gelirdi. Avrupa’da ün yapmış 

hiçbir topluluk yoktu ki, o yılın kalbur üstü piyesleriyle gelip de 

orada oynamasın. Bir Viyana operet kumpanyası her akşam tıklım 

tıklım oynadığı çeşitli operetlerle çoğu kez iki ay sürekli olarak 

İstanbul’da kalırdı. “(Ertuğrul, 1993: 142). Muhsin Ertuğrul, Benden 

Sonra Tufan kitabında derlediği anılarında, profesyonel olduğu ve 

iki yıl çalıştığı Sahne-i-Milliye adlı topluluğun Dreyfus oyunundan 

söz eder. Katolik papazı olmak üzere ailesi tarafından Vatikan’a 

gönderilen ama papazlık yerine tiyatroculuğu seçerek Türkiye’ye 

dönen Vahram Papazyan’ın başrolünü oynadığı Dreyfus, Varyete 

Tiyatrosu’nda sahnelenmemiştir. Ancak dönemin çok 

kültürlülüğünü vurgulamak açısından bu makalede büyüteç altına 

alınmıştır. Türkiye ile ilgili olmayan evrensel bir olayı konu edindiği 

halde, Yahudi temalı bir oyunun Ramazan ayında oynanması ve 

başrolünü bir Ermeni oyuncunun üstlenmesi başlı başına araştırma 

konusu olmalıdır. Köprünün ötesindeki Direklerarasında süren 
--175--



geleneksel Ramazan eğlencelerine alternatif oluştururcasına, 

Ramazan aylarında Beyoğlu gecelerine Batılı bir tiyatro anlayışı 

hakimdir. “Ramazan ayı içinde, en zengin kış mevsiminde bile böyle 

30 gece arka arkaya oyun oynanmazdı. Hele Şehzadebaşı ve 

Kadıköy dışındaki semtlerde tiyatrolar kış boyunca gece oyunlarına 

elverişli değildi. Bayram gelince, Ramazan ayının tiyatro mevsimine 

kattığı canlılık birden kalkıyor, İstanbul’un gece yaşamı hemen bir 

balon gibi sönüyordu. Bayramdan sonraki gecelerde sokaklar 

tenhalaşıyor, İstanbul, suyu çekilmiş bir değirmene dönüyordu. Hele 

tiyatronun adı adeta ağza alınmaz oluyordu. “(Ertuğrul,1989: 133). 

Tekrar Varyete Tiyatrosuna dönecek olursak, 1885 yılında 

cambazhane olarak hayata geçen, ara sıra bazı yabancı tiyatro 

topluluklarının tiyatro oyunlarına ev sahipliği yapan Varyete 

Tiyatrosu   bir süre çağın sinema modasına uyarak Royal View 

adıyla sinema gösterileri yapar. Uzun süre de yaz aylarında sinema 

gösterilerinin yapıldığı bir mekân olarak varlığını sürdürür. 18 

Kasım 1907’de La Troupe Tavoularis adlı Yunan topluluğu Varyete 

Tiyatrosu’na bir turne gerçekleştirir ve Cumhuriyetin ilanına kadar 

Varyete Tiyatrosu, kimi Fransız ve Yunan Tiyatrolarının turneler 

gerçekleştirdiği bir mekân kimliği taşır. Ramazan aylarında ise Kel 

Hasan Efendi Topluluğu, Benliyan Topluluğu, 1910 yılında Yeni 

Mınakyan Tiyatrosu, 1912 Ramazan Ayında Eliza Binemeciyan 

Topluluğu, 1918 yılından itibaren de Muhsin Ertuğrul’un kurduğu 

Edebi Tiyatro Heyeti, Varyete Tiyatrosu’nda oynayan Türk 

toplulukları olarak tarihe geçer. O dönem yurduna dönerek Yeni 

Sahne (Nor Perm) topluluğunu kuran Siranuş Nigosya, 28 Ocak 

1910 Cuma akşamı Varyete Tiyatrosunda Hamlet prodüksiyonuyla, 

Türkiye Tiyatro Sahnelerinde ilk kadın Hamlet olmuştur 

(İzrail,2022: 27). Muhsin Ertuğrul, o dönem Türkler tarafından 

kurulan tiyatroların (örneğin Yeni Mınakyan tiyatrosunun) oyun 

seçimini incelediğinde, repertuarın neredeyse tamamının 19. Yüzyıl 

Fransız Tiyatrosu adı altında yayınlanan bir antolojiyle koşutluk 

taşıdığını gözlemler (Ertuğrul, 1989: 131).  
--176--



Batı Tiyatrosu, Beyoğlu’nda repertuar kopyacılığı ve taklid 

kendini var etmeye başlamıştır. Muhsin Ertuğrul o dönemde, 

Beyoğlu’nda, Varyete Tiyatrosunun komşusu olan Odeon 

Tiyatrosu’nda perde açan Sahne-i-Milliye topluluğunda oyunculuk 

yapmaktadır.  O dönemki Beyoğlu Tiyatrosu’nu şöyle değerlendirir: 

Birbirleriyle adeta yarışırcasına hemen her akşam başka bir yapıtı 

oynayan Sahne-i-Milliye Topluluğuyla Mınakyan topluluğunun 

ilginç bir oyun düzeni vardı (Ertuğrul,1989: 130). Sahne-i-Milliye 

topluluğu Pierre Berton’un Napolyon Bonapart, Lorya Bey’in 

Dreyfus, Francis de Crüsset’nin Arsen Lüpen, Shakespeare’in 

Othello, Chueca Valvarde’nin La Grande Via oyunlarının yanısıra, 

Namık Kemal’in Gülnihal, Namık Kemal’in Girit’in Sonu (?), 

Cenap Şahabeddin/Hüseyin Suat’ın Derse Devam Edelim, Hüseyin 

Rahmi Gürpınar’ın Mürebbiye, Baha Tevfik/ Ahmet Nebil’in 

Nasreddin Hoca, Abdülhak Hamid Tarhan’ın Tarık Bin Ziyat gibi 

yerli yazarların da oyunları oynanmıştır. Ayrıca Yıldız Sarayı 

Tiyatrosundaki Müzika-i Humayun topluluğunun sanatçıları ve 

pandomimci Bertrand Ailesi de gösterilerin bir parçası olarak 

topluluğa dahil olmaktadırlar. Topluluğun her gece sunduğu ciddi 

oyunların bitiminde, Ağamız Eğleniyor adlı bir perdelik pandomim 

gösterisi oynanır ve yıllarca sarayda bulunmuş olan Bertrand bu 

gösteride 2.Abdülhamit’in taklidini yapar. Reşat Rıdvan Bey, o 

günlerde müzik parçaları halkın dilinden düşmeyen La Grande Via 

adlı bir revünün hazırlıklarıyla uğraşıyordu…Böylelikle İstanbul 

seyircisine ilk kez bir revü türünü sunmak istiyordu” (Ertuğrul,1989: 

127).  “Chuecaile Valverde’nin La Grande Via revüsünü araya 

sıkıştırdık. Ciddi iki yapıttan, hele bir Shakespeare’den sonra böyle 

hafif bir müzikalin kırık dökük oynanmasını bizimle birlikte 

seyirciler de yadırgadı…. Reşat Rıdvan Bey’den soranlar şu 

karşılığı aldılar. ‘Odeon’dan üç beş adım ötedeki Varyete 

Tiyatrosu’nu her akşam tıklım tıklım hangi piyes dolduruyor, hiç 

baktınız mı?” (Ertuğrul, 1989: 129).  

--177--



Odeon Tiyatrosu’na komşu olan Varyete’de halkın beğenisini 

toplamak için daha hafif oyunlara, revülere yer verilmektedir. 

“Orada bütün bir mevsim Rosalia Nikia ile Lepintotis Topluluğu 

müzikli, danslı bir revü oynuyordu. O yılın modası olan La Chaloupe 

adlı külhanbeyi, bıçkın dansı büyük başarı kazanıyordu. “(Ertuğrul 

1989: 129). 1912 yılında Muhsin Ertuğrul’un Varyete tiyatrosu ile 

yolu kesişir.  Ertuğrul, bu salonda faaliyet gösteren Eliza 

Binemeciyan Topluluğuna katılarak, bu toplulukta bir sezon boyu 

çalışır.: “Kadro Vahram Papazyan, İzabel, Haraçya, Adriyen 

hanımlarla Ertuğrul Muhsin, Behzat Butak, merhum Muvahhit ve o 

zamanlar Fikret adıyla sahneye çıkan merhum Şadi. Dekorları 

Ertuğrul Muhsin ile Behzat yapardı… Paris’ten Komedi Fransez’in 

nizamnamesi ile dahili talimatnamesi getirtilmiş, bunlarla küçük 

çapta bir Avrupa Tiyatrosu kurulmuştu. Oyunların tarifesi o devre 

göre çok yüksekti, localar bir altın Napolyona, koltuklar bir gümüş 

mecidiyeye satılıyordu…. Madam Binemeciyan Kumpanyası, 1912 

yılı Ramazan’ında Beyoğlu’na Şehzadebaşı hareketini verdi. Her 

gece Halep çarşısı geçitine insan seli doluyor, sahur vakti caddeye 

insan seli boşalıyordu. “(Akçura, 2002: 48). Nedense, Ertuğrul’un 

anılarında bu deneyimi hiç aktarılmaz. Varyete Tiyatrosu’nun 

1912/1918 arasındaki dönemde nasıl bir düzende çalıştığı 

bilinmemektedir. Ancak İzzet Sami Sedes’in de belirttiği gibi, 

cambazhane artık son derece güzel bir tiyatroya dönüşmüştür. 

Mimari Comedie Francaise modeline göre şekillendirilmiştir.  

Tiyatronun locaları ise hedeflenen seyircinin sosyal sınıfının 

göstergesidir. 

Muhsin Ertuğrul’un Varyete Tiyatrosu Dönemi 

İstanbul sahnelerinde oyuncu olarak yer aldıktan sonra, 

bilgisini geliştirmek için yurtdışına yolculuk yapmış olan Muhsin 

Ertuğrul, Paris’te Lugne Poe ve Jacques Copeau gibi tiyatro 

insanlarıyla çalışmış, Sarah Bernhardt, Sacha Guitry gibi büyük 

oyuncuları sahnede izleme olanağı bulmuş ve çok etkilenmiştir 

--178--



(Ertuğrul 1989: 188). Paris dönüşünde Ertuğrul Muhsin ve 

Arkadaşları Topluluğunu kurmuş, bu toplulukta Behzat Butak, Galip 

Arcan, Sarra Manik ve Osmanlı Dram Kumpanyasından Cemal Bey 

ile çalışmıştır. İstanbul’un bütün semtlerini dolaşmış olan bu tiyatro, 

temsillerine başlamak için Kadıköy”ü seçmiştir. Muhsin Ertuğrul bu 

seçimin nedenini: “Mınakyan Efendi’nin Osmanlı Dram 

Tiyatrosu’nun hemen bütün üyelerinin yaşadığı Kadıköy çevresi, 

İstanbul’un en çok tiyatrosever ve tiyatro besler semti olmuştu”. 

(Ertuğrul, 1989: 192) olarak açıklar.  Ertuğrul bu dönemi: 

“Acemiliğin verdiği cesaretle birkaç arkadaş birleşip bir özel 

topluluk kurmaya kalktık” (Ertuğrul, 1989: 191) diye nitelendirir. 

1914 yılında dönemin Belediye Başkanı Dr. Cemil Topuzlu’nun 

desteğiyle Darülbedayi kurulur. Bu konuda Reşat Rıdvan Bey 

görevlendirilerek, Fransa’da önemli bir tiyatro adamı olan ve daha 

önce turnelerde birkaç kez İstanbul’u ziyaret etmiş olan Andre 

Antoine, davet edilir. Ertuğrul, çağdaş bir tiyatro repertuarı bilgisine 

sahip olduğunu vurguladığı Antoine’ın İstanbul’a gelişini, “benim 

için İstanbul’un tiyatro öyküsü 28 Haziran 1914 sabahı 

başladı”şeklinde değerlendirir. Bu arada, tiyatro bilgisini 

güçlendirmek için Berlin’e gitmeye karar veren Muhsin Ertuğrul, 

Darülbedayinin bu konuda kendisine izin vermemesi nedeniyle 

topluluktan ayrılır. Ertuğrul, Edebi Kurul üyelerinin repertuara 

aldıkları, Türkiye’ye uyarlanmış vodvil ve komediler konusunda da 

ayrılığa düşmüştür. Ertuğrul’a göre ödenekli bir tiyatroya dünya 

tiyatrosunun ağırbaşlı yapıtları yaraşır, ancak Darülbedayi edebi 

kurulu yeni kurulmuş bir tiyatronun seyirciyi tiyatroya alıştırabilmek 

için daha hafif komediler oynanması gerektiğini düşünür (Ertuğrul, 

1989: 251). 1918 yılında yurda döndüğünde, daha ciddi bir tiyatro 

düşüyle Edebi Tiyatro Heyeti’ni kurar ve Almanya’da yakından 

tanıştığı İbsen oyunlarını sahneleme düşünü Varyete Tiyatrosunda 

hayata geçirir. Topluluğunu kurduğu zaman Varyete Tiyatrosu’nun 

boş gecelerinde oynamaya talip olduğunu yazmıştır. (Ertuğrul ,1989: 

251) “Birinci Dünya Savaşı daha sürüyor, Avrupa’dan yabancı 
--179--



tiyatro toplulukları gelmediği için yalnız Viyana operetlerini sunan 

kumpanyalar izlenebiliyor, onlar da Tepebaşı Amfitiyatrosu’nu gerek 

akustik gerek kalabalık bakımından önde tutuyorlardı. Varyete 

Tiyatrosu tasarladığım oyunlar için biçilmiş kaftandı” (Ertuğrul 

1989: 251).  

Topluluğun Varyete Tiyatrosu’nda oynadığı ilk oyun 

Heinrich İbsen’in Hortlaklar’ı olmuştur. Muhsin Ertuğrul bu seçimin 

nedenini şöyle özetler. “Berlin’den döner dönmez, oradaki 

gözlemlerimden ve bilgilendirmelerimden ortaya çıkan sonuçları 

Türkiye’de de uygulamak istiyordum. Bir konu bulmam gerekiyordu 

ki onun aracılığıyla Almanlar’ın dekor, ışık ve oyun yöntemlerini 

elimden geldiği kadar burada da gösterebileyim. Ya bir Alman yapıtı 

oynayacak ya da onların hemen her gün oynadıkları Strindberg gibi, 

İbsen gibi kuzey ülkelerinin ustalarından birini seçecektim…. 

İstanbul’da o dönem taklitli ve eğlenceli piyesler sahnelenirken, 

önceleri Strindberg ve İbsen’in piyeslerini oynamayı düşünmek 

aklımdan geçmiyordu. Ancak dünyada çeşitli büyük tiyatrolarda 

rekabet edercesine oynanan ünlü bu iki yazarın bütün yapıtlarını 

kaçırmıyor……bir gün gerekir umuduyla karşılaştırıyor, 

bilgileniyordum…Tüm İbsen oyunları arasında anlaşılmaya en 

uygun olanı Hortlaklar’dı. Bu, ne seyirciyi üç saat güldüren ama 

kapıdan çıkarken üstünde hiç iz bırakmayan bir komedi, ne de 

cinayetlerle dolu, mantıksız bir trajediydi. Tersine, herkesi, Batı’dan 

Doğu’ya kadar bütün insanlığı kemiren aile hata ve hastalıklarını 

parmakla dokunurcasına gösteren töresel, toplumsal bir yapıttı”. 

(Ertuğrul ,1989: 255).  

Roza Felekyan’ın Bayan Alving rolünde oynadığı oyunda 

Muhsin Ertuğrul Osvald rolünü oynamış, Engstrand rolünü 

oynayacak oyuncu bulamadığı için ek olarak bu rolü de üstlenmiştir. 

Hortlaklar 1 Aralık 1918’de prömiyer yapar. Ancak Ertuğrul, 

yabancı dilde yayınlanan gazetelerin bu prodüksiyondan övgüyle 

bahsettiği halde, o dönem Türkçe yayınlanan gazetelerin oyunla 

--180--



yeterince ilgilenmediklerini ve kendisini ülke kültürünü yeterince 

tanımamakla suçladıklarını belirtir. Ertuğrul, eleştirilere Victor 

Hugo’nun toplumsal sorunların bir konu içinde 

sınırlandırılamayacağı konusundaki sözleriyle yanıt verir ve 

“Aristophanes, Plautus, Shakespeare, Moliere’den başka kimsenin 

yaklaşamadığı gerçek yaşamın doğal ve gülünç noktalarını gösteren 

yapıtlar dışında, komedilerle halkı güldürerek, töre düzeltilerek, 

gerçek katılarak bu yolla ülkede tiyatronun gelişeceğine 

inananlardan değildim” diyerek, çağın güncel tiyatro anlayışını 

eleştirir (Ertuğrul, 1989: 256). Hortlaklar’ın üçüncü temsilinde 

sadece sekiz kişi vardır, bu kişilerin beşi oyunu daha önce seyretmiş 

ve yeniden gelmiş olan azınlık sınıfına ait seyircidir. Muhsin 

Ertuğrul da özellikle Hortlaklar sonrasında “İbsen’i düşünür gücüyle 

Türk seyircisine tanıtmak isterken yine yapayalnız kalmıştım” der. 

(Ertuğrul, 1989: 256). Ertuğrul, kurduğu tiyatroda Hortlaklar’ın 

ardından, Förster’in Heidelberg Hatıralarını repertuara almasını ise 

şöyle açıklar: “Türk sahnesinde o döneme kadar genellikle Fransız 

yapıtları oynanagelmiş, gerek tek buyurganlık süresince Mınakyan 

Efendi’nin Osmanlı Dram Kumpanyası’nda, gerek Meşrutiyetten 

sonraki dönemde her nedense hiç Alman sahne yapıtlarına el 

atılmamıştı…. “(Ertuğrul 1989: 263). Yirmi kişilik oyun, üç ayrı 

mekânda geçmekte, ayrıca biçem olarak da alışılmadık bir yerde 

durmaktadır. Muhsin Ertuğrul, “O döneme kadar sahneye koyduğum 

piyesler genellikle karşılıklı konuşmalar, sürtüşmeler, çekişmeler, 

çatışmalarla dört beş kişi arasında geçen dramlardı” diyerek ne zor 

bir sınav verdiğinden söz eder (Ertuğrul, 1989: 262). Ertuğrul’un 25 

yaşındaki yönetmenlik denemesi, sadece büyük bir prodüksiyonu 

hayata geçirmekten değil, aynı zamanda dönemin en büyük 

oyuncularından birini yeni bir biçemle kurgulanmış bir tiyatro 

oyunculuğuyla yorum katmayı da gerektirdiği için güçtür. Dönemin 

en büyük oyuncularından biri olan Ahmet Fehim, oyunda oynamayı 

kabul etmiş, ancak yeni bir tiyatro biçemine uyum sağlamakta 

zorlanmıştır.   “Üstat Ahmet Fehim Paşa’nın karşısında siz kendinize 
--181--



yönetmen olarak bir ad yapmaya yelteniyorsunuz. Nasıl olur da 

ağzınızı açıp bu piyesin bir Fransız vodvili olmadığını, ağırbaşlı bir 

Alman sınıf ayrımı komedisi olduğunu anlatmaya çalışırsınız?” 

(Ertuğrul, 1989: 263). Genç yönetmen, dönemin virtüözüyle uyumlu 

bir çalışma gerçekleştirmek için, dönemin önemli tiyatro insanı 

Reşat Rıdvan’dan yardım istemiştir.  Provaları izleyen Reşat 

Rıdvan’ın konuyu bilinçli olarak, Muhsin Ertuğrul’un oyunun 

Almanya’da nasıl yorumlandığına getirmesi üzerine, Ahmet Fehim, 

oyun stilini bulmak için prova süresi boyunca sık sık oyunun 

Almanya’da nasıl yorumlandığını sormaya başlamıştır.  Ertuğrul’un 

anılarında yer alan bu ayrıntı, dönemin tiyatrosunda sadece 

repertuarın değil, oyun yorumlarının ve oyunculuk biçimlerinin de 

taklide dayalı olduğunun göstergesidir.  Ertuğrul, bir çağın tiyatro 

anlayışını değiştirirken, ister istemez Batı’daki örneklerle 

sağlamlaştırmayı seçmiştir. Muhsin Ertuğrul, Heidelberg 

Hatıralarının ardından, kadrosunda Ahmet Fehim gibi bir komedi 

ustasının da bulunduğunu göz önünde bulundurarak, oyuncunun 

kendisini daha yakın hissettiği İbnürrefik Ahmet Nuri’nin 

Sivrisinekler’ini sahnelemiştir. Bu dönemde, Darülbedayi’nin 

Harbiye Ordu Dairesine yazdığı ve Ertuğrul’un “Türk tiyatro 

tarihine kara kâğıt diye geçtiğini” belirttiği (Ertuğrul ,1989: 267) 

mektup, Türkiye Tiyatrosu’nda özel tiyatro hareketinin aldığı çeşitli 

darbeleri belgelemek açısından önemlidir. Mektupta, Muhsin 

Ertuğrul askerlik görevi yapmadığı için ihbar edilmekte ve kendi 

adına tiyatro yaparak kazanç sağladığı için şikâyet edilmektedir. 

Ancak konu fazla büyümemiş ve Muhsin Ertuğrul, tiyatro yapmaya 

devam edebilmiştir. Edebi Tiyatro Heyeti, Mondros Ateşkes 

Antlaşmasının imzasının ardından, İstanbul’un kuşatılması ile 

temsillerine son vermek zorunda kalmıştır.  “Değil tiyatro yapmak, 

tiyatroyu düşünmek bile insanın aklından geçmiyordu”. (Ertuğrul, 

1989:263). Tiyatronun dağarcığındaki son oyun ise, Muhsin 

Ertuğrul’un aslında karşı olduğu adaptasyon geleneğine ait bir 

yapıttır. Henry Kistermaeckers’in Vazife oyunun İ. Galip Arcan 
--182--



tarafından kendisine yardım etmek amacıyla uyarlandığını belirten 

Muhsin Ertuğrul, özel tiyatrosunun salon sahibi ve oyuncularına 

borç bırakmadan kapandığını söyler. Belli ki, ekonomik açıdan 

zorlanmıştır! Bu arada, Türkiye Tiyatrosu’na ilk İbsen oyununu, ilk 

modern Alman yapıtını sahneye taşıyan Varyete Tiyatrosu’nda dört 

farklı oyun sahneleyen Edebi Tiyatro Heyeti’nin bütün bu 

çalışmaları sadece bir aya sığdırdığını özel olarak vurgulamak 

gerekir. 

 

Cumhuriyet Dönemi 

Müslüman Türk Kadınının Cumhuriyet Döneminde İlk Kez 

Sahneye Çıkması 

 

Cumhuriyetin ilk yıllarında Varyete Tiyatrosu’nun adı 

Fransız Tiyatrosu olarak değiştirilir ve 1943’e kadar işletmesi 

Lehmanlar tarafından alınarak yönetimi de Arditi’ye devredilir. Bu 

tiyatroda 6 Aralık 1923’te, Cumhuriyetin ilanından hemen 38 gün 

sonra, Cumhuriyet tiyatro tarihimizin en önemli olaylarından biri 

yaşanır. Bu prodüksiyon Muhsin Ertuğrul’un yönettiği Othello’dur. 

İstanbul’da Müslüman Türk kadını ilk kez bu oyunda korkusuzca 

sahneye çıkar. Daha önce Halide Edib Adıvar’ın Ateşten Gömlek 

filmini yöneterek, kadının sinemada var olmasına ön ayak olan 

Muhsin Ertuğrul, Cumhuriyet’in kuruluşundan iki gün sonra, Adnan 

Adıvar ve Halide Edip Adıvar’ı ziyaret ederek, Ateşten Gömlek 

filminde oynayan Bedia Muvahhit ve Neyyire Neyir’i birlikte tiyatro 

sahnesine çıkartmak istediğini belirtir. Muhsin Ertuğrul’un: “En 

güçlü kişinin ağız yoklamasından aldığım onaydan sonra hazırlığa 

başladım” (Akçura,2023: 52) diye andığı Adnan Adıvar, temsil ettiği 

Cumhuriyet Hükümetinin de durumu sevinçle kabul edeceğini ancak 

bağnaz bir kesimin olası direnciyle karşılaşılmaması için, gerekli 

önlemlerin alınması konusunda destek olacağına söz vermiştir. 
--183--



Muhsin Ertuğrul/ Halide Edib iş birliği, Halide Edib’in yazıp, 

Muhsin Ertuğrul’un yönettiği Ateşten Gömlek film yapımı sırasında 

başlamıştır. Halide Edib, 1922 yılında İkdam Gazetesi’nde yayına 

giren ve milli mücadeleyi anlatan Ateşten Gömlek romanının 

sinemaya aktarılmasında Ermeni ya da Rumların oynamasına karşı 

çıkarak, Müslüman bir Türk kadınına şans verilmesini talep etmiştir. 

Bu arayışla gazeteye verilen ilana sadece bir kişi (Neyyire Neyyir) 

başvurur, Ertuğrul’un dostu Refet Muvahhit’in eşi Bedia Muvahhit 

de bu konuda ikna edilir (Çalışlar, 2010: 295).  

Ancak, sinemada kadınlar milli mücadele kahramanları 

olarak yer aldıkları için bir ön tepki beklenmese de tiyatroda Othello 

oyunundaki rollerinin sorgulanabileceği düşünülmüştür. Ertuğrul, 

iki kadın sanatçıyı tekrar bir araya getiren tiyatro projesi için Othello 

oyununu seçmesinin nedenini: “Bu piyesin erkek rolleri ne kadar 

ağırsa, iki kadın rolü de o kadar hafiftir”. diyerek açıklar. Varyete 

Tiyatrosundaki Othello’da Bedia Muvahhit Desdemona, Neyyire 

Neyyir Emilia’yı yorumlar. Ertuğrul’un 50 yıl sonraki yazısında, bu 

özel olay şöyle anlatılır: “Oyun süresince hiç taşkınlık olmadı, 

alkıştan başka! Böylelikle İstanbul Cumhuriyet Hükümeti’nin yetkili 

mümesseleri önünde, Türk kadınına bağnazlık eliyle vurulan 

pranganın halkaları kırılmış oldu…Bütün arkadaşlarda, yılların 

özlemini gerçekleştirmenin, sözden işe geçmiş olmanın mutluluğu 

yaşanmış oluyordu.” (Cumhuriyet, 6 Aralık 1973). Ertuğrul ve 

arkadaşları Fransız Tiyatrosu’nda Othello’dan sonra, Leonid 

Andreyev’in İhtilal ve İbsen’in Bir Halk Düşmanı oyununu birer 

gece oynar. “Bu tiyatrolar hep dışarıdan gelen Yunan ve Fransız 

topluluklarına verilirdi. Arada bir boş günü yakalayıp sahiplerini de 

razı ederek kiralamak çok güç ve pahalıydı. Özellikle bizim gibi 

sürekli bir topluluk olmayıp da tek bir piyes oynamak isteyenlere 

sahne hemen hemen hiç verilmezd” (Ertuğrul, 1989: 328). Yabancı 

topluluklar bu sahneye turneler düzenler, Zozo Dalmas, Marie Bell, 

Münir Nurettin Selçuk önemli konserler verir. Zati Sungur da 

--184--



1936’da Türkiye’nin ilk illüzyon gösterisini bu sahnede 

gerçekleştirir. Kadıköy’de Süreyya Paşa tarafından tiyatro ve sinema 

amacıyla yaptırılan binada Süreyya Opereti kurulmuştur. Bu 

topluluk ilk temsilini 14 Haziran 1928 yılında Muhlis Sabahattin’in 

yazıp bestelediği Asalatmeap operetiyle Fransız Tiyatrosu’nda verir. 

Süreyya Paşa’nın yardımı kesmesiyle bir süre turnelerde devam eden 

topluluk, 1935 yılında dağılır ve yine Fransız Tiyatrosunda, Halk 

Opereti adıyla temsillere başlar. İrma, Toto, Mehmet, Nebahat 

Karaca, Lütfullah Sururi, Celal Sururi, Yaşar Özsoy gibi isimlerin 

yer aldığı Halk Opereti’nin ilk eseri Yusuf Sururi’nin yazıp 

Çapuçelli’nin bestelediği Emir operetidir.  Topluluğun oyun 

isimlerine bakıldığı zaman (Kadınlardan Bıktım, Karım 

Namusludur, Bay-Bayan gibi), bu yapıtların daha çok aile yapısı, 

kadın erkek ilişkileri, aldatma gibi temalar taşıdığı anlaşılır. Ayrıca, 

tenor Ali Sururi, Halk Opereti’nin Yunanistan’dan getirttiği büyük 

primadonna Zozo Dalmas ile birlikte yarı Türkçe, yarı Rumca’dan 

oluşan oyunlar oynar.   Halk Opereti, Fransız Tiyatrosu’nda bir sezon 

oynadıktan sonra, Maksim’e taşınır. 

 

Şehir Tiyatroları Operet Bölümü 

 

Fransız Tiyatrosu’nun işletmecileri olan Lehman/Arditi 

ikilisi aynı zamanda Darülbedayi’nin perde açtığı Tepebaşı Dram 

Tiyatrosu’nu da işletmektedir. O dönem operetlerin büyük ilgi 

görmesi üzerine, Darülbedayi 1931 yılında yeni bir atılım yapar ve 

repertuarında operetlere yer vermeye başlar. Vasfi Rıza Zobu, bu 

süreci anılarında şöyle anlatır: “Memleketimizde batı örneği tam 

kadrolu bir operet tiyatrosu kurmaya, meğer Muhsin Beyin pek 

hevesi varmış (Zobu, 1977: 384). “Evvela oynayacağımız piyese 

komedi müzikal dediler…İ. Galip Arcan bu piyesi adapte etti, 

Türkçe’de ismi Yalova türküsü oldu. Gazi de Yalovanın ihyasına 

--185--



zihin yorduğundan hem Yalova hem onun Türküsü hem de içinde 

balesi olan bu oyunun ilk temsiline gelecek kadar kendileri de alaka 

gösterdiler. Piyesin aslında bale filan olduğu yok. Şarkıları da iki 

basit beste. Oldu olacak komedi müzikalden vaz geçelim de şunu 

operet haline getirelim dediler. Piyesin asıl şarkıları terk edildi. 

Nazım Hikmet tarafından komedinin mevzuuna uygun şarkılar 

yazıldı…Birkaç sene evvel sahnede dansedecek tek kız bulamazken 

….  Darülbedayinin açmış olduğu tiyatro mektebinde erkekli kızlı 25 

kişilik bir bale heyetinin yetiştirilmesi, öyle sade istekle başarılacak 

bir iş değildi. Almanya’da okumuş Celal Bey isminde bir genç 

öğretmenliği üzerine aldı... Böyle bir topluluğu Türk sahnesine 

kazandırdı” (Zobu, 1977: 385). “Yalova Türküsü ile bu acemisi 

olduğumuz sanatı başarı ile yürütebilmek için çok uğraşmıştık.” 

(Zobu,1977:391).  

Darülbedayi, Yalova Türküsü’nün ardından 1931/32 

sezonunda Celal Arsever’in Saatçi ve 1932/33 sezonunda Üç Saat 

Operetini sahneler. Üç Saat opereti Türkiye Tiyatrosu’nda 

Ekrem/Reşit Rey kardeşlerin sahnelenen ilk yapıtıdır. Şarkı sözleri 

Nazım Hikmet tarafından yazılan operet Vasfi Rıza Zobu tarafından 

şöyle değerlendirilir: “Türk seyircisinin şimdiye kadar hem yerli 

hem yabancı heyetlerden seyredip öğrendiği operetlerden değildi. 

Ben de Avrupa’da gördüğüm revü, müzikhol tiyatrolarındaki şeylere 

benzettim” (Zobu 1977: 413). Üç Saat Opereti, Yunus Nadi’nin baş 

yazısına taşınarak hafif konusu ve müzikleri nedeniyle ağır eleştiri 

konusu olmuştur (Zobu, 1977: 414). Muhsin Ertuğrul da sanatsal 

görüş olarak, hafif bir tiyatro anlayışına alıştırılan seyircinin daha 

ağırbaşlı oyunları benimsemeyeceğine inanmaktadır (Ertuğrul, 

1993: 230). Ancak, Zobu bu konudaki düşüncelerini şöyle açıklar: 

“Biz sanatın her janrını göstermek vazifesini yüklenmiş 

kimseleriz…Bu çeşitli işleri yapmakla memnunuz dersem yalan 

söylemiş olurum. Ama mecburuz demekle, tam hakikati söylemiş 

oluyorum… Operetçi olacağız demiyorum, operetçi yetiştireceğiz 

--186--



diyorum” (Zobu, 1977: 416). Darülbedayi Dergisi’nin 34. Sayısında 

Ekrem Reşit Rey’le yapılmış röportaja yer verilmiş olup, sanatçı 

operet yazma konusundaki düşüncelerini şöyle açıklamıştır: “Niçin 

operet yazdım? Çünkü operet neş’e demektir. Neş’e ise Türklüğün 

hassalarındadır. Neden meyus olalım? Neden san’at peşinden 

koşmak için başka memleketlerin sislerine, dumanlarına 

bürünelim?..Bizim güneşimizde ısınan Comedia del Arte’lerle 

İspanya’da Zarzuelalarla İtalyanlar, İspanyollar tabılarına, 

zihniyetlerine muvafık temsillerle zevkiyap olsunlar da neden biz 

yalnız büyük şaheserlerle iktifa ederek, tab’ımızın meylettiği 

eğlenceli piyeslerden kendimizi mahrum edelim?” (Darülbedayi, 15 

Kasım 1932).  Darülbedayi, aynı sezonda Sarı Zeybek Oteli ve 

Büyük İkramiye operetlerini de oynayarak, repertuar dengesinde 

operetleri gittikçe arttırır. 1933 yılı sezonunda, artık Şehir Tiyatrosu 

adını almış olan tiyatroda Lüküs Hayat, İstanbul Efendisi, Yalova 

Türküsü Peer Gynt, Volpone, Anna Christie gibi O’Neill, İbsen, 

Johnson eserleriyle aynı çatı altında sahnelenir. Ancak bir süre sonra, 

bu zengin repertuar içinde biçimsel bir ayrım yapılır. Komedi ve 

operetlerin farklı bir tiyatroya taşınmasının seyirci algısını 

kolaylaştıracağı düşünülerek, farklı bir binaya taşınmasına karar 

verilir.  Önceleri Tepebaşı’nda kurulması düşünülen Operet Birimi, 

1934 yılında Fransız Tiyatrosu’na taşınır. Bu dönüşüm aslında 

tiyatro mekânlarının da bir kişiliğe sahip olduğu, seyircinin 

hafızasında bir yer taşıdığı ve oradaki temaşa alışkanlıklarının sanat 

politikalarında etkin olduğu yönünde bir anlayışı tetikler. Şehir 

Tiyatrosu Dram Kısmında Galip Arcan, Kemal Küçük, Emin Belliğ, 

Neyyire Neyyir gibi kıdemli oyuncular ve o dönem kadrodaki 

gençler olan Samiye Hün, Nezihe Becerikli, Ferih Egemen, Şakir 

Arseven, Sami Ayanoğlu, Avni Dilligil, Talat Artemel, Necdet Ayral, 

Sait Köknar, Cahide Sonku, Kani Kıpçak, Müfit Kiper, Nezahat 

Tanyeri, Necmi Oy, Neşet Berküren yer alır. Operet kısmında ise 

Vasfi Rıza Zobu’nun yanısıra Bedia Muvahhit, Şevkiye May, Behzat 

Butak, Muammer Karaca, Halide Pişkin, Reşit Gürzap gibi güçlü 
--187--



isimler vardır. Vasfi Rıza Zobu, Şehir Tiyatrosunun Dram ve Operet 

Tiyatrolarının ayrılmasını Şehir Tiyatrosu Çiftleşiyor başlığıyla 

duyurur ve Şehir Tiyatrolarındaki bu ayrışmada kendisinin operet 

bölümünde kalmasının tuhaf ve acıklı bulduğunu ifade etmiştir 

(Zobu, 1977: 459).  

Tepebaşı Operet Sahnesi yeni sahnesindeki temsillerine,11 

Ekim 1934 tarihinde, Vasfi Rıza Zobu’nun yurtdışında izlemiş 

olduğu Johann Strauss’un Yarasa operetiyle başlar. Ekrem Reşit 

Rey’in dilimize çevirdiği operet, dekor, kostüm, canlı orkestra, 

balesi (koreografi) ile çok ihtişamlı bir sanat olayı olarak sahneye 

taşınır ve o dönem Şehir Tiyatrosu’nu her fırsatta eleştiren basın 

tarafından da alkışlanır. Zobu da bu prodüksiyonu: “zevkle ve 

isteyerek oynayabildiğim ilk ve son operet oldu. Bundan evvelkiler 

ve bundan sonrakiler gibi zoraki değil” (Zobu, 1977: 460) diyerek 

başka bir yerde tutar. Operet Bölümü’nün ikinci oyunu Nazım 

Hikmet’in Selma Muhtar adıyla yazdığı Bu Bir Rüyadır adlı eseridir. 

Ferdi Ştatzer tarafından bestelenmiştir, başrolde Semiha Berksoy 

vardır.  Aynı sezonda Deli Dolu, Üç Saat Operetleri de 

repertuardadır. 1935/36 sezonunda Saz Caz, Mırnav, Deli Dolu 

oynanır. Bilet fiyatları Dram Tiyatrosu’nda 50 ve 40 kuruş iken, 

Varyete’de 150 ve 100 kuruştur. Localar da 450 kuruş gibi göreceli 

olarak yüksek fiyatlara satılmaktadır. Vasfi Rıza Zobu, Atatürk’ün 1 

Kasım 1934 nutku ve Sarayburnu’daki bir gazino temsilinin 

ardından müzik hakkındaki düşüncelerini açıklamasının ardından, 

Türk musikisine bilinçsizce bir saldırı başladığına, radyo 

veokullardan Türk musikisinin kaldırıldığını vurgular (Zobu, 1977: 

461). Bu tarihlerde Ankara’da Matbuat Müdüriyet-i Umumusi adıyla 

bir müdürlük kurulmuş ve yazar Vedat Nedim Tör, müdürlüğün 

başına getirilmiştir.  Vasfi Rıza Zobu, müdürlüğün işlevini “tiyatro 

piyeslerini sansür etme işini bu yeni kurulan müdüriyete vermişler” 

(Zobu, 1977: 462) olarak tanımlar. Matbuat Müdüriyeti- 

Ummusi’nin sansürleyerek, artık oynanmasını yasakladığı oyunlar 

--188--



arasında, Ekrem Reşit Rey’in, halk tarafından büyük beğeniyle 

izlenen Lüküs Hayat ve Üç Saat eserleri de vardır. Gerekçe ise 

oyunlarda aşık ihtiyar, çapkın genç, hafif meşrep kadın, yaramaz 

çocuk tiplerinin bulunmasıdır (Zobu, 463). Aynı yıl içinde Dram 

Sahnesinde de bir Fransız yazarının oyunu ve bir telif oyun da 

yasaklanmıştır. Şehir Tiyatrosu, 1936/37 sezonunda, Zobu’nun 

anılarında da belirttiği gibi, nedeni bilinmeyen bir sebeple Fransız 

Tiyatrosunu terk ederek, kısa bir süre için yine Dram Sahnesinde 

perde açar. Ancak, 1 Ekim 1936’da yine Fransız Tiyatrosu’na döner. 

Mart 1942’de ise Ökse ve Sükse oyunuyla Asri Sineması’na taşınır. 

Aradaki kısa süreli mekân değişikliği sayılmazsa, İstanbul 

Belediyesi Şehir Tiyatrosu Operet Bölümü, 1934/42 yılları arasında 

Fransız Tiyatrosunda kesintisiz olarak olarak 9 operet ve 

Shakespeare, Moliere komedileri, yerli özgün oyunlar ve 

adaptasyonlar oynanmıştır. 

 

Ses Opereti 

 

Şehir Tiyatroları Operet Kısmı’nın Asri Sineması’na 

taşınmasının ardından, Ses Tiyatrosu’nda bu kez özel bir operet 

tiyatrosu oluşumuna rastlanır.  Mali müşavir Sami Kazım Koray’ın 

Ses Tiyatrosu’nun işletmesini devralması ve Avni Dilligil’in sanat 

yönetmenliğinde Ses Tiyatrosu ve Opera Heyetinin kurulması 

önemli bir girişimdir. Gökhan Akçura, Hava Civa operetinin 

program dergisindeki bir yazıyı alıntılayarak, bu oluşumun 

operetlerin yanısıra operalara da yönelmek istediğini ve İstanbul’da 

Tepebaşı’nın yanısıra bir ikinci dram ve komedi tiyatrosu kurmak 

istemelerinden söz eder (Akçura, 2023: 61). 1908 yılında Hayfa’da 

doğan ve babasının görevi nedeniyle 1924’e kadar Arabistan’da 

yaşamış olan Avni Dilligil, tiyatroyla Şehzadebaşı’nda tanımış, 

ancak Şehzadebaşı Tiyatrolarında izlediği tüluat gösterilerinin tek 

--189--



şöhret esasına dayanma fikrini benimsememiştir (Dilligil, 1979: 60). 

Dilligil’in ilk gördüğü operet olan Meçhul Serseri, üzerinde derin 

izler bırakır ve modern tiyatroyu sorgulaması yönünde bir arayışı 

başlatır (Dilligil, 1979: 60). 1928 yılında Komik Hayri Bey 

Tiyatrosu’nda çalışır ve Muhlisin Çocukları operetinde oynayarak, 

operet sanatını öğrenir. Aynı yıl sınavla Şehir Tiyatrosu’na girer ve 

Hamlet oyununda Talat Artemel ile birlikte figüran olarak çalışır. 

Daha sonra Raşit Rıza Somokov Tiyatrosu’nda Kamelyalı Kadın 

oyununda Arman Düval rolüyle dikkatleri çeker. Raşit Rıza ile yolu 

bir kez daha, Atatürk’ün emriyle kurulan Ankara Şehir 

Tiyatrosu’nda birleşir. Sadi Tek Tiyatrosu ile Anadolu turnesine 

çıktıktan sonra, 1940 yılında tekrar Şehir Tiyatrosu’na dönerek, yine 

Hamlet oyununda bu kez Laertes rolünü oynar. Dilligil, 1940/43 

yılları arasında Şehir Tiyatrosu’nda Kral Lear’de Edmund rolünü, 

Müfettiş’te Ossip rolünü oynar, Karamazof Kardeşler, Suç ve Ceza, 

Ayak Takımı Arasında gibi oyunlarda yer alır. 1943 yılında kurduğu 

Ses Opereti, Ekrem Reşit Rey’in yazdığı, müziklerini Cemal Reşit 

Rey’in yaptığı Hava Civa operetiyle açılır. Dilligil, bu oyunda hem 

yönetmen hem oyuncu olarak yer almaktadır.  “Ses Tiyatrosu ve 

operetinin kadrosu o devrin en yüklü ve değerli kadrosuydu.” 

(Dilligil,1979: 67).   65 kişilik bir kadroydu. 35 kişilik oyuıncu, 

Karlo Kapocelli’nin yönetiminde 10 kişilik orkestra, o dönemin 

deyimiyle 6 boys, 9 girls’den oluşan 15 kişilik bir dansçı kadrosuna 

sahiptir (Dilligil,1979: 67). Kadroda Renan Fosforoğlu, Semiha 

Berksoy, Halide Pişkin, Tevhit Bilge, Muzaffer Hepgüler, İhsan 

Balkır, Aliye Dilligil, Muazzez Erdiken, Hulusi Kentmen, Zafer 

Önen, İsmail Cavcı gibi güçlü isimler vardır. Ses Opereti, Saim 

Bilge’nin yazdığı ve müziklerini Yavuz Ener’in yaptığı Gönülden 

Gönüle, Beliğ Selönü’nün yazdığı ve müziklerini Karlo 

Kapocelli’nin bestelediği Yaşasın Spor operetlerini de Avni Dilligil 

rejisiyle sahneler. Bu oluşuma daha sonra Sadık Şendil’in yazdığı 

Fuar Yıldızı operetiyle Muammer Karaca da katılır. Bir yıllık verimli 

sezon yine Karaca’nın başrolünde oynadığı Lüküs Hayat Operetiyle 
--190--



kapanır. Önemli bir opera sanatçısı olan Semiha Berksoy da Ses 

Operetinde çok kısa bir süre sahneye çıkmıştır. Hava Civa operetinin 

arasında perde kapatılmış, Berksoy Carmen operasından bir arya 

seslendirmiştir. Avni Dilligil, Ses Operetinin ilk yılında hayalindeki 

gibi bir dram da sahneye koyar.  Ancak Paul Lindau’dan Mebrure 

Sami Koray’ın Türkçeleştirdiği O Adam oyunu, sezon sonuna denk 

gelmesi nedeniyle çok kısa bir süre oynanır. 

Ses Tiyatrosu 

 

Avni Dilligil ve Muammer Karaca’nın Ses Operetinden 

ayrılmasının ardından, Ses Tiyatrosu ve Opereti oyuncularının bir 

kısmı Mulenruj salonunda oynayan Halk Opereti’yle birleşerek, 

çalışmalarına Ses Tiyatrosu adıyla devam etmiştir. Hikmet 

Karagözlü, Saide Ogan, Ali Sururi, Celal Sururi, Gülriz Sururi, Zeki 

Alpan, Nevzat Karaokçu, Kemal Ogan, Muhtar Tarlan’dan oluşan 

ekip 1944/45 mevsiminde Yusuf Sururi’nin yeni ve eski operetleriyle 

başarılı bir mevsim geçirir (Dürder,1967: 372). İlk sezonda Lebleci 

Horhor, Kapan, Tatlı Sert, Yalpa, Halime, Modern Kızlar oynanır. 

Daha sonraki yıllarda kadro biraz değişir, ekipten bazı ayrılanlar 

olur, ancak Halide Pişkin, Mürüvvet Sim, Vahi Öz, Reha Kıral, 

Saadet Özerdem, Nevin Arman, Ayten Kayalı, Reha Kıral, Saide 

Ongan, Nuran Akdemir, Nimet Alp, Aziz Basmacı, İhsan Balkır, 

Refet Gülerman, Hasan Kıvrakoğlu, Nerkis Mogol, Sabahat 

Gürman, Meral Polat, Cevahir Şenol, Necdet Güneri, Muharrem 

Gürses, Nihat Karaca, Eşref Kolçak, Murat Somay, Ekrem Tuna gibi 

isimler katılır. 1945/46 sezonunda M. S. Ezgi’nin Ayşe, Münir Hayri 

Egeli’nin Yürük Emine, Sadık Şendil’in kaleme aldığı Festival 

operetleri, 1946/47 sezonunda, Sadık Şendil’in Kuyruklu Yıldız, 

Kadınlar Adası, Kelebek, Nahil Bilga’nın Yosma, Beliğ Selönü’nün 

Gelincik eserleri gibi bazı yapıtlar sahneye koyulur. Kapuçelli, M.S. 

Ezgi, L. Güre, Fritz Keten, Emin Cenkmen, A. Çitra gibi 

--191--



müzisyenlerle iş birliği yapılarak, verimli bir operet üretimi 

gerçekleştirilir. 1947 yaz turnesinden sonra dağılan Ses Opereti, 

yerini Yeni Ses Opereti’ne bırakır. Bu sırada, Ses Tiyatrosu’nun 

sahibi değişir, yeni işletmeci Rasim Day yine ekibi toparlamaya 

çalışır. Mesude Gülen, Nevin Aypar, Güzin Fırat, Hikmet Karagözlü, 

Ayla Karaca, Ayten Kayalı, Reha Kıral, Mürüvvet Sim, Şevkiye 

May, Saide Ogan, Handan Karaokçu Adalı, Zeki Alpan, Tevhit 

Bilge, Kenan Büke, Turgut Boralı, Renan Fosforoğlu, Refet 

Gülerman, Ziya Keskiner, Vahi Öz, Salih Tozan, Ali Sururi, Rauf 

Ulukut gibi sanatçılar, Bedia Muvahhit ve Mehmet Karaca’nın 

yazdığı, Kapuçelli’nin bestelediği  Çeşm-i-Siyah, Yusuf Sururi’nin 

yazdığı, Kapuçelli’nin bestelediği Üç Güvercin gibi yapıtları 

sahnelerler. İlk iki sezonda Nahit Bilga’nın Yaşasın Spor, Evvel 

Zaman İçinde, Liliom ve Lebleci Horhor operetleri oynanır. 

Yönetmenler arasında Münir Hayri Egeli ve Tevhid Bilge vardır. Ses 

Tiyatrosu’ndan ayrıldıktan sonra İzmir Şehir Tiyatrosu’nu kuran 

Dilligil’in yolları 1951/52 sezonunda yeniden   Ses Tiyatrosu ile 

kesişir. Sanat yönetmenliği yaptığı kadroda Belkıs Fırat, Toto 

Karaca, Ali Sururi, Tevhid Bilge, Turgut Boralı, Kenan Büke, Osman 

Alyanak, Salih Tozan, Nevzat Okçugil, Hikmet Karagözlü, Salih 

Tozan, Mehmet Özekit, Melahat Özekit, Vahti Ersin vardır. Karlo 

Kapoçelli yine orkesranın başındadır. Almanya’dan gelen Alman 

Balesi de dans grubunda yer alır. Topluluğun o dönem oynadığı 

operetler arasında O. Ergün’ün Yavuzlar Ailesi, Beliğ Selönü’nün 

Ümit Dünyası, Muammer Gözalan’ın Evlenme Tarifesi, Refik 

Erduran’ın Havabank, Yusuf Sururi’nin Venüs Bar, Reşit Baran’ın 

Trampetli Raziye, Avni Dilligil’in Şeytan Arabası yer almaktadır. 

1955 sezonunda kimi çekişmeler nedeniyle bazı oyuncular ekipten 

ayrılarak, Maksim Salonunda İstanbul Operetini kurar. Ses 

Tiyatrosu’nun sahibi Rasim Day ise Şen Ses Opereti adıyla yeni bir 

oluşuma gider. 

 

--192--



Çığır Sahne 

 

Türkiye’deki ilk üniversite tiyatrosu Avni Dilligil tarafından 

kurulmuştur. Profesyonelliğe geçişinden sonra da amatör tiyatroya 

önem veren, 1943 yılında Robert Kolej Tiyatro kolunu çalıştıran, 

1953 yılında da İstanbul Üniversitesi’ne bağlı bir amatör öğrenci 

tiyatrosunun kuruluşunda yer alan Dilligil’in İstanbul 

Üniversitesinde kurduğu ilk gençlik tiyatrosunda Altan İlgin, Ali 

Keskiner, Enver Aydın, Altın Terim Erkuş, Nisa Serezli, Metin 

Serezli gibi isimler dikkat çekmektedir. “Şehir Tiyatrosu ve Devlet 

Tiyatrosu’ndan sonra Gençlik Tiyatrosu önde gelmeye başladı”. 

(Dilligil,1979: 72). Almanya’nın Erlangen festivaline davet edilen 

Gençlik Tiyatrosu, Türkiye’yi uluslararası alanda temsil eden ilk 

topluluktur, Erlangen Festivalinde birincilik kazanarak, yurda 

dönmüştür. Bu tiyatro başka üniversite tiyatrolarının da oluşumunu 

sağlamış, uluslararası kültür festivalleri düzenlemiştir (Dilligil,1979: 

74). Türkiye Tiyatrosu’nun en ilerici atılımlarından biri olan bu 

gençlik tiyatrosu hareketi Çığır Sahne adlı bir oluşuma dönüşmüştür.  

1954 yılında ilk kez Saat 6 Tiyatrosu uygulamasını da başlatmış ve 

Avni Dilligil yönetiminde Hep Çocuk Kalacağız, Oğlum Edwart, 

Aşk Tuzağı, Fidanaki, Arabanın Dizgini oyunlarını sahnelemiştir. 

Belkıs Fırat Dilligil, Saadettin Erbil, Osman Alyanak, Ekrem Dümer, 

Mümtaz Ener, Fikret Hakan, Bülent Koral, Muazzez Arçay, Ali 

Tevfik, Osman Elburk kadrodadır. Oyun yazarı/eleştirmen Melih 

Vassaf, Çığır Sahne’nin önemini şöyle vurgular: “Sadece eğlence 

yeri olarak bilinen Ses Tiyatrosu binasında her gün Saat 6’da 

muntazaman temsillerini veren bir sanat tiyatrosunun faaliyete 

geçmesi şüphesiz övünülecek bir olaydır. Çığır Sahne’nin genç ve 

idealist sanatkarları bazı günler temsillerini 8/10 kişi önünde 

vermekte, fakat bundan yılmamaktadırlar…Bu rağbetsizliğin birçok 

sebepleri vardır. Birincisi temsil saatinin 6’da oluşu! Gündüz 

tiyatrosu tarzı henüz memleketimizde revaç bulamamıştır. İkincisi 

--193--



tiyatrodan başka herşey oynatan ve münevver seyirciler tarafından 

yadırganan bir binada temsiller verilmesi” (Dilligil,1979: 78).  

Haldun Dormen de Nedim Saban görüşmesinde Ses 

Tiyatrosu’nun Dormen öncesindeki en ciddi tiyatrosunun Avni 

Dilligil’in topluluğu olduğunu vurgulamıştır. (Saban/ Dormen 

görüşmesi) Çığır Sahne’nin kurulduğu 1954 yılı için Dilligil: “İlk 

devrelerde kız öğrenciler tiyatro yapmaya pek yanaşmamışlardı. 

Ama üniversitelere konan Gençlik Tiyatrosuna çağrı afişleri yavaş 

yavaş kendini gösterdi” (Dilligil,1979: 72) belirlemesini yapar.  

Daha sonra Avni Dilligil’in eşi olan Belkıs Fırat Dilligil, bu konuda 

sınır tanımayarak ekibe katılmıştır. Yukarıda anlatıldığı gibi, Varyete 

Tiyatrosu 1923 yılında yeni Türkiye Cumhuriyeti’nin kuruluşundaki 

en önemli olaylardan birine, kadınların özgürce sahneye 

çıkabilmelerine ev sahipliği yapmış ancak Çığır Sahne örneğinde 

görüldüğü gibi, bu devrim yıllara dayalı sancılı bir sürece 

yayılmıştır. 

 

Dormen Tiyatrosu Dönemi 

 

A.B.D’de tiyatro eğitimini tamamladıktan sonra Muhsin 

Ertuğrul’un kurduğu Küçük sahne Kadrosuna katılan, ardından Cep 

Tiyatrosundaki amatör bir yapılanmaya katılarak, bu çalışmaları 

üslup birliğine sahip bir profesyonel kadro oluşturma fırsatı olarak 

değerlendiren Haldun Dormen, …. Yılında Küçük sahne’de Dormen 

Tiyatrosunu kurar ve her sezon düzenli olarak bu sahnede perde açar. 

Küçük Sahne’nin sahne olanakları ve izleyici potansiyelinin yetersiz 

olması nedeniyle bu   sahnenin hemen altındaki Atlas Sinemasında 

ilk Batılı müzikal Sokak Kızı İrma’yı hayata geçiren Dormen, Atlas 

Sineması ve Küçük Sahne’nin o dönemki sahipleri Borovalı ailesiyle 

ters düşerek, mekânı terk etme kararı verir.  Haldun Dormen, tarihi 

Ses Tiyatrosu’na geçiş sürecini, Sokak Kızı İrma’nın koreografı olan 
--194--



ve dönemlerde Ses Opereti’nde dansçı olarak çalışan Maritza 

Boralı’dan aldığı bir haberle başlatmıştır.  “Maritza Boralı, salonun 

bir yıl sonra yeni birine kiraya yeni birine kiraya verileceğini 

söyledi. Bina sahibi Atıf İlmen’le konuşursam orayı tutabilecektim. 

Fransız Tiyatrosu rüyalarımın salonuydu “(Dormen, 2017: 214). 

Dormen, rüyalarımın salonu olarak nitelendirdiği Fransız 

Tiyatrosu’na yeni kiracı arandığı yönünde aldığı haberden sonra, bir 

gösteri için gizlice bir loca satın alarak, tiyatroyu ziyaret etmiştir. 

Salonun durumunu “İnanılmayacak kadar kötü durumdaydı. Fareler 

ayaklarımızın altında cirit atıyordu. Pirelerden oyun izlemeye imkân 

yoktu. Alt kattaki arka localar yıkılıp iç fuaye de salona 

eklendiğinden, akustik diye bir şey kalmamıştı. Süslü tavan ve altın 

yaldız olması gereken tüm kabartmalar mide bulandırıcı kirli pembe 

badanayla boyanmıştı” (Dormen, 2017: 214) diye anlatır. Salonun 

halini gördükten sonra umutsuzluğa kapılmıştır, tadilat yaptıracak 

masrafı karşılayamayacağını düşünür. Nedim Saban, Haldun 

Dormen ile yaptığı görüşmede Ses Tiyatrosu’nun fiziki koşullarının 

yanısıra, orada Dormen dönemi öncesinde oynanan oyunların 

niteliğini de sormuştur.  “Türkiye’ye ilk geldiğimde Ses 

Tiyatrosu’nda Bedia Hanım ile Vasfi Bey’i seyrettim. Daha sonra 

abuk sabuk oyunlar oynanıyordu, bunların arasında sadece Avni 

Dilligil Tiyatrosu ciddiydi.  Oynanan oyunlar tüluatın 

müziklendirilmiş şekliydi “(Dormen/ Saban kişisel iletişim, 

25.06.2019) olarak nitelendirir. Dormen’in ailesinin de desteğini 

esirgememesiyle, Dormen Tiyatrosu’nda pekçok dekor tasarımı 

yapmış olan Duygu Sağıroğlu Ses Tiyatrosunu restore eder. 4 Ekim 

1962’de Ses Tiyatrosu’nun adı Dormen Tiyatrosu olarak değiştirilir 

ve perde Refik Erduran’ın yazdığı Ayı Masalı oyunuyla açılır. 

Ortaoyuncular’ın da yıllar sonra Küçük Sahne’den Ses tiyatrosuna 

geçtiği göz önüne alınarak, Pekman ile karşılıklı görüşmede bu iki 

salonun Ortaoyuncular’a kattığı değer sorulmuştur (Pekman/Saban 

kişisel iletişim, 10.08. 2019).  Pekman, Ferhan Şensoy tarzının ve 

--195--



kabare tiyatrosunun gerektirdiği sıcaklığın Ses Tiyatrosunda 

yitirildiğini düşünmektedir. Aynı soru Dormen Tiyatrosu ile ilgili 

olarak iletildiğinde ise:  

“Hangi tiyatro Küçük Sahne’ye girdiyse orada iş yapmıştır. Ne 

zaman ki biz büyüdük dediler, tiyatrolar batmış. Ancak Ses’e Ferhan 

Şensoy’un geçişiyle, Dormen’in geçişi farklı. O aktörlerin geçimi 

tiyatro, tiyatro ile yaşıyorlar.  Kalabalık bir kadro. Dolayısıyla 

Dormen büyük prodüksiyonlar yapabilecek durumdaydı 

“(Pekman/Saban kişisel iletişim, 10.08.2019). 

“Üç yıl Cep Tiyatrosu’nun minik, beş yıl da Küçük Sahne’nin dar, 

sınırlı sahnelerinde reji yapmıştım. Şöyle büyükçe bir sahnede yedi 

sekiz yüz kişiye birden seslenmek ne güzel olurdu kim bilir? Küçük 

Sahne’nin ufaklığından sıkılmıştım biraz. Hem çalışmak için daha 

geniş olanaklar, hem daha çok seyirci istiyordum artık.” (Dormen, 

2017: 214). 

Dormen Tiyatrosu 1962/63 sezonunda Ayı Masalı, Sevgilime 

Göz Kulak Ol, Borusunu Öttüren, Altın Yumruk, 1963/64 sezonunda 

Montserrat, Şahane Züğürtler, Bulvar, 1964/ 65 sezonunda 

Almanya’dan Bir Yar Gelir Bizlere,  Dün Gece Yolda Giderken Çok 

Komik Bir Şey Oldu, 1965/ 66 sezonunda Puntilla Ağa ile Uşağı 

Matti, Çıplak Ayak, Cengiz Han’ın Bisikleti, 1966/67 sezonunda 

Bugün Git Yarın Gel, Aşşk, Yer Demir Gök Bakır, Kaygısız, 

Karanlıkta Komedi, Şahane Dul, 1967/68 sezonunda Bit Yeniği, 

Paramparça, 1968/69 sezonunda Derin Mavi Deniz, Eski Çamlar 

Bardak Oldu,   Arkası Yarın, Şeytanın Oyunu, Turp Suyu, Oliver,  

1969/70 sezonunda Yaygara 70, Rus Gelir Aşka, Şerefiye, 1970/71 

sezonunda Uyy Balon Dünya, Son Gülen, Aşk Gibi, İki Yanık Bir 

Alık, İstanbul Masalı, 1971/72 sezonunda Gigi, Elden Ele, 

Evimizdeki Hayat oyunlarını oynamıştır. Adı Dormen Tiyatrosu 

olarak değiştirilen yeni binada sahnelenen oyunlar içinde turnelerle 

beraber Ayı Masalı 94, Sevgilime Göz Kulak Ol 108, Borusunu 

--196--



Öttüren 127, Altın Yumruk 45, Montserrat 60, Şahane Züğürtler 287, 

Bulvar 105,Alamanyadan Bir Yar Gelir Bizlere 174, Dün Gece Yolda 

Giderken Çok Komik Bir Şey Oldu 138, Puntillla Ağa ve Uşağı 

Matti 36, Çıplak Ayak 200, Cengiz Han’ın Bisikleti 123, Bugün Git 

Yarın Gel 179, Aşşk 91, Yer Demir Gök Bakır 90, 

Kaygısız/Karanlıkta Komedi 55, Şahane Dul 180, Bit Yeniği 330, 

Paramparça 125, Arkası Yarın 75, Eski Çamlar Bardak Oldu 204, 

Derin Mavi Deniz 74, Şeytanın Oyunu 64, Turp Suyu 77, Oliver 100 

kez oynanmıştır (Dormen Tiyatrosu 13. Yıl Program Dergisi, Sayı 

28).  

Nedim Saban, Haldun Dormen ile 19 Eylül 2020 tarihli 

kişisel görüşmesinde, adı Dormen Tiyatrosu olarak değiştirilen Ses 

Tiyatrosu’nda oynanan bazı oyunların adını vererek, ustanın serbest 

çağrışım yöntemiyle oyunları değerlendirmesini istemiştir. 

Ayı Masalı: Ses Tiyatrosuna ilk geçiş oyunu.  

Bit Yeniği: Hayatımdaki ilk Feydau. Altan Erbulak star oldu. 

Şahane Züğürtler: Büyük başarı. Beni aktör olarak parlattı. Kamp 

17’de beğenilmiştim ama Şahane Züğürtler’deki rol bana daha 

yakındı. 

Montserrat: Çok tutmadı ama önemliydi. Komedi değildi. Erol 

Keskin’in kendini göstermesine olanak tanıdı. Suna Keskin’in 

tanındığı oyundur. 

Dün Gece Yolda: Orkestra kullanılmamştı. Bu bir hataydı. Buna 

rağmen çok başarılı oldu. 

 Puntila: Herkes Brecht oynuyor, biz de oynayalım dedik. 

Çıplak Ayak: Nisa Serezli’yi parlatan ilk oyun. 

Cengiz Han: Ulvi Uraz’ın en iyi oyunu ve oynadığında çok başarılı 

olmuştu, aynı başarıyı ikinci kez yakalayamadı.  

--197--



Bugün Git Yarın Gel: Bürokrasiyle ilgili çok tatlı bir oyun.  

Yer Demir Gök Bakır: Yaşar Kemal ile çok rahat çalıştık. Sururi’lerin 

Tenekesi bizden daha sonra geldi.  

Derin Mavi Deniz: Muazzez Kurdoğlu’nu lanse etmesi açısından 

önemli. 

Oliver: Çok güzeldi ama çocuk oyunu sanıldı. Matineler tıklım 

tıklımdı, suareler boştu. İrlanda’da seyrettim tekrar, bu kadar başarılı 

olmamış. 

Aşşk: Nevra ile Metin’in beraber oynadığı ilk oyundur 

Eski Çamlar Bardak Oldu: Tuttu. Kerem Yılmazer’in ilk oyunu. 

Yaygara 70: Müthiş bir başarıdır.  

Son Gülen: Çok önemli değildi. 

Gigi: Sıradan bir Fransız Bulvarıydı.  

Bulvar: Dormen Tiyatrosu’ndaki ilk Türk Müzikaliydi. 

Dormen Tiyatrosunun bu dönemki repertuarına kabaca 

bakıldığı ve Küçük Sahne repertuarıyla karşılaştırıldığı zaman, yerli 

oyunların artış gösterdiği ( Ayı Masalı,Turp Suyu, Paramparça, 

Şerefiye, Yer Demir Gök Bakır, Cengiz Han’ın Bisikleti gibi)  ve  

yerli  müzikallerin  öne çıktığı  (Bulvar,Almanya’dan Bir Yar Gelir 

Bize, Yaygara 70, Uyy Balon Dünya, İki Yanık Bir Alık, İstanbul 

Masalı), fars tarzının öne çıkmaya başladığı ve bu türde ustalaşıldığı 

(Sevgilime Göz Kulak Ol, Bit Yeniği, Karanlıkta Komedi, Gülerek 

Girin, Elden Ele), bulvar komedilerinin yerini duygusal komedilerin 

ve oyunların aldığı (Şahane Züğürtler, Çıplak Ayak, Eski Çamlar 

Bardak Oldu, Rus Gelir Aşka, Gigi, Şahane Dul, Aşşk)  gibi) görülür. 

Küçük Sahne repertuarının çizgisinde olan Cliffod Odets’in Altın 

Yumruk, Emanuel Robles’in Montserrat, Terrence Rattigan’ın Derin 

Deniz gibi oyunlar çok azalmıştır.  Bu dönemde, yine çok önemli bir 
--198--



atılım Kent Oyuncuları’na Saat 6 seansları ve repo gecelerinin 

açılması olmuştur. Haldun Dormen, Karaca Tiyatrosu ile 

anlaşmazlığa düşen Kent Oyuncuları’na salonunu açar ve iki önemli 

tiyatro %22.5 gelir ortaklığıyla altı yıllık verimli bir iş birliği başlatır. 

Sözkonusu kira bedeli, aynı dönemde Küçük Sahne’de perde açan, 

Gülriz Sururi’nin tiyatro emekçilerinin köleliği olarak tanımladığı 

bedelle kıyaslandığı zaman çok makuldür. “Beraberliğimiz 

Harbiye’de kendi tiyatrolarına geçinceye kadar sürdü. ..Aramızda 

en ufak bir tartışma ya da anlaşılmazlık çıkmadı ve dünyada ender 

rastlanabilecek bir şeyi kanıtladık birlikte: iki tiyatronun aynı çatı 

altında rahatça çalışabileceğini “(Dormen, 2017: 222). 

İzzet Günay, Dormen’in öncelikle yakın çevresini tiyatroya 

çekerek, bir burjuva seyirci yarattığını belirtmiştir. (Günay/ Saban 

kişisel iletişim 12.09.2020) Haldun Dormen, yeni tiyatrosundaki 

seyircisinin profilini “Küçük Sahne’den alıştırdığımız seyircimizin 

yanı sıra, yeni bir seyirci daha oluştu bu tiyatroda. Ses Opereti’nin 

son günlerindeki abuk sabuklarını görmeye gelenler, ciddi bir 

oyunla karşılaşınca bazen sıkılıp ortasında çıkıyorlardı…Ancak 

Kent Oyuncuları ve Dormen Tiyatrosu olarak her iki topluluğun 

ciddi çalışmaları, eski Fransız Tiyatrosu’na çoktandır gelmeyi 

unutmuş bir seyirci getirmeye başladı” diye tanımlar. 

Küçük Sahne ile karşılaştırıldığı zaman, Dormen Tiyatrosu 

repertuarında adaptasyonların da da başladığı göze çarpmaktadır. 

Haldun Dormen’in eşi Betül Mardin, çalışma arkadaşları Göksel 

Kortay, Ayfer Feray, Nisa Serezli yabancı dil bildikleri ve aynı 

zamanda tiyatronun içinde olup, gereksinimleri duyumsadıkları için 

söz gelimi Neil Simon oyunlarını adapte ederler. Dormen 

Tiyatrosu’nda artık Neil Simon gibi bir Amerikan yazarının 

oyununda (Çıplak Ayak) Tülin, Kemal, Emrullah Ruhi Manaslı gibi 

karakter isimlerine rastlanılmaktadır. Nedim Saban, Göksel 

Kortay’a bu konuda sorduğu soruya: “Halka daha tanıdık gelmesi 

için bu yol seçilmişti, ama benim çevirim olan Son Gülen, 
--199--



konusunda aldatma olması nedeniyle, seyirciden Türkiye’de böyle 

şeyler yaşanmaz tepkisi almamak için orijinal haliyle oynandı” 

yanıtını almıştır.    Dormen’in Küçük Sahne döneminde Sokak Kızı 

İrma’dan sonra yönettiği ikinci müzikal Pasifik Şarkısı’nın seyirciye 

yabancı gelmesi, Batılı müzikallerin seyirciye yabancı kalma 

endişesini doğurmuş ve Dormen Tiyatrosu salonunda sadece iki 

yabancı müzikal (Dün Gece Yolda Giderken Komik Bir Şey 

Oldu’nun ve Oliver’ın) sahnelenmiştir. Öte yandan, Yaygara 70, Uyy 

Balon Dünya Gibi yerli müzikaller hayata geçirilmiştir.  Müzik 

eleştirmeni Faruk Yener, Dormen Tiyatrosu’nun Uyy Balon Dünya 

müzikalinin program dergisine yazdığı yazıda: “Müziğe el atışı 

musical damgalı yabancı oyunlarla başlamıştır. Yalnızca deneme 

olarak ele almıştı bu oyunları ve şu nedenlerden ötürü olumlu sonuç 

sağlamanın güçlüğünü de biliyordu, konular yabancı, adlar, sorunlar 

yabancıydı, üstelik oyunlar çok zengin olanakları gerektiriyor, aynı 

oyunları batıda üstün koşullarla seyredilmiş seyredenler, olağanüstü 

bollukla yapılan filmlerini görenler ister istemez kıyaslamalara 

gidiyor, hoşgörü ölçüsünü kaybediyorlardı. Beklenen bu sonuç onun 

yerli müzikli oyun inancını güçlendirmiş ve bu alandaki tutumuna 

ışık tutmuştur kanımıza göre. Bu inancın ürünleri Haldun Dormen’in 

çizgisindeki en önemli aşamadır”. (Uyy Balon Dünya program 

Dergisi) Cumhuriyetin ilk yıllarında özel tiyatrolarda, adaptasyon 

dışında oynanan telif eser sayısı hiç denilecek kadar azdır. Örneğin, 

Küçük Sahne, Muhsin Ertuğrul’un döneminde, sanat danışmanı olan 

Vedat Nedim Tör’ün bir oyunu dışında hiç yerli eser oynamamıştır. 

Dormen Tiyatrosu’nun Küçük Sahne yıllarında da sadece … adet 

yerli oyun oynanmıştır (Saban, 2022). 

Ancak Haldun Dormen, Ses Tiyatrosu döneminde bu yola 

başvurmuş, başta arkadaşı Refik Erduran ile tiyatronun 

gereksinimleri doğrultusunda proje tasarımı yapmıştır. “Refik 

Erduran’a ısmarladığım Ayı Masalı adlı bir komediyi başlangıç 

oyunu olarak seçmiştim. Yeni onarılmış bir tiyatroyu yerli bir oyunla 

--200--



açmayı uygun bulmuştum. Refik, elimdeki kadroyu tanıdığına göre, 

bunu yazabilecek en doğru insandı” (Dormen, 2017: 221). 

O dönem radyoda büyük başarı sağlamış olan Uğurlugiller’in 

yazarı Selçuk Kaskan’ın da Alamanyadan Bir Yar Gelir Bize 

oyununu yazmasına önayak olmuştur.  Ayrıca, Yaygara 70 oyunu 

gibi müzikal çalışmalarında da proje tasarımı şeklinde yönelmiş, 

Cemal Reşid Rey’in uzun yıllar sonra yeniden eserler üretmesini 

sağlamıştır. “Keşanlı daha önce başladığı için, ilk Türk müzikali 

şerefi Keşanlı’ya gitti ve haklı olarak büyük başarı sağladı. 

Keşanlı’nın ilk prodüksiyonu her bakımdan mükemmeldi “(Dormen, 

2017: 241).  Bulvar oyununun program dergisinde Metin And yazar 

Turgut Özakman ile besteci Bülent Arel’in iş birliklerinin 1920 

Almanya’sında çağcıl sanat (Zeitkunst) ve görevsel 

(Gebrauchsmusik) bağlantısını örnekleyerek, Özakman/ Arel’in iş 

birliğinin de bu sanat bilinciyle başlayan bir ilk olduğunu ve 

sürmesini umduğunu yazar. (Bulvar oyunu program dergisi) O 

dönem provaları yapılan ilk Türk müzikali Bulvar’ın gecikmesi 

Şahane Züğürtler oyununun başarısına dayalıdır. Yaz sezonunda 

tekrar prova yapılmaması için, sezon sonunda bir hafta için 

repertuara alınan Bulvar oyununun, Keşanlı ile eş zamanlı olarak 

çalışıldığı, ancak ilk Türk müzikali olma özelliğini Sururi/Cezzar 

Tiyatrosu’na kaptırdığı Dormen’in anılarında ayrıntılı olarak 

anlatılmıştır. Nedim Saban, Haldun Dormen ile yaptığı söyleşide bu 

konuda bir soru yöneltince, Dormen, Keşanlı’nın ilk Türk müzikali 

olmadığını, daha öncelerde Muhlis Sabahattin, Cemal Reşit Rey’in 

çalışmalarının anılması gerektiğini bildirmiş ve kitabındaki bu 

bölümün yanlışlar içerdiğini söylemiştir. (Dormen/Saban kişisel 

iletişim, 19.09.2020). 

Dormen Tiyatrosu’nun Ses Tiyatrosu’ndaki ilk sezonu da, 

Küçük Sahne’deki ilk sezonu gibi gişe açısından başarısız geçmiştir. 

Haldun Dormen, Ses Tiyatrosu’nun ikinci sezonunda repertuara 

--201--



alınan ve Dormen Tiyatrosu’nun kaderini olumlu yönde değiştiren 

Şahane Züğürtler oyunu öncesindeki ruh halini şöyle anlatır. 

“Yeni binaya geçtiğimizden beri her şey ters gidiyordu. Para 

durumumuz felaketti…. Yavaş yavaş Küçük Sahne’yi bıraktığıma 

pişman olmaya başlamıştım” (Dormen,2017: 236). Dormen 

Tiyatrosunun Ses Tiyatrosundaki ikinci sezonu, Montserrat adlı 

oyunla başlamış, prodüksiyon çok ses getirmesine ve Erol Keskin, 

Ayfer Feray, Suna Keskin gibi güçlü bir kadroya sahip olmasına 

rağmen, gişe başarısı elde edememiş ve sadece beş hafta 

oynanmıştır. Duygu Sağıroğlu artık sinemaya yoğunlaşmaya karar 

verdiği için, Dormen Tiyatrosu yeni sahne düzenlemesi arayışlarına 

girmiştir. Mina Urgan’ın dilimize kazandırdığı Montserrat’nın sahne 

düzenini Teoman Orberk, kostüm tasarımını Erol Keskin yapmıştır. 

Montserrat’nın Haldun Dormen için özel anlamı ise: Muhsin 

Ertuğrul Döneminde katıldığı Küçük Sahne’de Muhsin Ertuğrul’un 

kendisine vermediği rolü, bu kez kendi tiyatrosunda oynamasıdır. 

Montserrat’nın gişede başarı elde edememesi yüzünden, Şahane 

Züğürtler oyununun ilk temsili erkene alınmıştır. Haldun Dormen’in 

Nedim Saban ile 15 Ekim 2020 tarihinde Kibarlık Budalası kulisinde 

yaptığı televizyon söyleşisinde: “En sevdiğim rolüm” diye 

vurguladığı Şahane Züğürtler, Dormen’in yukarıda söylediği gibi, 

kendisini oyuncu olarak kanıtlamasında etkili olmuştur. Dormen 

Tiyatrosu’nun Küçük Sahne Döneminde daha çok yaptığı rejilerle ve 

kurduğu tiyatronun farklı birikimlerine sahip oyuncularına 

orkestrasyon yaparak bir üslup birliği yaratan Dormen, artık kendi 

kurumunun yönetmenlerini de yetiştirmeye başlamıştır. Şahane 

Züğürtler oyununun rejisi engin bir tiyatro bilgisi ve entelektüel 

birikime sahip Erol Keskin’e teslim edilmiştir.  

“Başrolü oynayacağım için oyunu sahneye Erol Keskin koyacaktı. 

Aynı oyunu hem oynamak hem yönetmek zor geliyordu bana. Bu 

yüzden oyunculuğum ikinci planda kalıyordu hep. Artık yetiştirdiğim 

--202--



yönetmenler vardı. Onlara rahatlıkla güvenebilirdim.” (Dormen, 

2017: 236) 

Şahane Züğürtler’in provaları sancılı geçer. Genel prova 

ancak oyun sabahı yapılabilir. “Tüm meslek yaşantımda gördüğüm 

en kötü, en umutsuz provaydı bu. Her şey olumsuz, her şey yanlıştı” 

(Dormen, 236) Genel provadaki en büyük sorun Ayfer Feray’ın, 

yönetmenle uyum içinde geliştirdiği rolün yorumunu genel provada 

değiştirmesi ve yaşamında ilk kez tiyatro dekoru yapan Leyla 

Süren’in realizasyonda yaşadığı sıkıntıdan kaynaklanır.  Gergin 

provanın ardından Dormen oyunun başlatılıp başlatılmaması 

konusunda kararsız kalır. “Provayı izlerken herkes karar vermişti. 

Şahane Züğürtler Dormen Tiyatrosu’nun sonu olacaktı” 

(Dormen,2017: 237). 

Ancak, ertelenmesi düşünülen Şahane Züğürtler, 

programlandığı saatte perde açar ve Dormen Tiyatrosu’nun en büyük 

başarılarından biri olur. “Perde kapandığında hayatımdaki en büyük 

alkışı duydum. Çoktandır beklediğimiz kurtarıcı Şahane Züğürtler 

olacaktı Dormen,2017: 239). Çarlık Rusyasında Prenslik yapmış, 

aristokrat bir ailenin, Paris’te yoksulluk içinde yaşayarak, 

hizmetkarlık etmesi ve Rusya’da düzenin bir gün değişeceği 

umuduyla, Prens olarak birikimine dokunmama konusunda etik bir 

davranış sergilemeleri üzerine kurulu olan oyun, duygusal bir 

komedidir. Ayrıca, paranın el değiştirdiği dönemin Türkiye’sine de 

yabancı gelmemiştir.  Jacques Deval’ın yazdığı Tovarich oyunun 

Asude Zeybekoğlu çevirmiş, yönetmen Erol Keskin, aynı zamanda 

Turgut Boralı ile dönüşümlü olarak Charles Dupont rolünü 

oynamıştır.  Kostümler Haldun Dormen’in kardeşi Güler Erenyol ve 

o zamanki eşi Betül Dormen’e, dekor tasarımı Leyla Süren’e aittir. 

Oyunda başrolleri oynayan Haldun Dormen, Ayfer Feray’ın dışında 

Yılmaz Köksal, Mehmet Özekit, Yüksel Gözen, Esin Eden, Suna 

Sun (Keskin), Başar Sabuncu rol alır. Ayrıca Sema Özcan ve Tuncel 

Kurtiz, salonu paylaşmakta olan Kent Oyuncuları’nda oynadıkları 
--203--



Kim Korkar Hain Kurttan oyununa ek olarak bu oyunda da rol 

almıştır. Nisa Serezli de oyunun ikinci perdesinde ortaya çıkan renkli 

bir kompozisyon çizmiştir. Ayfer Feray ve Nisa Serezli bu oyundaki 

rolleriyle o yılın İlhan İskender Ödüllerini kazanmışlardır. 

“Benim hiç kuşku yok ki en severek oynadığım rol Prens Mikhail 

olmuştur. İlk oynadığım zaman o karakterle kendimi çok 

özdeşleştirmiş ve zaman zaman kendimi onun gibi görmüştüm” 

(Dormen, 2017: 567). Dormen, 1960’larda ve 1990’larda oynadığı 

oyunun son gecelerinde kendini en yakın dostundan ayrılmış gibi 

hisettiğini oyunda söylenen Oçiçirnya şarkısının   oyun bittiği zaman 

bile kendisini bırakmadığını, pekçok açılışta şerefine bu şarkının 

çalındığını anlatmıştır. Haldun Dormen, oyundaki şahane 

deneyimini şöyle anlatır: “Yönetmenliğin sefasını Cep Tiyatrosu 

günlerinden beri sürdürmüştüm ama oyunculuğun, starlığın 

nimetlerini ilk kez tadıyordum.” (Dormen, 2017: 241). 

“Dormen Tiyatrosuna hiçbir zaman benim tiyatrom demedim, hep 

bizim tiyatromuz dedim” (Dormen/ Saban kişisel iletişim, 

25.06.2020).  Haldun Dormen, Dormen Tiyatrosunun her 

aşamasında ekibini güçlendirmeyi ilke edinmiş, hiçbir zaman 

tiyatrosunun tek starı olmamaya özen göstermiştir. Küçük Sahne’de 

adı Dormen Tiyatrosu ile anılan ve bir bölümü tiyatroya Dormen 

Tiyatrosu’nda başlayan yetenekler Metin Serezli, Erol Günaydın, 

Erol Keskin, Altan Erbulak, İzzet Günay,Yılmaz Gruda, Nisa 

Serezli, Turgut Boralı, Altan Karındaş, Fikret Hakan, Ayfer Feray 

gibi yeteneklere Ses Tiyatrosu’nda Nevra Şirvan Serezli, Suna 

Keskin, Füsun Erbulak, Göksel Kortay, Hadi Çaman, Yüksel Gözen, 

Zeynep Tedü, Kerem Yılmazer, Tülin Oral, Hüseyin Kutman, Güzin 

Özipek,Hayrettin Arslanoğlu, Salih Güney, Sema Özcan, Alpay İzer, 

Başar Sabuncu, Emel Mesçi,  Tuncel Kurtiz, Ali Poyrazoğlu, Tolga 

Aşkıner,Yusuf Sezgin, Enver Demirkan, Şefik Döğen, Esin Eden, 

Gülsün Kamu, Günfer Feray, Leyla Belkıs   gibi yeni isimler 

katılmış, Dormen Tiyatrosu kadrosu güçlenmiştir. Haldun 
--204--



Dormen’in Türkiye Tiyatrosu’na getirdiği dinamizmin kaynağında 

ekip ruhunun tiyatromuza yansıması vardır. Bu dinamizm, suflörün 

kaldırılmasıyla başlar ama başlıbaşına buna değil, Dormen’in o 

dönem Yale Üniversitesi’nde eğitimini aldığı oyunculuk yöntemine 

bağımlıdır. Öte yandan, kısıtlı bir seyirci ile başlayan Darülbedayi 

repertuarında da çok sık oyun değiştirildiği için, kısa prova 

dönemiyle kotarılan oyunlarda tam anlamıyla oyuncu hakimiyeti 

olmaması da ritm duygusunu yavaşlatmaktadır. Dormen, Türkiye’ye 

döndüğü zaman hem bir seyirci olarak hem Muhsin Ertuğrul ile 

çalışan genç bir tiyatro insanı olarak bu duruma yakından tanık 

olmuştur. Düşününülenin aksine, bu ritm anlayışı repertuarının 

komedilerinde oluşmamıştır, üslup birliğinin sahneye   yansıması 

olmuştur. Ekibin artık büyük bir uyum içinde komedileri gerektirdiği 

ritmde oynayabilecek hale gelmesiyle komedi yorumlarında ustalık 

elde edilmiştir.  

Öte yandan, geleneksel tiyatromuzda olan kavuklu/ pişekar 

paslaşması modern komedi anlayışına da yansımıştır. Metin Serezli/ 

Haldun Dormen, Altan Erbulak/ Erol Günaydın bu yönleriyle de 

ayrıca öne çıkar. Dormen Tiyatrosu’nun yeni tiyatrosunda oynadığı 

Bulvar Tiyatrosu örnekleri, farslar ve duygusal komediler olarak 

ayrıştırılabilir. Tiyatronun ilk kuruluşunda Philip King’in Papaz 

Kaçtı oyunuyla başlayan, Küçük Sahne’de Teyzesi ile süren, ancak 

Küçük Sahne repertuarında pek yer verilmeyen farslar hızlı bir akış, 

oyunculuk paslaşması, sahne alışverişiyle oynanır.  Fars geleneği, 

özellikle Feriköy’de 1980’lerde tekrar açılan 2.Dormen 

Tiyatrosu’nun da en belirgin tarzı olmuştur. Dormen Tiyatrosu, 

pekçok oyununu sahnelediği Metin Serezli’nin sahneye koyduğu Bit 

Yeniği’nin bir tatlı yanı da Nevra Şirvan/ Metin Serezli’nin 

düğünlerinin dekorun içinde özel bir etkinlik olarak yapılması 

olmuştur. Ray Cooney ile, 1969’da Rus Gelir Aşka ile Georges 

Feydau ile ise tiyatronun 6. Yılında sahnelenen Sevgilimi Göz Kulak 

Ol oyunuyla tanışmıştır. Ancak, ikinci Feydau sahnelenmesi olan Bit 

--205--



Yeniği bu komediler arasında en çok tutan olmuştur (Dormen, 2017: 

272). Metin Serezli’nin sahneye koyduğu Bit Yeniği’nin bir tatlı yanı 

da Nevra Şirvan/ Metin Serezli’nin düğünlerinin dekorun içinde özel 

bir etkinlik olarak yapılması olmuştur.  Ancak Dormen’in, Suna 

Keskin ile başrolü oynadığı üçüncü Feydau oyunu olan Elde Ele ise, 

biraz da Dormen’in tiyatrosunda son döneme yaklaşıldığının fark 

etmesi ve babasının kaybı nedeniyle aynı derecede sevilmemiştir.  

Yukarıda anlatıldığı gibi, Türkiye’ye ilk Batılı anlamda müzikali 

getiren Haldun Dormen, Dormen Tiyatrosu’nda hem Batılı hem 

Türk müzikallerini sürdürmüştür. Pasifik Şarkısı’nın ardından Batılı 

müzikal olarak Dün Gece Yolda Giderken Komik Bir Şey Oldu’yu 

canlı orkestra olmadan oynadığı için eleştirilen ve büyük bir titizlikle 

sahneye koyduğu Oliver müzikalinin kadrosunun çocuklardan 

oluşması nedeniyle, çocuk oyunu gibi algılanıp, sadece matinelerde 

dolmasını deneyimleyen Dormen, “sahneye koyduğum en iyi 

yapıtlardan biri olduğu gibi, Erol Günaydın da Fagin’le olağanüstü 

bir kompozisyon yarattı…Ben de bu oyunla yılın en başarılı 

yönetmeni olarak ilk İlhan İskender’imi kazanmıştım” diye anar 

(Dormen, 291). Oliver, bir çocuk oyuncu olarak Hayrettin Aslan’ın 

keşfi (Dormen, 2017: 290), Suzan Uztan’ın   ve Eski Çamlar Bardak 

Oldu’daki başarısının ardından, ters köşe yaparak oynadığı kabadayı 

rolündeki başarısıyla Kerem Yılmazer’in de başarısı ile de önem 

taşır (Kortay/ Saban kişisel iletişim 17.06.2019). 

Bir süre tiyatrodan ayrılan Erol Günaydın, Dormen 

Tiyatrosu’na döndüğünde, Dormen ile birlikte Yaygara 70 projesini 

tasarlar. Yaygara 70, özünde, Günaydın’ın çocukluğunun geçtiği 

Beşiktaş Tuzbaba’da geçen yerli bir Romeo/ Jülyet hikayesidir.  

Besteler için, kardeşi Ekrem Reşit Rey’in ölümünün ardından 

inzivaya çekilen Cemal Reşit Rey’in küskünlüğünü bildikleri halde, 

Cemal Bey’e giderler. İkinci görüşmede ise, ustanın müzikalin ilk 

şarkısı olan Sokağımızın Alaybeyi’ni bestelediğine tanık olurlar. 

Oyunda başroller Kerem Yılmazer ile Tülin Oral’a aittir. Şarkı 

--206--



sözlerini Erol Günaydın yazmış, koreografisini Celal Korkmaz 

gerçekleştirmiş, kostümlerini Güler Erenyol, dekorunu Ankara Sanat 

Tiyatrosu’ndaki çalışmalarının ardından İstanbul’a taşınan ve Eski 

Çamlar Bardak Oldu ile Dormen Tiyatrosu’na katılan Osman 

Şengezer yapmıştır. Altan Erbulak tiyatrodan ayrılmaya karar 

vermiş, ancak Kamuran Usluer konuk oyuncu olmayı kabul etmiştir. 

Oliver’da büyük başarı elde eden Hayrettin Arslan için özel bir rol 

yazılmıştır. Eski Çamlar Bardak Oldu oyunuyla Dormen 

Tiyatrosu’na tekrar dönmüş olan Cahit Irgat, Derin Mavi Deniz 

oyununda Ankara Devlet Tiyatrosu’ndan Dormen Tiyatrosu’na 

katılan, ancak ekiple üslup birliği sağlayamadığı için başarısızlıkla 

sonuçlanan bu oyundan sonra da Dormen’de yeni bir çalışma 

yapmayı kabul eden Muazzez Kurdoğlu da kadroda yer almaktadır. 

“İkinci perdede ikisinin birlikte şarkı söyleyip dans ettikleri Genç 

Gönlüm adlı tango, bence Türk Tiyatro tarihinin en güzel, en 

dokunaklı sahnelerinden biri olmuştu” (Dormen,2017: 288). 

Yaygara 70 yıllar sonra Türkiye Tiyatrosu’nda ilk sahnelenen 

operettir. Ses Tiyatrosu’nun hem repertuar geleneğine uyar hem 

ihtişamlı binasının dokusuna! Oyunun Cemal Reşit Rey fotoğrafıyla 

çıkan program dergisindeki, Lüküs Hayat’tan Yaygara’ya başlıklı 

yazısında Melih Vassaf eski Fransız Tiyatrosu’nun görkemli 

operetlerine tanıklığını anlatır, kaybettiğimiz sanatçılarını anar ve 

tiyatronun yine operetlere dönmesini heyecanla aktarır (Yaygara 70). 

Küçük Sahne nasıl ağırlıklı olarak psikolojik gerçekçilikle 

anımsanıyorsa, Ses Tiyatrosu’na da operetler damga vurmuştur. 

Haldun Dormen, Cemal Reşit Rey’in büyük başarı elde eden 

Yaygara 70 operetinin ilk gecesinde, Cemal Reşit Rey’in coşkusunu 

şöyle dillendirir:  

“Aynı sahnenin üzerinde kardeşi Ekrem Reşit ile Lüküs Hayat, Saz 

Caz, Deli Dolu gibi Türk Tiyatrosunun klasik operetlerinin açılış 

gecesini tatmıştı…Kırk yıllık bir aradan sonra, aynı sahnede 

kendinden çok genç insanlarla tiyatroya yaptığı bu görkemli dönüş, 
--207--



onu yeni baştan yaşama ve heyecana döndürmüştü” (Dormen, 2017: 

299). 

Yaygara 70’ten sonra, yine Erol Günaydın/ Cemal Reşit Rey ikilisi 

Uyy Balon Dünya adlı yeni bir operet projelendirmiştir, ancak 

Dormen bu oyunu: “Aynı formül ikinci kez tutmadı” olarak 

özetlemiştir.  

Dormen Tiyatrosu’nun bir dönüm noktası da Yaygara 70’in Roma ve 

Londra’da perde açması olmuştur. Yaygara 70 ve Uyy Balon 

Dünya’nın karma hale getirilmesiyle ortaya çıkan İstanbul Masalı 

adlı oyun Londra’da çok saygın bir festivale seçilmiş, Ralph 

Richardson, Rex Harrison gibi ünlü İngiliz oyuncuların katıldığı bir 

açılış gecesinin ardından Londra’da bir hafta kapalı gişe 

oynanmıştır. 

Dormen Tiyatrosu/ Cemal Reşit Rey iş birliği mahkemede sona 

ermiş, Rey, Dormen’in İstanbul Masalı’nın kendisinden habersiz 

olarak sahnelendiği savıyla Haldun Dormen aleyhinde dava açmıştır. 

Dormen, yaşamında ilk kez sanık olarak mahkemeye çıkmıştır. Oysa 

Rey, İstanbul Masalı turnesi öncesinde İstanbul’da oyunu izleyip, 

alkışlayan seyirciler arasındadır (Dormen, 2017: 333). 1985 yılında, 

o dönem İstanbul Belediyesi Şehir Tiyatroları’nın genel sanat 

yönetmeni olan Gencay Gürün, Haldun Dormen’i konuk yönetmen 

olarak davet etmiş ve Lüküs Hayat projesini hayata geçirmiştir. 

Cemal Reşit Rey ile Haldun Dormen’in mahkeme salonunda biten iş 

birliği bu projeyle yeniden başlamış ve Lüküs Hayat, Şehir 

Tiyatrolarında kült bir oyun olarak, yıllarca sürmüştür.  

Dormen Tiyatrosu’nun repertuarı incelendiğinde, 1966 yılında o 

güne kadarki biçemine hiç uymayan   Yer Demir Gök Bakır ve bir 

Brecht eseri, Puntilla göze çarpar. Yaşar Kemal’in romanından 

uyarlanan Yer Demir Gök Bakır, bir yıl önce Ankara Deneme 

Sahnesi tarafından …. adıyla oynanmış, çok ses getirmiştir. Ancak 

--208--



Dormen Tiyatrosunda göstermeci bir üslup yerine, yine topluluğun 

alışılageldik düzeniyle oynanmıştır.   

Türkiye’de sahnelenen ilk Brecht prodüksiyonu 1960 yılında yine 

Ankara Deneme Sahnesi tarafından sahneye taşınan Carrar Ana’nın 

Silahları’dır. Daha sonra Küçük Burjuva Düğünü ve Kural ve 

Kuraldışı da amatörler tarafından sahnelenmiştir. Muhsin 

Ertuğrul'un genel sanat yönetmeni olduğu 1962-63 döneminde, 

profesyonel olarak İstanbul Büyükşehir Belediyesi Şehir Tiyatroları 

Tepebaşı Dram Tiyatrosu'nda repertuara alınan, Beklan Algan'ın 

sahneye koyduğu “Sezuan'ın İyi İnsanı” Türkiye’de profesyonel 

olarak sahnelenen ilk Brecht oyunudur. Ancak oyunun 

sahneleneceğil   ilk gecede Tepebaşı Tiyatrosu Komünizm ile 

Mücadele Derneği yöneticileri tarafından basılmış, sanatçılar 

saldırıya uğramış ve oyun iptal ettirilmiştir. Bir süre sonra, olay 

gecesi gösteride bulunan Prof.Dr. Sulhi Dönmezer'in 

başkanlığındaki bilirkişi heyeti oyunun tekrar sahnelenmesine izin 

vermiştir.  

Böylesine bir baskıya rağmen, Dormen Tiyatrosu salonunu 

paylaşan Kent Oyuncuları, 1964 yılında Brecht’in Üç Kuruşluk 

Opera’sını sahneye taşımaya cesaret etmişir. Bir sezon sonrasında 

Bay Puntila ve Uşağı Mati’yi sahnelemeye başlayan Dormen 

Tiyatrosunun, Bay Puntila ile Uşağı Mati” prodüksiyonunun Kent 

Oyuncuları’nın bu Üç Kuruşluk Opera oyunun başarısından cesaret 

alarak ortaya çıktığı düşünülebilir. Ankara Sanat Tiyatrosu 

Ankara’da Arturoi’nin Önlenebilir Yükselişi’ni oynarken, Dormen 

Tiyatrosu Bay Puntila ve Uşağı Mati’yi sahnelemektedir. Başka bir 

deyişle, İstanbul Brecht’i kuruluş amaçlarında toplumsal gerçekçi 

bir tiyatro amacı gütmeyen iki topluluk olan Kent Oyuncuları ve 

Dormen Tiyatrosu ile tanımıştır.  Puntila Ağa ve Uşağı Matti, Adalet 

Cimcoz çevirisiyle oynanmıştır.  Reji Haldun Dormen, dekor 

tasarımı Başar Sabuncu, kostüm tasarımı Güler Erenyol’a aittir. 

Distribüsyonda kadroda sahneye giriş sırası ile Füsun Erbulak, 
--209--



Yılmaz Köksal, Erol Keskin, Hadi Çaman, Metin Serezli, Tolga 

Aşkıner, Nisa Serezli, Tülin Oral, (dönüşümlü olarak Güler Kıpçak), 

Yüksel Gözen, Zeynep Tedü, Suna Keskin, Yılmaz Köksal, Hüseyin 

Kutman, Seçkin Bozkaya, Suzan Uztan vardır.  Program dergisinde, 

John Willet’in The Theatre of Bertolt Brecht kitabından alıntılanmış 

“Tiyatro Bir Eğlencedir” başlıklı bir yazı vardır. Brecht’İn Kleines 

Organon adlı yapıtına göndermeler yapılan bu yazıda Brecht’in 

teorilerinin pratikte etkisiz kaldığı, tiyatro ile ilgili teorilerinin 

sadece birkaçını hayata geçirebildiğini, eski tiyatro 

alışkınlıklarından vaz geçmediğine tanık olduğu seyirci için, 

didaktik tiyatro anlayışından vaz geçtiğinden söz edilmekte ve 

Brecht Tiyatrosunun eğlenceli olduğuna değinilmektedir (Puntilla 

Program Dergisi, 127). Dergide, Sermet Çağan da Brecht üzerine bir 

yazı yazmış ve Brecht oyunlarının sahnelenmesindeki tekelcilik ve 

üstten bakıştan yakınmışıdır.  

“Her yeni akımın olduğu gibi, Brecht’in tiyatrosu da, çeşitli 

toplumların yalnız bilgiç kişilerinin konuşabileceği bir alım haline 

gelmiştir…Brecht’in o canım oyunlarının bugüne değin dünyanın 

birçok sahnelerine çıkmayışının, çıkamayışının nedenlerinden birisi 

budur “ (Puntilla Program Dergisi, 125).       

Nedim Saban, Haldun Dormen’e, Dormen Tiyatrosu’nun neden 

Brecht denemesi yaptığını sorduğunda, Haldun Dormen: “O dönem 

herkes deniyordu, biz de deneyelim dedik” diye yanıt vermiş, 

Saban’ın projeye seyirci ilgisini sorması üzerine gülerek:” Çok 

seyirci gelmediği için, ilgilendiler mi bilemem” demiştir. Puntilla 

Ağa ve Uşağı Mati sadece 36 kez sahnelenmiştir. “Başarılı bir 

prodüksiyon olmasına rağmen, Dormen Tiyatrosu seyircisi, bizim 

tarzda bir oyun olmadığı için tutmadı Puntilla’yı. Yerine Nisa’yla 

Betül’ün adapte ettikleri Neil Simon’un Çıplak Ayak adlı komedisini 

koyduk alelacele” (Saban/ Keskin kişisel iletişim: 26.06.2019). 

--210--



Dormen Tiyatrosu, içgüdüsel olarak Ses Tiyatrosu’na 

geçişiyle daha yerel bir repertuar anlayışı benimsemiştir. Ancak 

bunu çok yakın çalıştıkları Refik Erduran, Turgut Özakman, Selçuk 

Kaskan, Yaşar Kemal ve bir süre ekipte bulunan Başar Sabuncu gibi 

yerli yazarların özgün oyunlarıyla değil, biçimsel arayışlar, 

tiyatromuzun geleneğinde olan komediler, eğlencelikler, operetler 

yoluyla gerçekleştirmeyi seçmiştir.  Ses Tiyatrosu’na geçiş için özel 

olarak yazdırılan Ayı Masalı’nın ardından, 1965 yılında Cengiz 

Han’ın Bisikletinin tekrarlanmasıyla başlayan yerli yapıt 

sahnelemelerine 1966 Yer Demir Gök Bakır, 1967 Paramparça, 1968 

Turp Suyu, 1969’da Şerefiye ile devam edilmiştir. Haldun Dormen, 

Ayı Masalı’nın kısa sürmesini oyunun oyuncular tarafından 

bozulmasına, (Dormen, ?), Cengiz Han’ın Bisikleti’nde seyircinin 

ilk versiyondaki Ulvi Uraz yumuşaklığını aradığını,  (Dormen, ???), 

Turp Suyu’nun başarısızlığını Dormen Tiyatrosu’nda bazı 

oyunculara reji hakkı tanınması ve sanat yönetmeni olarak bu rejilere 

karışmaması nedeniyle provalarına müdahale etmediği Turgut 

Boralı’nın ilk yönetmenlik deneyimindeki başarısızlığına (Dormen, 

2017: 287) bağlasa da , 1967 yılında oynanan Paramparça oyunun 

program dergisinde Ömer Atilla imzalı Türk Oyun Yazarlığının 

Dünü Bugünkü Görünümü konulu yazısında, yirmi yıl sürecinde 

Muhsin Ertuğrul’un da öncülüğüyle yerli yazarlarda ciddi bir artış 

olduğunu, başta  seyircinin beğenmeyeceği konusunda bir önyargı 

bulunmasına rağmen, bu yargının da bittiğini belirtir, ancak Türk 

oyun yazarlarının halen kalıcı değerler geliştiremediklerinden 

yakınır. Atilla’ya göre bazı yazarların politize olması, basının da bu 

konuda kendilerini desteklemesi, bazılarının köy edebiyatını 

sömürme konusuna takılması nedeniyle bir tıkanma yaşadıklarını 

vurgular. Atilla’nın en çarpıcı çıkarımı ise: Şimdilik tek tek Türk 

oyunlarından, ya da oyun yazarlarından söz edebiliriz, fakat bir Türk 

oyun yazarlığından söz etmek için bir süre daha beklemek 

gerekecek” savıdır. “Bir Moliere ya da   Giradoux, Çehov ya da 

Gorki, Synge ya da O Casey’yi seyrederken bu yazarların 
--211--



birbirlerinden çok ayrı dünya görüşlerine, kişisel deyişlerine karşın 

ortak bir yönleri bulunduğunu görüyoruz…Burada bir ulusal deyiş 

sorunu çıkıyor ortaya. Bizim oyun yazarlığımızın böyle bir deyişe 

yöneldiği, ulaştığı söylenebilir mi? Türk oyun yazarlığı çizgisinin bu 

ulusal deyiş düzeyine ulaşamadığını kabul etmek zorundayız” 

(Paramparça Program Dergisi). 

Son olarak Dormen Tiyatrosu’nun tür arayışları içinde belki 

de Yaygara 70 program dergisinde sözü edildiği gibi, Commedia del 

Arte ile halk tiyatromuzun yakınlığı nedeniyle Goldoni’nin İki Yanık 

Bir Alık oyunun bir uyarlamasının yapıldığını, Şahane Züğürtler’in 

sevilen Rus karakterleri, o dönem Beyoğlu’nda bulunan Beyaz 

Ruslar’ın da çok ilgisini çekince, Valentin Kataiev’in yazdığı Bugün 

Git Yarın Gel adlı bir Rus oyunu daha denendiğini belirtmek gerekir. 

Başka bir deneme de Frank Marcus’un Arkası Yarın adlı LGBT 

temalı oyunudur. O dönem Sururi/Cezzar Topluluğu tarafından Ümit 

Tiyatrosu’nda oynanan James Baldwin’in Düşenin Dostu adlı 

hapishanede eşcinsellik teması üzerine kuruludur, ancak çok ses 

getirmiştir Ancak Dormen’e göre, Arkası Yarın seyirciye yabancı 

gelmiştir (Dormen, 2017: 285). Dormen Tiyatrosu, Londra 

turnesinin dönüşünde, hem 12 Mart döneminin yarattığı çöküş, hem 

Beyoğlu’nun çöküşü, televizyonun yükselişi, ekipten kopuşlar 

(özellikle Metin Serezli, Altan Erbulak, Erol Keskin) nedeniyle zor 

bir dönem geçirir. Dormen’in babasını yitirişini, ailesindeki başka 

kayıpları, ekipten Tülin Oral’ın eşi Erdöl Boratap’ın siyasi 

nedenlerle hapse girmesi gibi olaylar da topluluğun moralini ve 

üretim heyecanını düşürür. Londra’da büyük başarı sağlayan 

İstanbul Masalı İstanbul’da karşılık bulamaz, Dormen Tiyatrosu’nun 

son dönemlerinde sahneye konulan Colette’in Gigi’si, Howard 

Lindsay’in Evimizdeki Hayat oyunu durumu kurtarmaz. Dormen’e 

göre tiyatro Londra dönüşünde kapansa, çok daha az borçla 

kapanacaktır (Dormen, 2017: 338), Londra sonrasındaki ayakta 

kalma çabası da maddi açıdan çok kan kaybettirir. 

--212--



Öte yandan, Dormen Tiyatrosu, altın yıllarını yaşadığı 

salonda, sadece oyunlarının seyirciyle buluşmaması yüzünden değil, 

gelir/ gider dengesinin ayarlanamaması, gişe gelirlerinin birikmiş 

borçları ve kalabalık kadro giderlerini karşılayamaması nedeniyle de 

zorlanmıştır. Altı sezon boyunca kiracı olarak 6 temsillerini oynayan 

Kent Oyuncuları’nın kendi salonlarına taşınması nedeniyle, fazla 

prodüksiyon yapma gereksinimi doğmuş ve bu durum kadronun 

zorunlu olarak büyümesine neden olmuştur.  Haldun Dormen’in 

anılarında: “Oliver’la Dormen Tiyatrosu’nun kadrosu müzisyenler 

dahil 120 kişiyi aşıyordu. Dormen Tiyatrosu’nun kadrosu bir 

çılgınlık haline gelmiş ve topluluğu uçurumun kenarına getirmişti 

“(Dormen, 288) “Küçük bir kadro kurmak herkesin sloganı olmuştu. 

Her oyuncu kendini de sokuyordu bu küçük ideal kadronun içine” 

(Dormen, 2017: 339).  

Tiyatronun son dönemlerinde oynanan Arkası Yarın adlı 

oyunun  program dergisi incelendiğinde,  oyuncu kadrosunda 26 kişi, 

idari kadroda şirket müdürü olarak Tezcan Avcı, personel müdürü 

olarak Fatma Davaz, ayrıca bir  basın yayın sekreteri, bir tiyatro 

müdürü, iki gişe memuru, üç itfaiyeci, bir kapı kontrolörü, iki 

muhasebeci, bir hukuk müşaviri, bir mali müşavir,  teknik kadroda  

Muhsin Kurtaran, Nihat Kahveci, Ali Uludere’nin yer aldığı üç 

sahne amiri, dört sahne teknisyeni, bir ışık teknisyeni ve yardımcı 

kadro adı altında 9 kişi bulunmaktadır. Kadronun bu kadar 

şişmesinin nedenlerinden biri de Dormen Tiyatrosu’nun kiracısı 

Kent Oyuncuları’nın kendi salonlarına taşınmalarının ardından, 

tiyatronun repertuarındaki oyunlarını arttırma zorunluluğu hissetmiş 

olmasıdır.  Haldun Dormen, 1972 yılında tiyatroyu kapatma kararı 

alır. Bu karar aynı zamanda tarihi Ses Tiyatrosu’nun da karanlığa 

gömülmesi demektir. Kıdemli Dormen Tiyatrosu oyuncusu Altan 

Erbulak, Dormen Tiyatrosu’nun kapanış gecesi için de duygularını 

şöyle aktarır. “Dormen Tiyatrosu’nun kapanış gecesini 

anımsıyorum…. Salona baktım, yıllardır gala gecelerini dolduran 

--213--



şık hanımlar ve beylerden pek kimseler yoktu ortada. Salon dolu bile 

değildi. Ben locada gözyaşlarımı tutamazken, onca yıl sonra bir 

tiyatronun perdesini kapatmak cesaretini kendinde bulamamıştı 

Dormen Tiyatrosu’nun geleneksel davetlileri…   Sahnede yedi sekiz 

kişi oynuyordu galiba. Ancak veda merasimi başlayınca doluşuverdi 

sahneye tüm Dormen oyuncuları…. Yaşlı gözlerle Haldun’un onları 

selamlayışını izledim…Haldun onları selamladı o gece tek başına. 

Birden Haldun’u çok sevdiğimi düşündüm “ (Sururi, 2016: 441). 

O anda sahnede selamlanan Dormen emekçilerinden Göksel 

Kortay: Kapandığı gün hepimiz ağlıyoruz. Haldun dönüp, bundan 

sonra ne yapıyoruz” dedi? diyerek anlatır kapanış anlarını. /Kortay/ 

Saban görüşmesi) Kendi anılarında da söz ettiği gibi, tiyatronun 

kapandığı gecenin sabahında kahvaltıdaki arkadaşlarına yeni 

televizyon projesi hayalinden söz etmektedir Haldun Dormen. 

(Dormen, 2017: 339). Tiyatro 1972 dergisinde Dormen Göçtü Gitti 

başlığıyla yayınlanan yazıda: Bütün iyiniyetlere rağmen Dormen 

Tiyatrosu günden güne krize düşmekten kurtulamadı. Umutlarla 

sahneye konan her yeni oyun ek masraf kapısı olmaktan öte hiçbir 

şey getirmiyordu. Biraz daha renkli kostümler, biraz daha zengin 

dekorlar belki seyirciyi etkiler düşüncesine saplanan Dormen 

yöneticileri, yıllarca önce renkli filmleri kucaklarında kalıvermiş 

Hollywood patronlarının çaresizliğinde, aynı yanılgıya düşüyordu. 

Seyirci artık renklerle, göz alıcı sahnelerle yetinmiyordu (Tiyatro 

1972, Sayı 7). Aynı yazıda, 1971/72 sezonunun özel tiyatrolar için 

bir yıkım yılı olduğu, çöküşün Alganlar tarafından kurulan 

tiyatrodaki Müfettiş oyunun ardından kapanması ile başladığı, 

Gülsüm Kamu ve Ayfer Feray örneklerine de değinilerek anlatılır. 

Gülriz Sururi, kendi salonuna taşınmış olan Kent Oyuncuları’nın 

borçlarının salonun değeri kadar olduğunu (Sururi, 2017: 441) 

vurgulamıştır. Nisa Serezli ise 9 Aralık 1972’de Ankara Sanat 

Sevenler Derneği’nde Rüksan Günaysu’nun yönettiği Ergun Sav, 

Metin And, Çetin Köroğlu, Ziya Demirel’in katıldığı panelde 

--214--



düşünüldüğü gibi televizyonun yükselişinin önem taşımadığını, asıl 

sorunun hayat pahalılığı ve özel tiyatro kurma enflasyonu olduğunu 

belirir, Dormen Tiyatrosu, Ayfer Feray Tiyatrosu, Mücap Ofluoğlu 

Tiyatrosu’nu örnekleyerek, kurumsal ağırlıklı tiyatroların 

kapandığını anlatır (Tiyatro 1972, Sayı 16, Sayfa 9).  

Ziya Demirel, yazarların telif ödemesi alamadıkları için 

tiyatrroya küskün olduğunu, zorunlu olarak ucuz komedilere 

yönelindiğini ve son oynadığı Isportoto Kazım komedisini utanarak 

oynadığını belirterek, panele katılmayı kabul etmeyen Devlet Bakanı 

İsmail Arar’ı eleştirir. Panelde Çetin Köroğlu, ehliyet sahibi olmayan 

insanların da tiyatro açması ve yönetmeni olmayan, yönetmenin 

trafik polisi gibi davrandığı bir tiyatro anlayışından yakınmıştır. 

Özdemir Nutku ise özel tiyatroların sorunlarını iç ve dış etkenler 

olarak ayırmış, yöntemsizlik, kolektif çalışma tarzının 

geliştirilmemesi, sahne üzerinde araştırma ve geliştirmeye önem 

verilmemesi, bina sorunu ve sanata yabancılaşan tiyatroların ticari 

kaygı gütmesi olarak sıralamış, dış etkenleri de ekonomik sorunlar, 

idari sorunlar, sansür konusu, tiyatronun kültürde yer bulamış 

olması, eğitim kurumlarının ihmal edilişi olarak sıralamıştır (Tiyatro 

1972, Sayı 16 Sayfa 10).                

Dormen Tiyatrosu 14 yılda farklı türlere ait 65 oyun oynamış, 

yüzlerce oyuncuya gelir kaynağı sağlamış, Türkiye Tiyatrosu için 

pekçok yıldız yetiştirmiş, kurumsal bir kimlik oluşturmuş, İstanbul 

ve Anadolu’da onbinlerce seyirciyle buluşmuştur. Dormen Tiyatrosu 

tiyatro tarihinde pekçok özelliğinin yanısıra yetenek avcılığıyla da 

öne çıkan, pekçok yeni yetenek keşfeden Haldun Dormen, ustaların 

da sahneye dönmesiyle anılmalıdır. Küçük Sahne’de Cahit Irgat, 

Ulvi Uraz, Cahide Sonku tiyatroya dönüş yapmış, Ses Tiyatrosu’nda 

Cemal Reşid Rey tekrar tiyatro için üretime geçmiş, Muazzez 

Kurdoğlu, Şevkiye May, Suzan Uztan gibi ustalar da seyirciyle 

buluşmuştur. Dormen Tiyatrosu sahnesinde aynı zamanda Muhsin 

Ertuğrul, Cahit Irgat, Turgut Boralı, Şevkiye May, Muazzez 
--215--



Kurdoğlu, İsmet Ay gibi tiyatro insanlara büyük jübileler 

düzenleyerek hem vefa borcunu yerine getirmiş hem bazı gereksinim 

sahibi oyuncuların emeklilik dönemleri için birikim sağlamalarına 

önayak olmuştur (Dormen, 2017: 309). Ses Tiyatrosu’nda jübileler, 

1934’te Fransız Tiyatrosu döneminde başlamıştır. “Yalnız Şehir 

Tiyatroları’nda çalışıp da ihtiyarlamış değil, tuluat, ortaoyunu, 

Benliyan, Minakyan gibiTürk tiyatrolarında ihtiyarlamış, 

çalışmayacak hale düşmekten muhtaç duruma girmiş sahne 

sanatkarları yararına bir müsamere vererek sezonu kapattık 

(Zobu,1977: 466). Bu yazıdan 48 yıl sonra, ne yazık ki özel 

tiyatrolarda emek veren sanatçıların durumu değişmemiş, sosyal 

hakları sağlanamamıştır. Tanju Cılızoğlu, İsmet Ay için yazdığı 

yazıda: “Bu adam tam otuz iki yıl gişeye ödediğinizi size geri vermek 

için çırpındı…. İnsana içinde yaşadığı düzenin sahip çıkabileceği ve 

jübile gereksinimlerinin sanatçıya teklif edilemeyeceği günlerin 

aydınlığında İsmet’le birlikte olabilme umuduyla” (Tiyatro 72, Sayı 

2) diyerek bitirir.   

Altan Erbulak, tiyatronun 10. Yılı için program dergisi için 

yazdığı yazıda: “Haldun önce kendimize güveni öğretti bize. 

Arkasını belediyeye dayamış koskoca Şehir Tiyatrosu’nun yıllar yılı 

gerçekleştiremediği bir şeyi genç nir adam minicik bir tiyatroda 

gerçekleştirivermişti. Adı Haldun Dormen’di. Türkiye’de ilk defa bir 

özel tiyatro muhasebesinden, oyun disiplinine kadar tıkır tıkır 

işleyen bir düzeni gerçekleştirmişti. Yapılanları başta delilik diye 

niteleyenler şimdi şaşkınlık ve hayranlıkla izliyorlardı…” der. 

16 yıl kesintisiz olarak perde açmış olan tiyatronun 10. Yılında 

program dergisinde bazı veriler bulunmaktadır.  

Dormen Tiyatrosu kuruluşundan bu yana seyircilerine tam 42 eser 

temsil etmiştir.  

--216--



Bu 42 eserin 11 tanesi Amerikan, 8 tanesi Fransız, 6 tanesi Alman, 1 

tanesi Norveç, 1 tamesi İtalyan, bir Tanesi Rus, bir tanesi Hollanda 

yazarlarının eseridir. 

Bu 42 eserin 23’ü komedi, 15’i dram ve 4’ü müzikal komedidir. 

Bu 42 eserin altısı yerli yazarlarımızın eseridir. 

Dormen Tiyatrosu’nda en çok oynanan oyun Şahane Züğürtler’dir. 

Tam 285 defa temsil edilmiştir.  

İkinci Baskı 180 temsille ikinci, Kamp 17 177 temsille üçüncü, 

Alamanya’dan Bir Yar Gelir Bize 174 temsille dördüncü ve Dün 

Gece Yolda Giderken Komik Bir Şey Oldu 138 temsille beşinci 

durumdadır. Dormen Tiyatrosu’nda en çok seyirci toplayan eser 

Şahane Züğürtler’dir. Bunu ikinci olarak Sokak Kızı İrma takip 

etmektedir. Dormen Tiyatrosu’nda oynanan 42 eser 3530 kez temsil 

edilmiştir. 

Dormen Tiyatrosu’nda en az oynanan eser Tenesse Williams’ın Bu 

Evde Çökme Tehlikesi Var adlı oyunudur. Bursa Ahmet Vefik Paşa 

Tiyatrosu’nun açılışında sadece bir kez temsil edilmiştir. Küçük 

Kulübe 17 temsille ikinci durumdadır.  

Kuruluşundan bu yana Dormen Tiyatrosu’nda tam 113 oyuncu rol 

almıştır. Bu 113 oyuncudan 62’si erkek, 51’i kadındır. Bu 113 

oyuncudan 52’si sadece birer eserde rol almıştır. 

Dormen Tiyatrosu’nda en çok piyeste rol almış erkek sanatçılar 

Metin Serezli ve Erol Günaydın’dır. Metin Serezli 25, Erol 

Günaydın 20 oyunda rol almıştır. Rol aldığı eserlerde her gece halkın 

karşısına çıkma rekoru Metin Serezli’dedir. Tam 2145 temsilde 

sahneye çıkmıştır. 

Kadın sanatçılar arasında en çok eserde Ayfer Feray rol almıştır. 22 

ayrı oyunda oynamıştır. 

--217--



Dormen Tiyatrosu’nda temsil edilen eserlerden 32’sini Haldun 

Dormen sahneye koymuştur. Ayrıca 4 eseri Tunç Yalman, 2 eseri 

Yılmaz Gruda, iki eseri Erol Keskin, 1 eseri Ulvi Uraz, bir eseri de 

Engin Cezzar sahneye koymuşlardır. 

Dormen Tiyatrosu’nda en fazla dekor yapan dekoratör Duygu 

Sağıroğlu’dur. 18 eserin dekorlarını hazırlamıştır. Teoman Orberk 1o 

eserle ikincidir. En fazla kostüm hazırlayan kostüm dekoratörü Güler 

Erenyol’dur. 27 eser için kostüm çizmiştir. Erol Keskin 6 eserin 

kostümlerini hazırlamıştır. 

Tiyatromuzda oynanan oyunlar içinde oyuncu kadrosu en kalabalık 

olanı Pasifik Şarkısı’dır. Bu oyunda tam 10 kadın ve 18 erkek 

oyuncu rol almıştır. 

Tiyatro, bu veri analizinin ardından   da uzun süre perde açmış ve 

haliyle yeni veriler oluşmuştur.Bu istatistiğe,  kaba bir hesapla 23 

yeni oyun daha oynandığını, Dormen Tiyatrosu’nun 16 yılda  

oynadığı temsil sayısının 6500’ü bulduğunu, (Tiyatro 72, ?) 285 kez 

oynanan Şahane Züğürtler’in rekorunu 330 kez oynanan Bit 

Yeniği’ne kaptırdığını, Eski Çamlar Bardak Oldu’nun 203 oyunla 

Şahane Züğürtler’in arkasından geldiğini, istatistikte 180 oyun 

oynandığı zaman ikinci olan İkinci Baskı oyununa, 180 kez oynanan 

Şahane Dul ve 179 oyunla oynanan Bugün Git Yarın Gel oyununun 

da eklendiğini, Oliver’ın da figürasyon kadrosuyla beraber, 28 

oyuncunun oynadığı Pasifik Şarkısı’nın kalabalık kadro sınırını 

zorladığını ekleyebiliriz. Duygu Sağıroğlu’nun yerini ise, Dormen 

Tiyatrosunun birinci döneminin sonları ve ikinci döneminde ekibin 

çok önemli parçası olan Osman Şengezer almıştır. Dormen 

Tiyatrosu’nda en çok sahneye çıkan oyuncu rekoruna sahip olan 

Metin Serezli’nin bu rekorunu, onuncu yıl sonrasında ve ikinci 

Dormen Tiyatrosu döneminde de devam ettirdiği kesindir. 10. Yılda 

Kadın oyuncu rekorunu elinde tutan Ayfer Feray ise, geçirdiği 

talihsiz kazadan sonra, Kaygısız oyunuyla tiyatroya dönmüş, ancak 

--218--



bu oyunun pek sevilmemesi ve kendi tiyatrosunu kurması ile bu 

alandaki rekorunu kaptırmıştır. Haldun Dormen’in anılarının birinci 

kısmı Sürçü Lisan Ettikse, her ne kadar Dormen’in: “Bir daha 

Dormen Tiyatrosu adı altında bir topluluk kurmayı düşünmüyorum” 

sözüyle bitse de Dormen’in bir süre boş kaldıktan sonra Uluslararası 

Sanat Gösterileri Merkezi, Kastelli Kültür Merkezi’nde sanat 

yönetmenliği, rejiler yaptıktan sonra, ikinci Dormen Tiyatrosu’nu 

kurduğunu ve uzun yıllar sürdürdüğü bilinmektedir.    İkinci Dormen 

Tiyatrosu kapandıktan sonra da boş durmamış olan Usta, 1951-2020 

Yılları Arasında Türkiye tiyatrosundaki Kimlik Arayışının Tiyatro 

Mekânları Üzerinden İncelenmesi konulu tezin yazıldığı tarihte 92 

yaşında bir oyuncu olarak sahnede olmuştur. Halen Dormen 

Akademi’de   eğitmenlik yapmaktadır. 

 

Kenter Tiyatrosu Dönemi 

 

Ankara Devlet Tiyatrosu’nda iki genç oyuncu olan Yıldız ve 

Müşfik Kenter, Muhsin Ertuğrul’un İstanbul’a gelme kararı 

almasının ardından, hocalarıyla birlikte Ankara’dan İstanbul’a gelir 

ve o dönem Karaca tiyatrosu bünyesinde   Salıncakta İki Kişi 

oyununu oynayarak, İstanbul sahnelerinde büyük başarı elde eder.  

Daha sonra Kent Oyuncuları oluşur. Karaca Tiyatro’nun 18 

seanslarında perde açan Kent Oyuncuları, Haldun Dormen’in 

davetiyle, o dönem adı Dormen Tiyatrosu olarak değiştirilmiş olan 

Ses Tiyatrosu’nun 18 seanslarında adıyla perde açar.  Yukarıda 

belirtildiği gibi, 18 Oyunları Ses Tiyatrosu Geleneğinden çıkan bir 

uygulamadır, 1962/1968 yılları arasında tam anlamıyla filizlenerek, 

İstanbul tiyatrosunun bir geleneği olur. Daha çok öğrenciler ve 

gençlerin rağbet ettiği seanslar olduğu için tiyatromuzu da 

gençleştimiştir. Tiyatrolar, sahneleri paylaşarak hem aralarında 

büyük bir sinerji başlatmış hem tatlı bir rekabete girmiş hem de 

--219--



birbirleriyle oyuncu/yönetmen alışverişi yaparak kültürel bir 

dayanışma da başlatmışlardır.” Dormen Tiyatrosu’nun aynı salonda 

beraber oynadıkları Kent Oyuncularıyla sıkı bir iş birliğine gidilmesi 

de özel bir tiyatro için, bizde yepyeni bir anlayış eseriydi (Tiyatro 

1963, Sayı 1, Sayfa: 60). Bu iş birliğinde oyun saatlerinin 

paylaşılması kadar, prova saatlerinin de paylaşılmasına 

değinilmelidir. Yıldız Kenter: “Dormen Tiyatrosu’nda saat 

18.00’larda oynadığımız için akşamları prova yapamazdık, çünkü 

bizden sonra onların oyunu olurdu. Bu nedenle sadece gösteri değil, 

prova saatlerini de paylaşmamız gerekiyordu. Çok bilirim sabah 

5.30’da provaya başladığımızı” (Kent Oyuncuları,10. Yıl Program 

Dergisi Sayfa: 136). 

Kent Oyuncuları, 1962/63 sezonunda Eugene Ionesco’nun 

Sandalyeler-Ders, Jean Kerr’in  Mary Mary, Anton Çehov’un Martı 

oyunlarını , 1963/64’de Necati Cumalı’nın Derya Gülü, Edward 

Albee’nin Kim Korkar Hain Kurttan, Joseph Stein’in Gülerek 

Giriniz, Peter Shaffer’ın Kalbin Sesi-Halkın Gözü, Ruth ve 

Augustus Goetz’in Miras,  1964/65 sezonunda Bertolt Brecht’in Üç 

Kuruşluk Opera, Charles Dyer’ın Taşralı, Hidayet Sayın’ın Pembe 

Kadın, 1965/66’da Sidney Kingsley’nin Karakolda, Brian Friel’in 

Ver Elini Yeni Dünya, 1966/67 sezonunda Orhan Asena’nın Fadik 

Kız, Turan Oflazoğlu’nun Deli İbrahim, Neil Simon’un Bir Garip 

Çift , 1967/68 sezonunda Melih Cevdet Anday’ın Mikadonun 

Çöpleri, Hidayet Sayın’ın Küçük Devler, Gabor Von Vaszary’nin Bir 

Aşk Hikayesi oyunlarını oynamışlardır. Bu arada Nalınlar, 1961/62 

sezonundan sonra 2. Sezonda da sürmüş, Pembe Kadın da ve Ver 

Elini Yeni Dünya da iki yıl sürmüştür. Dormen Tiyatrosu çatısı 

altında ve turnelerde Sandalyeler/Ders 36 kez, Mary Mary 116, 

Martı 54, Nalınlar  iki yıl arka arkaya 169, Kim Korkar Hain Kurttan 

84, Gülerek Giriniz 80, Miras 52, Kalbin Sesi/ Halkın Gözü 81, Üç 

Kuruşluk Opera 74, Taşralı 106, Pembe Kadın iki yılda toplam  389, 

Ver Elini Yeni Dünya  iki yılda toplam 109, Fadik Kız 115, Deli 

--220--



İbrahim 51, Bir Garip Çift 98, Mikadonun Çöpleri 108, Küçük 

Şeyler 32,  Bir Aşk Hikayesi 98 kez sahnelenmiş olup, 1962/63 

sezonu 118.691, 1963/64 sezonu 89.883, 1964/65 sezonu 143.686, 

1965/66 sezonu 120.541, 1966/67 sezonu 111.829, 1967/68 sezonu 

99.554 izleyiciyle buluşmuştur. Topluluğun  bu süre içinde 

sahnelediği oyun repertuarı incelediğinde öncelikle Pembe Kadın, 

Derya Gülü, Mikado’nun Çöpleri gibi büyük başarı kazanan yerli 

oyunlar göze çarpar. Ancak ilk üç yılki repertuarda 

Sandalyeler/Ders, Kim Korkar Hain Kurttan, Üç Kuruşluk Opera 

gibi biçimsel açıdan yenilikçi oyunların XIX. Yüzyılın ilk yarısında 

Batı Avrupa’da ortaya atılan İyi Kurulu Oyun Düzeni (well made 

play) dikkat çeker.  Miras, Karakolda, Ver Elini Yeni Dünya gibi 

oyunlar buna örnektir. Kent Oyuncuları’nda uzun süre oyunculuk, 

yönetmenlik, yöneticilik yapmış olan Prof. Mehmet Birkiye, Nedim 

Saban ile 16.08.2019 tarihli görüşmesinde Kent Oyuncuları’nın 

repertuar seçimi üzerinden Türkiye Tiyatrosu’na getirdikleri ilk’i 

şöyle belirlemiştir: “Bence Kent oyuncuları, dolayısıyla sonrasında 

da Kenter Tiyatrosu bir tür Amerikan realizmini getirmiştir. Yıldız 

Hanım ve Müşfik Abi’nin Rockefeller Bursuyla Amerika’ya 

gitmeleri, orada Stella Adler’in okuluyla tanışmaları onları etkiledi. 

Amerikan realizmiyle yakınlaştılar. Devlet tiyatrosunun getirdiği o 

ağır dilden daha doğal, sade bir dil tercih ettiler ve oyunlarında 

gündelik konuları inceleyen bir tiyatro anlayışını benimsediler. 

Oyunculuktaki Amerikan sahiciliği ve doğallığını taşıyan bir 

gruptur, bu bakımdan ilktir. Yıldız Kenter, seçtiği oyunlarda, mesela 

Devlet Tiyatrosunda bile yaptığı Öfke oyununda daha küçük insana 

döner, daha ev içi oyunlara döner. Büyük prodüksiyon zaten özel 

tiyatro olarak zordu, o nedenle Kent Oyuncuları olarak daha insanı 

temel alan oyunlar yapmayı tercih ettiler… Daha gündelik şeyleri 

konu eden insana dair oyunlar yapmayı seçtiler.” (Birkiye/Saban 

kişisel iletişim, 16.08.2019). 

--221--



Bu dönemde biçimsel olarak yukarıda açıklanan Amerikan 

realizmi çerçevesine en uygun oyunları Edward Albee’nin yazdığı 

ve çok beğenilen Kim Korkar Hain Kurttan olmuştur. Amerikan 

gerçekçiliği biçemi dışında kalan iki oyun ise, Genco Erkal’ın 

yönettiği Sandalyeler ve Ders ile Tuncay Çavdar’ın Üç Kuruşluk 

Opera’dır. Kenter Tiyatrosu’nun Dormen Tiyatrosu repertuarında 

klasikler arasında ise sadece Çehov’un Martı’sı yer almaktadır. Daha 

önce Claude Magnier’nin Evdeki Yabancı adlı komedisini 

oynadıkları için eleştirilmiş olan bu yeni toplulukta, Neil Simon’un 

Bir Garip Çift oyunu dışında bulvar komedilerine rastlanılmaz.  Kent 

Oyuncuları, kuruluşlarının 10. Yılı için çıkarttıkları program 

dergisinde komedilere mesafeli yaklaştıklarını belirtmiş ve on yıllık 

serüvenlerini, “bir topluluk on yılda oynadığı 40 oyundan 10’unu 

tiyatro sanatının gerekleri içinde, ona ihanet etmeden, eğlendirme 

niteliği ağır basan oyunlara ayırmışsa, tiyatro için gerekeni 

yapmıştır kanısındayız” diyerek özetlemiştir.  

Kent Oyuncuları, Dormen Tiyatrosuna göre daha kapalı bir yapıya 

sahiptir. Gerek yönetmen gerek oyuncu gerek tasarımcı seçiminde 

sınırları dar tutmuştur. Dormen Tiyatrosu salonunu kullandıkları 

dönemde oynadıkları 17 oyun sadece 6 yönetmene teslim edilmiştir. 

Kenter Ailesi dışındaki Yıldız Kenter, Müşfik Kenter, Şükran 

Güngör’ün dışında, Ankara’dan Hocaları Mahir Canova, Tuncay 

Çavdar ve ekiplerinde yer alan Genco Erkal dışında konuk 

yönetmene rastlanmaz. Prof. Mehmet Birkiye, Kent Oyuncularının 

reji anlayışını şöyle değerlendirir: “Tiyatroda rejiyi pek 

istemiyorlardı. Sonraları tiyatroya benim ısrarlarımla getirilen bir 

şey oldu. Onlar için çalışma, karşılıklı metni incelemekti, metni 

incelediğinizde doğal mizansen zaten kendiliğinden çıkıyordu. 

Kabiliyetli insanlar zaten nerede olmaları gerektiğini hep çok iyi 

biliyorlardı ama bu bir reji kavramı getirmiyordu. Metnin o zaman 

bir tek orijinal yorumu oluyor, o da görünen yazılmış versiyonu. Bu 

da seyirciye aynı şeyi izliyormuşsun hissi veriyordu “(Birkiye/Saban 

--222--



kişisel iletişim, 16.08.2019). Bu konu daha Karaca Tiyatrosu 

yıllarında sahneledikleri Şarkının Sonu   gündeme gelmiş, “Her 

Oynayan Oynatamaz” başlıklı yazıda Müşfik Kenter’in rejisörlüğü 

eleştirilmiştir (Benk, Dünya, 18 Mart 1960). 

Kent Oyuncuları’nın Dormen Tiyatrosu’nda sahnelediği ilk 

oyun Genco Erkal’ın yönettiği   Sandalyeler/ Ders oyunudur. Genco 

Erkal, tiyatro yaşamının bu ilk yönetmenlik deneyimini “Ionescoları 

sahneye koydular, 15 gün oynarız meraklısı gelir izler diye koyduk 

ama 2 ay kapalı gişe oynadık. İstanbul’da o zaman iyi bir seyirci 

potansiyeli’ vardı ama sayısı azdı.” (Erkal/Saban kişisel iletişim 

27.07.2019). Kent Oyuncuları’nın Ionesco seçkisi aslında gişe 

kaygısının ötesinde, sanatsal anlamda da cesur bir atılımdır. Birkaç 

yıl öncesinde, 1960 yılında oynadıkları Pinter’ın Kapıcı oyunu 

tutuculukla ve alaycılıkla eleştirilmiştir. Sabri Esat Siyavuşgil, 

dönemin yenilikçi tiyatro biçemlerini: “İçlerinden biri Godot’yu 

Beklerken’i yazdı ve beğenildi ya, öbürleri de hep aynı yola 

dökülmüşler. Godot’larını bekliyorlar…Ah şu Godot bir gelse de 

genç İngiliz muharrirlerin ilham çanağı ve biz Türk seyircilerinin de 

çilesi artık dolsa” (Yeni Sabah, 16 Ekim 1960) olarak yorumlar, daha 

çok bulvar tiyatrosunu tercih eden Ulunay da Türkiye’deki ilk 

Pinter’ın oyunu bir cinnet piyesi olarak tanımlamaktadır. 

Sandalyeler/Ders oyununu Türkçeye kazandıran Fikret Adil, 

program dergisindeki tanıtım yazısına adeta bu yeni yazarın nasıl 

karşılanacağı konusundaki tedirginliğini yansıtmıştır. “Ionesco’ya 

nasıl uymalı? …Çocukluğumuzun en büyük zevki olan masalları, 

Karagözü, Ortaoyunları düşünelim. Masalların tekerlemeleri, 

Karagözle Hacivat ve Pişekarlar Kavuklu’nun muhavereleri 

saçmanın bir yüksek anlama, bir şiir güzelliğine yükseldiğini 

gösterir. Ionesco, bir başka yönden bu sonuca varmıştır, bu türü 

yenilemiştir. “(Sandalyeler ve Ders Program Dergisi) Cevdet Kudret 

ise, Ionesco ile geleneksel tiyatromuzu eşleştiren “Hoş geldin 

Ionesco” başlıklı bir yazı yazıyla, yazarın yenilikçi görüşünü 

--223--



küçümser. “Karagözden bir şeyler çıkarmayı bugüne değin 

düşünememiştik ona senin açından baktığımız zaman, eldeki 

malzemeden ne yolda yararlanmak, onu nasıl işlemek gerektiğini 

anlıyoruz” diyerek Ionesco‟yu küçümser (Kudret, Türk Dili, 1962, 

Sayı 114). Yazının Dormen Tiyatrosu bölümünde “Puntilla Ağa ve 

Uşağı Mati” oyunu ile ilgili belirlemede de Dormen Tiyatrosu’nun 

Brecht seçimini program dergisinde seyircinin alışık olduğu başka 

türler (komedi) üzerinden tanıtma güdüsüne değinilmişti. Kent 

Oyuncularının da program dergisine yansıyan yazıda benzer bir 

yaklaşım vardır. Ancak Kent Oyuncuları, Burada üç önemli etken 

vardır: Birincisi Genco Erkal’ın Ionesco’yu doğru yerde 

konumlandırması, ikincisi Kent Oyuncuları’nın henüz genç ve esnek 

bir yapıya sahip olması, üçüncüsü de Erkal’ın, Kent Oyuncuları’nın 

seyircisinin Dormen Tiyatrosu’na göreceli olarak daha aydın 

olmasıdır (Saban/Erkal kişisel iletişim, 27.07.2019). Sandalyeler 

oyununda İhtiyar Kadın Yıldız Kenter, İhtiyar Adam Müşfik Kenter, 

Sözcü Genco Erkal, Ders oyununda Marie Alev Koral, Öğrenci 

Yıldız Kenter, Profesör Müşfik Kenter tarafından oynanmıştır. 

Oyunlar Fikret Adil tarafından çevrilmiş, sahne tasarımı Çetin 

İpekkaya tarafından yapılmıştır. 

        Genco Erkal, Sandalyeler ve Ders’in ardından, tiyatromuzda 

büyük başarı sağlayan Aslan Asker Şvayk oyunu önce, o dönem 

kadrosunda bulunduğu Kenter Tiyatrosu’na teklif eder. Kendisi 

oyunun yönetmenliğini yapmak, Müşfik Kenter’in de Şvayk rolünün 

oynamasını ister. Ancak Müşfik Kenter, uyumsuz tiyatro örneği olan 

bu oyunu epizodik yapısı nedeniyle reddeder “Ben Asker Şvayk’ı ilk 

Müşfik oynasın diye götürdüm. Baktı ve bu tiyatro değil yahu, kabare 

dedi. Sonraki yıllarda da bu tiyatro değil anlayışını devam ettirdi 

Müşfik, ona göre bunlar onun tiyatrosuna uygun değildi.” (Saban/ 

Erkal kişisel iletişim, 27.07.2019). 

Kent Oyuncuları’nın ilk ve son kez oynadığı Brecht 

prodüksiyonu ise Dormen’in amatörlük yıllarındaki Cep 

--224--



Tiyatrosu’nun kurucularından olan ve daha sonra bir süre Piccolo 

Theatre’da çalışmış olan Tuncay Çavdar’ın projesidir.   Türkiye’de 

sahnelenen ilk Brecht prodüksiyonu 1960 yılında yine Ankara 

Deneme Sahnesi tarafından sahneye taşınan Carrar Ana’nın 

Silahları’dır. Daha sonra Küçük Burjuva Düğünü ve Kural ve 

Kuraldışı da amatörler tarafından sahnelenmiştir. Muhsin 

Ertuğrul'un genel sanat yönetmeni olduğu 1962-63 döneminde, 

profesyonel olarak İstanbul Büyükşehir Belediyesi Şehir Tiyatroları 

Tepebaşı Dram Tiyatrosu'nda repertuara alınan, Beklan Algan'ın 

sahneye koyduğu “Sezuan'ın İyi İnsanı” Türkiye’de profesyonel 

olarak sahnelenen ilk Brecht oyunudur. Ancak oyunun 

sahneleneceği   ilk gecede Tepebaşı Tiyatrosu Komünizm ile 

Mücadele Derneği yöneticileri tarafından basılmış, sanatçılar 

saldırıya uğramış ve oyun iptal ettirilmiştir. Bir süre sonra, olay 

gecesi gösteride bulunan Prof.Dr. Sulhi Dönmezer'in 

başkanlığındaki bilirkişi heyeti oyunun tekrar sahnelenmesine izin 

vermiştir.  Böylesine bir baskıya rağmen, 1964 yılında Brecht’in Üç 

Kuruşluk Opera’sını sahneye taşımaya cesaret etmişir. Her ne kadar 

bu oyunun seçimi Sururi/Cezzar Tiyatrosu’nda büyük başarı 

gösteren Keşanlı’nın bir etkileşimi olsa ve basında yeni bir epik 

müzikal olarak tanıtılarak, oyunun içeriği ve biçemi yerine müzikli 

olmasına vurgu yapılsa da Tuncay Çavdar, oyunun sahnelenmesinin 

ardından 1965 yılında Oyun Dergisi’nin 19. Sayısına yazdığı 

Tiyatroda Açık Düzen başlıklı yazısında, değişen çağda ilk yapılacak 

işin tiyatrocuya saygı yerine, halka saygı olması gerektiğini vurgular. 

Açık düzen oyun kuruculuğu üzerine, “yazar bir araç olduğunu 

unutmadan, kişiliğinden sıyrılmaya çalışarak, halkın içini yakan 

konuları ele almalı, biçim ve lisan bakımından katılaşmalara 

sapmadan diyalektik düşünüşün içinde, açık bir oyun yazmaya 

çalışmalıdır” diyerek, Brecht’in tiyatro düşüncesini açıklamaktadır.  

Yazıdan anlaşılacağı üzere, Tuncay Çavdar Türkçeye kazandırdığı, 

sahne tasarımına imza attığı ve sahneye koyduğu Üç Kuruşluk 

Opera’da Brechtien bir sahneleme düzenini uygulamıştır. Zaten 
--225--



oyunun program dergisinde de: “Türk Tiyatrosunun toplumculuğa 

yöneldiği ve özellikle epik oyunlara eğildiği, oluşum halindeki 

toplumumuzda Batıda öğretici tiyatronun önderliğini yapmış 

oyunlardan örnek vermeyi yararlı bulduk. Gayemiz bilinmeyen 

şeyleri göstermek değil, toplumun içindeki gevşemiş kuvvetleri 

hayata geçirmektir” diyerek, yorumuna açıklık getirir.  

Yukarıda belirtildiği gibi, Şehir Tiyatrosu’nda oynanan olaylı 

Sezuan’ın İyi İnsanı’nda Shentee rolü oynayan Ayla Algan, konuk 

olarak katıldığı Kent Oyuncuları’nda Polly Peachum rolünü oynar.  

Yale Üniversitesi’ndeki eğitiminin ardından Türkiye’ye gelen 

Göksel Kortay, bir gece Yıldız Kenter’den aldığı telefon üzerine, 

kızının tiyatro yapması konusunda mesafeli davranan babasının 

Yıldız Kenter’in davetinin geri çevrilmesinin yakışıksız olacağı 

düşüncesiyle (Saban/Kortay kişisel iletişim 17.06.2019) sahneye 

Bayan Peachum olarak adım atar. Cahit Irgat, bu oyunla tiyatroya 

tekrar döner. Oyunda Mackeath rolünü Müşfik Kenter oynamaktadır. 

Yıldız Kenter, Şükran Güngör, Erol Günaydın, Sema Özcan, 

Kamuran Usluer, Bülent Koral, Güler Kıpçak, Güler Cüreklibatur da 

yer alır.  Metin And’a göre, Üç Kuruşluk Opera bu topluluğun sahne 

düzeni bakımından en düzenli oyunudur (And, 1983: 467). Yön 

Dergisinde Ayperi Akalan da kusursuz bir yönetim izlemek 

isteyenler, dekor ve kostümün tadına varmak ve Brecht’e türkü 

çağırarak yaklaşmak isteyenleri Üç Kuruşluk Opera’ya davet eder 

(Yön, 23 Ekim 1964). Ulunay ise oyunun sonrasındaki ruh halini: 

karmakaraşık bir rüyadan uyanmış gibiyim…Eser, paçavraya 

takılmış ipli bir değnekten ibaret olan perdenin önünde Yıldız 

Kenter’in şarkısı ile başladı. Fakat, nerede o cana yakın Yıldız 

Kenter” der (Milliyet, 14 Ekim 1964). 

Yıldız Kenter, Üç Kuruşluk Opera’dan önce çok ses getiren 

Nalınlar, Derya Gülü, Martı ve Kim Korkar Hain Kurttan oyunlarını 

oynamıştır. Anlaşılan Ulunay’ın gözü, bu klasik kurgulu oyunlardaki 

iyi geliştirilmiş karakterleri aramaktadır. Kamran Yüce, Müşfik 

--226--



Kenter’e, Üç Kuruşluk Opera oyunundaki yorumu ve epik tiyatro 

anlayışını sormuş: “Ben herşeyden önce tiyatroyu düşünüyorum. İyi 

oyunu epik klasik gibi bir ayrım içinde düşünmedim hiç. ..O 

oyundaki görevimde de bana yazarın istediklerini seyirciye 

ulaştırmak düşer. Ele aldığımız yapıtı, seyircinin gözüne kulağına en 

iyi biçimde ulaştırmak bizim işimiz” der (Kent Oyuncuları Program 

Dergisi, Yıl 4, Sayı 25).  

Sevgi Nutku: Üç Kuruşluk Opera şimdi de 12,5 liraya 

burjuvalar için oynanıyor. Onları en gıdıklayacak biçimde. Birlik 

uykuya yatılmadan önce sahnede görülen düşteki dilenciler, 

orospular, hırsızlar filan bir eğlendiriyor, bir şenlendiriyor 

burjuvaları…Öyle içten söylenen şarkılar var ki, katılmamak elde 

değil…Seyrettikten sonra yine de sordum kendime, peki ama niçin 

Brecht oynuyorlar? Amaç bazı gerçeklerin söylendiği konuyu 

aktarmaksa John Gay’in Beggar Operası da pekâlâ olurdu. 

Brecht’in söylediklerini halkın daha alıştığı bir biçimde söyleyen bir 

yığın gerçekçi, toplumcu yazar var. “(Oyun, Ekim 1964, Sayfa 17) 

diyerek, oyunun Marksist estetikten kopuk olduğunu belirtir, 

özellikle Brecht’in şart koştuğu üç finalin oynanmayarak, tek finale 

indirgenmesine karşı çıkar. 

Ayşegül Yüksel, Dostlar Tiyatrosu’nun serüvenini anlattığı 

Güneşin Sofrasında yapıtında, Türkiye’de oynanan Brecht 

prodüksiyonlarını değerlendirirken, Kent Oyuncuları’nın 

yorumunun olumlu ve olumsuz yorumlar arasında tam anlamıyla 

değerlendirilemediğini vurgular (Yüksel, 2019: 142). Ulus 

Gazetesinde tiyatro eleştirileri yazan Yüksel Gözen, Devlet 

Tiyatrosu’nun Kiss Me Kate müzikali oynadığı bir dönemde, Kent 

Oyuncuları’nın Üç Kuruşluk Opera oynamasına dikkat çekmiştir. 

(Ulus, 18 Kasım1964) Yıldız Kenter de bu konuya: “Beş yıllık 

repertuarımız meydanda. Aynı beş yıl içinde ödenekli tiyatroların da 

oynadıkları eserler ortada”. (Andak, Cumhuriyet, 4 Mart 1965) 

diyerek yorum yapmıştır. Topluluk, 1971 yılında, onuncu yıl 

--227--



kutlaması için Cesaret Ana ve Çocukları’nı sahnelemeyi planlanmış, 

ancak sahneleyememiştir.  Yıldız Kenter, bir daha Brecht 

oynamamalarını, kısıtlı prodüksiyon olanaklarıyla hareket etmeleri 

ve Brecht’e hak ettiği değeri verecek büyük prodüksiyonlara cesaret 

edememelerine bağlar. Selim İleri, 1984 yılında Yıldız Kenter ile 

yaptığı bir söyleşide, sanatçının Brecht hakkında görüşlerini sorar. 

Yıldız Kenter ise Brecht’in yeterince anlaşılmadığını, büyük bir 

tiyatro adamının bir ideoloji kahramanına indirgenerek, 

yüzeyselleştirildiğini, yababcılaştırma etkisinin yanlış algılandığını 

ve Brecht’in keyif veren tiyatralliğinin göz ardı edildiğini belirtir. 

(Sanat Olayı, Sayı 21, 1984) Nedim Saban, Genco Erkal’a: 

Kenterler’de bir sol fobisi var mıydı? Sorusunu yönelttiğinde: “Fobi 

demeyelim ama soğukluk, mesafe vardı. Politik tiyatro’ya tuhaf 

bakarlardı…. Sonraki yıllarda da bu l anlayışını devam ettirdi 

Müşfik… Ama Yıldız Hanım bana ve Rutkay’a, AST’a müthiş yaklaştı 

ve bizim yaptığımız tiyatroya sonradan çok saygı duydu“ diye 

yanıtlamıştır. 

“Ama Kent Oyuncuları gibi bir kurumun bağışlanması güç yanları, 

1960-70 Türkiyesinin ve dünyasının dışında yaşıyorlarmışçasına, 

toplumsal gelişmelere, dünyayı ve ülkemizi çalkalayan olaylara, fikir 

gelişmelerine sırt çevirmeleri oldu. Türk yazarlarından oynamayı 

sevdiler, istediler ama nedense sol bilinen, ilerici yazarlardan, sivri 

isimlerden sanki dikkatle kaçındılar. Bir Aziz Nesin, bir Cahit Atay, 

bir Yaşar Kemal onlar için de yazabilir, uygulayabilirlerdi. Hiç 

gerçekleşmedi. Nazım Hikmet akla getirdiklerini bile sanmıyorum” 

(Ayperi Akalan, Kent Oyuncuları Program Dergisi Sayfa 28). 

Yıldız Kenter de geriye dönerek değerlendirdiği kariyerinde 

politik tiyatro konusundaki düşüncelerini soran Doğan Hızlan’a: 

“Seyirci yalnız verilen mesajı almaya gelen insan değildir. Vaaz 

verir gibi tiyatro olur mu?  Ben toplumcu tiyatro kavramı ile 

ilgilenmedim. Tiyatro zaten eleştiricidir. Üstelik bir oyunda karşıt 

düşünceler de yer almalı” (Cumhuriyet, 9 Mayıs 1979) der. Metin 

--228--



And bu konuda modern tiyatronun bir eksiği olduğunu vurgulayarak, 

karşılaştırmalı gerçekçilik anlayışını tanımlamıştır (Sandalyeler ve 

Ders, Program Dergisi) “Ben artık her şeye tiyatronun penceresinden 

bakar oldum… Marx’ı   okumadım, okusam da anlayamazdım. Ama 

sen Çehov’a, Miller’e, Gorki’ye, Pembe Kadın’a… burjuva 

eğlencesi diyorsan, Marx’ı sen de anlamamışsın” (Gürün,2015: 

265) der. 

Kent Oyuncuları’nın Karaca tiyatrosundaki en başarılı 

yapımlarının başında Necti Cumalı’nın Nalınlar adlı köy komedisi 

gelir.  Dormen Tiyatrosu salonundaki ilk yıl gösterilerinde 

Nalınlar’ın repertuarda kalır. Ardından, aynı yazarın Derya Gülü adlı 

oyunu sahneye taşınır.  “Eleştirmenler oyuna değer kazandıranın 

Kent Oyuncuları’nın yaklaşımları ve oyunculukları olduğu 

konusunda hem fikirdirler“ (Gürün, 2015: 115). Yıldız Kenter de 

oyunu romantik bir kıyı macerası olarak nitelendirir. Ancak, Kent 

Oyuncuları’nın 1964/65 yılında sahnelediği Pembe Kadın çok daha 

katı bir konuya sahiptir ve o döneme değin özel tiyatrolarda kent 

gerçekçiliğine en çok yaklaşmış oyundur. 

F. Nihal Kuyumcu, Köy Oyunlarında Kadının Konumu 

başlıklı yüksek lisans tezinde köy oyunlarını oyun kişileri ve konu 

olarak sınıflandırır. Konu sınıflandırmasını da  

1) Kadın Sorunları  

2) Töreler   

3) Toprak, Su Sorunları ve Göç  

4) Töreler   

5) Devlet Güçleriyle Olan Anlaşmazlıklar  

6) Din olgusundan kaynaklanan çatışmalar ve din sömürüsü 

(Kuyumcu, 10) olarak ayırır. Tezde kadın sorunları kendi içinde 

Kumalık, Kısırlık, Başlık parası gibi konulara ayrılmış ve Nalınlar 

başlık parası kategorisinde değerlendirilmiştir. Pembe Kadın ise, 
--229--



konu olarak töre kategorisi içindedir (Kuyumcu, 46). Kuyumcu, 

incelediği 30 farklı köy oyunu ile ilgili olarak: “Köy sorunlarını 

irdeleyen oyunlar incelendiğinde ele alınan eserlerin uzun bir zaman 

diliminde yazılmış olmasına karşın, oyunlar arasında temalar ve 

işlenen tipler açısından bir benzeşme, tekdüzeliğe varan bir örtüşme 

olduğu görülüyor” sonucuna varsa da (Kuyumcu, 60), Pembe Kadın 

hem karakter hem tema açısından çok farklı bir yere sahiptir. 

Kuyumcu da onu: Hiçbir şeyden korkmayan, son derece gururlu, tek 

başına köydekilerle mücadele eden, bildiğinden şaşmayan ve 

tutumuyla on erkeğe bedel olan güçlü bir portre olarak çizer 

(Kuyumcu, 47).  

Özlem Belkıs, Neden Hiç Büyük Tragedyamız Yok başlıklı 

makalesinde, kadının başkaldırı karşısındaki edilgen tutumunu, 

katlanma olarak nitelendirir. “Söz konusu edilen katlanma motifi, 

Türk tiyatrosunun pek çok oyun metninde vardır. Bireyin katlanma 

durumu, genel bir çerçevede çizilir….  Katlanma, dinsel bir 

anlamla beslenir, gözlerin kapatılıp tevekküle dalma durumu, sabır 

eylemi ile buluşup isyanı da önler. Başkaldırının olmadığı bir yerde 

ise tragedyadan söz edilemez…Karakter özelliği olarak keskin 

karşıtlıklarla da yaman çelişkilerle de yaşayabilme yeteneğine 

katlanma motifi ile ulaşan birey, klasik bir tragedyanın neden 

tiyatromuzda olmadığını açıklamanın bir yoludur. Başkaldırı 

yoktur, dolayısıyla oyunlarda da başkaldıran bireyler yerine 

çelişkilerle / çatışmalarla uzlaşan bireyler izleriz.” (S. 211) 

Özlem Belkıs’ın, yukarıdaki değerlendirmesinden yola 

çıkarak Pembe Kadın’ın başkaldıran, kararlı, isyankâr tutumuyla 

trajik bir kahraman olduğu söylenebilir.  Keşanlı Ali Destanı nasıl ilk 

Türk epik oyunu olarak karşılık buluyorsa, Pembe Kadın da kadın 

kahramana sahip ilk trajedi olarak değerlendirilebilir.  Zaten Ayperi 

Akalan, Yön Dergisinde: “Pembe Kadın, bir tragedya kişisi. Oyunun 

başarısı memleketin, köyün sorunlarını gerçekçi, gözlemleyici, hatta 

ruhbilimsel bir açıya oturtmuş olan bir tragedya öyküsü olmasında” 

--230--



diye tanımlar (Kent Oyuncuları Program Dergisi, Sayı 14-45, Sayfa 

14). 1 Mart 1965’te prömiyer yapan, Müşfik Kenter’in yönettiği 

Pembe Kadın’da Pembe rolünü Yıldız Kenter, Kezban rolünü Sema 

Özcan oynamıştır. Diğer rollerde Cahit Irgat, Kamuran Yüce/Uğur 

Say, Bülent Koral, Göksel Kortay, Güler Kıpçak, Erol Günaydın, 

Şükran Güngör vardır. Oyunun dekorunu ise uzun yıllar Kent 

Oyuncuları’nın tasarımlarını üstlenmiş olan Doğan Aksel 

üstlenmiştir.  “Reji ve müzik tek kelimeyle mükemmeldi. Dekorlar o 

kadar güzel ve sempatik tanzim edilmişlerdi ki, seyirci farkına 

varmadan bir Anadolu köyünün bahçe çitleri arasında his 

ediyordu…. “(Kim Dergisi, Ekim 1965). Pembe Kadın’ın müziği ise 

Nedim Otyam tarafından bestelenmiştir. Pembe Kadın Türkiye’nin 

pekçok yerinde ve Kıbrıs’tan Moskova, Leningrad, Aşkabad’a kadar 

dünyanın pekçok yerine turneler düzenlemiştir. Oyunun anılardaki 

güzel yeri Yıldız Kenter ile Şükran Güngör’ün evliliğinin temel 

atıldığı oyun olmasıdır. Öte yandan, aksesuar olarak kullanılan 

silahın dolu olması nedeniyle Sema Özcan’ın sahnede göğsünden 

vurularak, ölümden döndüğü bir kazaya sebebiyet vermesi nedeniyle 

de hatıralardaki yerini korur. Pembe Kadın’ın büyük başarısının 

ardından,1963/64 sezonunda dört oyunluk repertuarı sadece yabancı 

oyunlardan oluşan Kent Oyuncuları 1966/67 döneminde repertuara 

aldıkları dört oyundan ikisini, 1967/68 sezonunda repertuara 

aldıkları üç oyundan ikisini yerli yazarlara ayırmışlardır. Orhan 

Asena’nın yazdığı Fadik Kız, yine köy temalı bir oyundur ve yine 

çok önemli bir yaratıcı ekip tarafından kotarılmıştır.  Müşfik 

Kenter’in sahneye koyduğu oyunun müzikleri Nevit Kodallı’ya 

aittir. Çevre düzeni Metin Deniz tarafından yapılmış, sözsüz oyunlar 

Oğuz Aral tarafından düzenlenmiştir. Oyunda Fadik Kız rolü Yıldız 

Kenter’e aittir. Kadro Şükran Güngör, Alev Koral, Pekcan Koşar, 

Göksel Kortay, Emin Şahin, Kamran Yüce, Güler Kıpçak, Göksel 

Kortay, Uğur Say, Candan İsen, Mustafa Alabora, Erdoğan 

Akduman, Erdal Özyağcılar, Raif Esmer, Salih Sarıkaya’nın 

--231--



oynadığı oyun Kemal Sunal’ın da tiyatro sahnesinde görüldüğü ilk 

eserdir. 

Fadik Kız, oyunları daha önce Devlet Tiyatrosu’nda 

oynanmış olan Orhan Asena’nın, tarihi temalı olmayan ilk oyunudur. 

Yazar, oyunun program dergisinde Cumhuriyet Gazetesi’nin kendisi 

hakkında: “Ne zaman başını kaldıracak tarihten, yirminci yüzyılda 

yaşadığını anlayacak?” (Kent Oyuncuları Program Dergisi Yıl: 4 

Sayı:25) eleştirisine gönül koyduğunu ve aslında tarihi oyunlar 

değil, tarihi olaylar üzerinden toplumsal eleştirilere yer veren 

oyunlar yazdığını açıklar. Toplumsal eleştirinin politikadan 

ayrılması gerektiğini vurgulayarak, dönemin ajit prop oyunlarının 

daha çok alkışlandığından, ancak yüzeysel olduğundan yakınır.   

Dikmen Gürün’e göre Fadik Kız: “Köy oyunlarının 

sömürülen köylü imgesinin bir uzantısıdır. “ (Gürün, 2019: 138) 

Orhan Asena da, Fadik Kız’ı “Fadik kız köyünde de hep o Fadik 

kızdır. Yani o hep kendisinden istenen, hep sömürülen, varlığı 

yokluğu bilinmeyen küçük kız…Herkesin hesabında Fadik Kızın yeri 

vardır. Ama hiç kimse çıkarı dışında, kendi hesabı dışında, bir de 

kendine özgü hayalleriyle, kaygılarıyla, istekleriyle, düşleriyle bir 

Fadik Kız bulunabileceğini aklına getirmez… Aslında Fadik Kız’ın 

alın yazısı değil bu. Karşı koymasını bilememesinin sonucudur”. 

Fadik Kız, Pembe Kadın gibi trajik kahraman olarak çizilmemiş, 

acınan, kurtarılması gereken, Belkıs’ın deyimiyle katlanan 

kadınlarından biridir.  

Kent Oyuncuları, Fadik Kız ile eş zamanlı olarak Turan 

Oflazoğlu’nun Deli İbrahim oyununu sahneler. Şükran Güngör’ün 

Kent Oyuncularındaki ilk rejisi olan oyunda Sultan İbrahim rolünü 

Müşfik Kenter, Kösem Sultan rolünü Alev Koral ile dönüşümlü 

olarak Yıldız Kenter oynar. Cellat Hamal Ali rolünde Kemal Sunal, 

Sadrazam Kara Mustafa Paşa rolünde Şükran Güngör, Cinci Hoca 

rolünde Pekcan Koşar vardır. Kalabalık kadro ayrıca Emin Şahin, 

Raif Esmer, Bülent Koral, Candan İsen, Sema Özcan, Erdal 
--232--



Özyağcılar, Salih Sarıkaya, Erdoğan Akduman, Uğur Say, Mustafa 

Alabora, Bülent Koral, Mustafa Dağhan’dan oluşmaktadır.  Deli 

İbrahim, Orhan Asena’nın aynı sezon program dergisinde aşağılanan 

bir tür olarak görüldüğünden yakındığı tarihi bir oyundur ve en 

önemli özelliği manzum olarak yazılmış olmasıdır. 

“Manzum deyince, boyları ve uyumları aynı mısraların alt 

alta gelmesini gerektiren o klasik ölçüler gelmesin akla. Dramatik 

durumların gelişimine göre uzayıp kısalan, gevşeyip gerginleşen 

mısralar düzenidir burada sözkonusu olan. Ölçünün sırıtmaması 

için çaba gösterilmiştir. Peki neden manzum? …Tiyatro, doğuda da 

batıda da şiirden, türküden, yani vezinli sözlerden doğmuştur. Her 

şey kaynağını kendinde taşır biraz…Demek isterim ki, tiyatroyu yine 

ozanlar, dünyayı ozan duyarlılığıyla kavrayanlar iş edinmeli. 

…Vezinli varlıklar olan tiyatro kişilerinin, vezinli konuşmaları 

gerekmez mi? “  (Kent Oyuncuları Program Dergisi Yıl 4, Sayı 26). 

Deli İbrahim, Kent Oyuncuları’nın uzun tarihinde 

sahnelediği tek manzum oyun olmamakla birlikte, tek tarihi oyundur. 

“İktidar tragedyasıdır, cinsel, siyasal ve ruhsal iktidar. Oyunun baş 

kişisi İbrahim, yeryüzünün en güçlü devletine padişah yapıldığında, 

erkeklik gücü sıfırdır” (Kent Oyuncuları Program Dergisi Yıl 4, Sayı 

26). Deli İbrahim, repertuar politikasında iktidar ve erke edilgen ya 

da aktif biçimde karşı koyan kadının hikayesini ele alan oyunları 

oynamış olan Kent Oyuncuları’nı, devlet/iktidar/erk/erkeklik/ 

egemenlik eksenine çeker.   Bu ikilem aslında Kent Oyuncuları’nın 

uzun vadeli projelerini de etkilemiştir. İki güçlü oyuncu olan Kenter 

Kardeşler, başrol aldıkları oyunlarda kadın/erkek düalitesi arasında 

kalmıştır. Dramla komedi, siyasi oyunla toplumsal eleştiri yapan 

oyunlar arasında kalan topluluğun, üçüncü, belki de çok belirgin 

olmayan çatışması da bu nedenden ortaya çıkmıştır.  

Kent Oyuncuları’nın yerli oyun politikasına köy gerçekçiliği 

boyutunu kazandıran Pembe Kadın oyunuyla büyük başarı sağlamış 

olan Hidayet Sayın’ın yazdığı ve yine köyde geçen ve üfürükçülük 
--233--



gibi batıl inançları işleyen Küçük Devler aynı başarıyı yakalayamaz.  

Selmi Andak, “bir köy parodisi “olarak nitelendirdiği oyunun gala 

gecesini: “Fakat sosyetik seyirci bunları yaşayamadığı, bilmediği 

için oyuna içtenikle giremiyor” (Cumhuriyet, 08.12.1967) diye 

aktararak, tiyatromuzdaki köy oyunlarının yükselişini değerlendirir. 

Kent Oyuncuları, bu oyundan sonra köy temalı oyunları sonlandırır. 

1970’lerde köy oyunları genel olarak sona erer.  “İtiraf edeyim ki, 

yerli oyunlarda genelde ilişkilerin fazla derinlikleri olmuyor. Tam 

olarak aşamadık bu sorunu. Tabi genelde aştığımız oyunlar da var. 

Ama genelde akıcı diyaloglar gelmiyor. Mesela Melih Cevdet Anday 

bu konuda çok iyidir “ (Gürün, 2015: 140). 

Yıldız Kenter, Melih Cevdet’e bir aydın ve ozan olarak 

hayrandır. Konservatuar bünyesinde de birlikte ders verdikten sonra, 

dostlukları perçinlenmiştir.  Mikado’nun Çöpleri, Yıldız Kenter’in 

yukarıda tanımladığı iyi oyun (well made play) standartlarına uyar. 

Kenter, sadece olay örgüsünün belli kurallar içinde işlenmesi değil, 

karakterlerin çok boyutluluk eksenini de önemsediğini belirtir. 

“Yazarlarımızın pek azı gerçek üç boyutlu karakter yaratmakta 

ustadır. Kişileri yaratırken, melodram geleneği doğrultusunda, 

ak/kara karşıtlığı yapmaktadırlar…Kimi yazarlar, karakterleri 

doğal gelişim içinde sunmaktadır. Mikado’nun Kadın ve Erkeği de 

bu özellikleriyle gerçek bir karakter olarak kabul ettiriyorlar “ 

(And,468). Dikmen Gürün, Şener’in, oyunun yapısını sağlam 

bularak diyalogların neden-sonuç ilişkisi ile şekillendiğini 

önemseyerek, “Yıldız Kenter’in sıkça sözünü ettiği diyalog örgüsü 

ile kastettiği aynı şeydir kanımca” der ve idealindeki Kent 

Oyuncularının idealindeki oyun yazarını bulduğunu müjdeler. “ 

(Gürün, 2015: 140).  

Dikmen Gürün, Melih Cevdet Anday’ın oyun yazımına 

yaklaşımını şöyle aktarır: “Ben istiyorum ki, yarattığım kişiler, beni 

de şaşırtsınlar tıpkı gerçek gibi. Bunun çaresi yazarın yarattığı 

kişileri tam bilmemesidir” (Gürün, 2015: 142). Sevda Şener, 

--234--



Mikadonun Çöplerinde dağınık ve tutarsız gibi görünen 

konuşmaların, bir zincirlime sürekliliğe ve serim ve iç aksiyonun bir 

arada yansıtılmasına bağlar. “Gelişim sırasında geçmişe dair bilgi de 

verilir. Fakat bu bilgi donmuş tamamlanmış değildir. Sergilenirken 

şimdiki gelişim içinde bir başka gerçeklik kazanır. Böylece serim ile 

gelişim birleşik olarak yapılmaktadır. “(Şener,1998: 110). Oyun 

yapısal olarak, alışılagelmiş giriş/gelişim/ sonuç kurgusuna uymaz. 

Ancak karakterlerin derinliği ve sürpriz niteliği taşıyan aksiyonları o 

kadar gerçektir ki, gerçeğin bir kesitini sahneye taşır. Başka bir 

tanımlamayla, gerçeğin olay örgüsünde düz bir çizgiyi, derin 

karakter yapısıyla, yine yaşamın zengiliği ve gerçekliği boyutunda 

yapar.   

“Melih Cevdet Anday, Mikado’nun Çöpleri’nde birçok şeyi 

birden söylemek istiyor. Belki de gerçekte birçok şeyin var olduğunu, 

bunların ancak bir arada söylenebileceğini tek gerçeği yalıtlayarak 

ele almanın yaşama aykırı olacağını düşünüyor. Bu oyunda yaşam 

karşısında iki farklı tutum karşı karşıya getirilmiş, bu farklılıklardan 

çoğul anlamlar üretilmiştir. Gerçeğin karmaşıklıkta saklı olduğu, 

karmaşıklığın ise karşıtlıkları, iç çelişkileri, çatışmaları 

içerdiğini…soyutta somutu, somutta soyutu.. belirlediğini anlatmak 

istiyor ” (Şener, 103). Ayşegül Yüksel de: “Küçük olayların insan 

hayatındaki önemisosoyutu...aman doğal olarak, kimi zaman da 

rastlantısal gelişmelerini anlatıyor…Uygar bir toplumda bütünüyle 

bu soy bir inceleme Anday’ın başarılarını gösterir. Fakat geri kalmış 

bir ülkede aynı şey söylenemez. İnsanın günlük yaşantısı hangi 

biçimlerde anlatılırsa anlatılsın klasik kalıplara oturtulduğu vakit 

oyunun gerçek kaynağı yeni bir şey, bir deyiş getiremez”. (Yüksel, 

1996 : 113). 

1990’larda Kent Oyuncuları’nda yapıtları en fazla oynanacak 

olan yazarlardan biri olan   Memet Baydur da kendisinin oyun 

yazmasında öncelikli etkinin Mikado’nun Çöpleri olduğunu yazar. 

(Cumhuriyet,11.04.1999) Anday için “Düşüncelerin şiiri olmalı. 

--235--



Şiirsiz düşünce, düşünmeden düşer merdivender” diyerek, 

tiyatromuza getirdiği şiirsel anlayışa anlamlı bir dokunuş yapar. 

Anday’ın Güneşte adlı yapıtında şiirini incelediği yazısında, 

ağaçların örneğini vererek “eşyanın gerçeği bilimsel 

romantizmdir.”  belirlemesini yapar. “Masa ile iskemlenin 

bağıntısını düşündüm, böylece ikisi de yok oldular. Geriye 

bağıntılarının imgesi kaldı. Bağıntıların canı vardır, ürerler ve 

mantığı yaratırlar”. Edebiyatçı Selim İleri, oyunun çıkış noktasının 

Mevlanın bir şiirsel öyküsüne dayandığını, doğada yan yana 

durmaları yadırganan iki hayvanın aslında yaralı oldukları için 

birlikte olduklarını belirterek (Cumhuriyet, 10.12.1996), oyunda 

yakalanan şiirselliği şöyle betimler: “Sonra Mikado’nun Çöplerinde 

yalanlar, gizlenişler, iç dünyamızı bir türlü dışa vuranlar üzerine 

kurduğumuz hayatlar birdenbire sabahın mavisine kavuşur. O 

sahneyi, o mavi ışığı, o sözleri Yıldız Kenter ile Müşfik Kenter’i o 

gün belleğim korudu “.   

Mikado’nun Çöpleri, Kent Oyuncularını da yerellikten (köy, 

saray v.b), evrenselliğe taşayan önemli bir dönüm noktasıdır. 

“Ulusal gerçeklere sırt çevirmemiş, uluslararası bir sorunu ulusal 

çerçevesi içinde ele alan bir eser çıkmıştır.  Melih Cevdet Anday, 

özellikle ulusal olanı vurgulamadan bizim tiyatromuzu yapıyor. Tüm 

düşünceler evrensel anlamları ve uluslararası gerçeklikleri ile 

verilmekle beraber, o düşünceleri yaşayanların bizden olması, bizim 

gibi davranmaları, oyunu evrensel anlamı içinde ulusal 

yapmaktadır.”  

Kent Oyuncuları’nın Dormen Tiyatrosu dönemi, aslında bazı 

biçimsel denemelerin yapıldığı, ancak topluluğun sanat görüşünü de 

kaba çizgilerle belirlediği bir dönem olmuştur. Yıldız Kenter, 

tiyatronun estetik görüşünü “tiyatro olmayacak hayallerle şişirilecek 

bir balon değildir. Tiyatro bir saman alevi değildir. Bir mevsimlik bir 

moda değildir. Moda akımların sömürüsü için onların emrine 

verilmiş bir uşak değildir.” olarak tanımlar. Dormen Tiyatrosundaki 

--236--



birkaç sezonun ardından kendi salonlarına geçen Kent Oyuncuları, 

artık aslında sanat politikasını belirlemiştir. Zaten, Yıldız Kenter, 

Selmi Andağın 28.11. 1963 tarihinde kendisine bu konuda yönelttiği 

soruya: “Ben ancak kendi tarzımı kendimize ait bir binaya 

kavuşacağımız zaman ortaya koyup göstereceğim” diye yanıt 

vermiştir. Kamuran Yüce, 4. Yıl 26. Sayılı program dergisinde Yıldız 

Kenter ile söyleşisine: “Canın neden sıkkın Yıldız?” diye başlar ve 

Kenter’den: “Senelerdir özlediğimiz çizgide bir çalışmaya 

binasızlıktan kavuşamıyoruz. Her gün 18 de oynamak seyirci ile olan 

bağı gereği kadar kurup yayılmaya imkân vermiyor…Tiyatronun 

bütünü ile bir çalışma planı, disiplini ve repertuarını bu imkanlar 

içinde dilediğimiz gibi gerçekleştiremiyoruz” yanıtını alır. Kent 

Oyuncuları’nın yeni salonlarının inşaatının çok uzun sürede 

bitemediğini ve topluluğun yeni salona, aynen Dormen’in Küçük 

Sahne’den Ses’e geçişte olduğu gibi büyük bir borçla girdiği 

bilinmektedir. Yukarıda anlatıldığı gibi Dormen, Ses’e geçişi nasıl 

reji anlayışında bir yeni boyut olarak değerlendirdiyse, Yıldız Kenter 

de bir sanatsal özgürlük olarak düşünür.  Kenter, yeni salon ile ilgili 

düşlerini: “Tiyatro sanatının istediği şartları taşıyan oyunlar öncelik 

kazanacaktır repertuarımızda. Bunun yanında, tiyatroyu dar bir 

açıdan görmenin karşısında olduğum için, eğlenceli diye 

küçümsenen bazı oyunların da iyi bir çalışma ile değer 

kazanacağına inanıyorum. Tiyatroyu durmadan parmak sallayan bir 

öğretmen olarak görmüyorum” (Kent Oyuncuları Program Dergisi: 

Sayı 26). 

Kent Oyuncuları, yukarıda ayrıntılı olarak incelenen Pembe 

Kadın ile Mikado’nun Çöpleri arasındaki üç sezonda Charle 

Dyer’dan Taşralı, Sidney Kinsley’in Karakolda, Brian Friel’in Ver 

Elini Yeni Dünya, Neil Simon’un Bir Garip Çift, Gabor von 

Vaszay’nin Bir Aşk Hikayesi oyunlarını da oynamış ve Dormen 

Tiyatrosu dönemini 13 yabancı oyun, 7 yerli oyun ile kapatmıştır. 

Kent Oyuncuları Harbiye’deki salonlarında da bazı biçimsel 

--237--



denemelere girişmiş, ekip arkadaşlarının çağdaşlaşma konusundaki 

görüşlerini dikkate alarak, yeni arayışlara girmiş, ancak 

Beyoğlu’nda denedikleri epizodik tiyatro, epik tiyatro, siyasi tiyatro, 

saçma tiyatroya dönüş yapmamışlardır. Yönetmen tiyatrosunu ve 

yorumunu çok geç benimsemişler, öte yandan 1962/63 yılında 

Ionesco ‘nun Ders oyununu oynayarak kendi program dergilerinde: 

“Çağdaş tiyatro dilin üstünlüğünü kaldırmakla işe başladı. Dil, bir 

anlaşma değil, tersine kişiler arasında bir duvar oldu…bir ezinç 

aracı olarak kılındı. Dil kişi hizmetine değil, kişi dilin hizmetine 

girdi” (Metin And, Sandalyeler ve Ders Program Dergisi) 

yazmışken, dilin öne çıktığı bir tiyatro anlayışını benimsemişlerdir. 

 

Yeni Kiracılar 

 

Dormen Tiyatrosu, sezon sonlarında salonunu bazen Ankara 

Sanat Tiyatrosu, bazen başka tiyatrolara açar. Bazen de başka 

tiyatrolarla dönüşümlü olarak salon değişikliği yapar. Örneğin 

Dormen Tiyatrosu, Ankara’da AST salonunda oynarken, Ankara 

Sanat Tiyatrosu İstanbul turnelerini gerçekleştirir. Ankara Sanat 

Tiyatrosu, 1965/66 yaz mevsiminde Ses Tiyatrosunda Arturoi’nin 

Önlenebilir Yükselişi, Bozuk Düzen, Bir Delinin Hatıra Defteri 

oyunlarını oynamıştır.  1968’de Ankara Sanat Tiyatrosu Yaz Turmesi 

özelinde basılan bir program dergisinde 6/29 Mayıs 1968 arasında 

dördüncü İstanbul turnesinde Dormen Tiyatrosu’na turne 

gerçekleştirecek olan Ankara Sanat Tiyatrosu’nun Godot’yu 

Beklerken, Müfettiş, Sarıpınar 1914, 72. Koğuş, Küçük Burjuvalar 

ve Zengin’in Maceraları adlı çocuk oyununu oynayacağı ilan 

edilmiştir. Godot’yu Beklerken Asaf Çiyiltepe, Küçük Burjuvalar 

Güner Sümer, Müfettiş Ergin Orbey, Sarıpınar 1914 Ergin Orbey, 72. 

Koğuş Asaf Çiyiltepe, Tunca Yönder/Birkan Özdemir tarafından 

yazılan Zenginin Maceraları adlı çocuk oyunu Birkan Özdemir 

--238--



tarafından yönetilmiştir. AST’ın turne kadrosunda Elif Türkan 

Çölok, Gülşen Girginkoç, Serap Kıran, Zeynep Yılmaz, Celile 

Toyon, Rana Cabbar, Ayberk Çölok, İsmail Demirci, Aydoğan 

Ergezen, Özer Gökkurt, Mehmet Keskinoğlu, Şener Kökkaya, Ergin 

Orbey, Çetin Öner, Birkan Özdemir, Halil Pullu, Aygün Selek, Güner 

Sümer, Işık Toprak, Mehmet Ulay, Kamran Usluer, Tunca Yönder, 

Erkan Yücel bulunmaktadır. Behzat Uygur, “Bence Nejat Uygur’un 

kendini İstanbul’a tanıttığı ilk oyun Damdaki Zurnacı. Bu oyunda 

babam hem Devlet Tiyatrosu hem Karaca ile karşı karşıya geldi. 

DT’de Cüneyt Gökçer Damdaki Kemancı’yı oynuyordu, çok ses 

getiriyordu.  Muammer Karaca da oyunun yeni bir versiyonunu 

yapmaya niyetlenmişti. Ancak babam tülüatçı olduğu için, oyunu bir 

haftada çıkartıp Karaca’dan önce sahneye koydu. Bence, o oyun, 

Haldun Dormen’in yıllar sonra yönettiği Hisseli Harikalar 

Kumpanyası müzikaline de ilham kaynağı oldu. Manda Gölü Balesi 

var oyunda. Şişman erkekler bale yapıyorlar. Haldun Bey oyunu 

seyretti, hatta bu oyundan etkilenerek yıllar sonra yönettiği Hisseli 

Harikalar Kumpanyası’na şişman oyuncuların balesini koydu. “ 

(Saban/ Uygur kişisel iletişim, 04.08.2020). Behzat Uygur, Nejat 

Uygur’un Dormen Tiyatrosu salonundaki kiracılık ilişkisini ise şöyle 

anlatmıştır: “Ses Tiyatrosu o zamanlar Dormen’de, ölü sezonda da 

kiralanıyor. Nejat Uygur iş yapmaz diye düşünülüyor, ancak 

Damdaki Zurnacı Dormen’de bir ay kapalı gişe oynanıyor. Ancak 

babamın çok üzüldüğü bir şey vardı: Haldun abi ilk kitabında 

Dormen Tiyatrosu’nda oynayan bütün tiyatroları anlattı, Damdaki 

Zurnacı’yı anlatmadı. “demiştir (Saban/ Uygur kişisel iletişim, 

04.08.2020). 

Dostlar Tiyatrosu Dönemi 

Kent Oyuncuları’nın Harbiye Kenter Tiyatrosu’na 

taşınmasının ardından, boş kalan 18 seansları ve Pazartesi gecelerini 

repertuarını ve kadrosunu genişleterek doldurmaya çalışan Haldun 

Dormen, son sezonunda maddi darboğaza düşünce, yine salonu 
--239--



paylaşma düşüncesi ile yola çıkar. 1971/72 sezonunda Dostlar 

Tiyatrosu, çalışmalarını bu tiyatroda Dormen Tiyatrosu’nun kiracısı 

olarak sürdürür.  Mal sahibinin binaya haciz koydurtup, oyunları 

durdurtmasıyla bazı seansları kısa süreli sekteye uğrasa da (Tiyatro 

1972, Sayı 4-5), peş peşe dört yeni oyun sergiler. Bu oyunlar Jaroslav 

Hasek’in Aslan Asker Şvayk, Başar Sabuncu’nun Zemberek, Peter 

Weiss’ın Soruşturma ve Brecht’ten Mehmet Akan’ın uyarladığı 

Analık Davası’dır.   Aslan Asker Şvayk, Genco Erkal yorumuyla 

1963 yılında Arena Tiyatrosu’nda oynanmıştır. Arena Tiyatrosu’nun 

birinci sezonundaki büyük başarısıdır, ancak Arena, ikinci sezonda 

kadrosu ve repertuar politikasını değiştirmiştir. Tiyatronun sahibi 

Ahmet Kozanoğlu, dramaturgları Aptullah Ziya Kozanoğlu/Aygen 

Törüner, yeni kadrosu ise Yıldırım Önal, Üner İlsever, Çolpan İlhan, 

Pekcan Koşar, Nurhan Damcıoğlu, Ayten Ürkmez, Erhan Gökgücü, 

Alp Öyken, Sezer Sezin, Bilge Şen gibi isimlerden oluşmuştur. Bu 

tiyatronun üçüncü yılında sahnelediği Zeki Müren/Altan Karındaş’lı 

Çay ve Sempati’nin program dergisinde, Arena’nın kuruluşu ve ilk 

prodüksiyonu Aslan Asker Şvayk şöyle anlatılmaktadır: 

“Bir sinema senaryosu yüzünden tartışmaya gittiğimiz evde Atilla 

Tokatlı adında bir gence rastladık. Arenayı bize kiralayın dedi. 

Sonra daha inandırıcı olmak için Asaf Çiyiltepe’yi getirdi. Bu iki 

gence Arena’nın yalnız tiyatro sanatı için kurulduğunu, herhangi bir 

ideolojinin oyuncağı yapmalarına müsaade edilmeyeceği yazı ile 

bildirilerek ellerine bir tiyatro teslim edildi. İlk oyunumuz Übübaba 

bir sanat yapıtı idi…Seyirci benimsemedi. 3 ayda ancak 420000.00 

lira gişe geliri sağladı. Başkalarının Kellesi ise gerek devrik cümleli 

uydurma Türkçe gerek dil gerek reji gerek oyun bakımından iyi bir 

iz bırakmadı. Sırada Bertolt Brecht’in Ponti Ağa ile Uşağı piyesi 

vardı. İlk iki eserin başarısızlığı bizi bu üçüncü eseri okumaya 

zorladı. …Eser her bakımdan bir sınıf kavgası örneği idi, 

vazgeçildi…Bu sefer de Arthur Adamof’un tiyatroya adapte ettiği 

Ölü Canlar getirildi “(Çay ve Sempati Program Dergisi). Üçüncü 

--240--



ortak prodüksiyon konusunda Asaf Çiyitepe ile ters düşen 

Kozanoğlu, Genco Erkal ile tanışmasını şöyle anlatır: “Tanrı 

Arena’ya acıdı, koltuğunda Aslan Asker Şvayk ile Genco Erkal 

çıkageldi. Arena’yı hem getirdiği eserle hem oyunu ile kurtardı. 

“(Arena Tiyatrosu, Çay ve Sempati Program dergisi). 

Aslan Asker Şvayk, Arena’ya gişe başarısı sağlamanın 

ötesinde, büyük başarı sağlar. Genco Erkal’ın da İlhan İskender 

Armağanına layık görüldüğü bir oyun olur. 1971/72 yılında Dostlar 

tiyatrosu repertuarına alınarak, yine Dormen Tiyatrosunda 

sahnelenir. Ünlü tiyatro adamı Mehmet Ulusoy, tiyatro alanındaki 

tek inceleme/ eleştiri yazısını Aslan Asket Şvayk üzerine yazar. 

Yazıda Arena Tiyatrosu ile Dostlar Tiyatrosu arasındaki iki ersiyon 

karşılaştırılır. “Dokuz yıl önce yine Genco Erkal tarafından oynanan 

Şvaykla bu prodüksiyon arasında büyük fark vardır. İlk Şvayk bende 

hafif bir kabare etkisi yaratmıştı. Bu uygulamada ise bilhassa Genco 

Erkal’ın olağanüstü oyunuyla oyunun gerçek boyutlarına 

erişilebildiğini görüyoruz” (Tiyatro 1971, Sayı 1 Sayfa 22). Ulusoy, 

Şvayk’ı sahneye ilk kez taşıyan Piscator’un Brecht ve arkadaşlarıyla 

roman üzerinde dramaturji yaparak, oyunun hiciv öğesinin 

yitirilmemesi için çabaladığını da vurgular (Tiyatro 1971, Sayı 1: 

Sayfa 22). Bilindiği gibi, Brecht, Piscator ile çalışmasından yirmi yıl 

sonrasında oyunun ikinci versiyonunu yazmış ve Şvayk’ı Hitler’e 

yardım eden bir kişi konumuna yerleştirmiştir. Ulusoy: “Brecht 

kanımca Arturoi’nin ikinci kısmını yazmak istiyordu, fakat bunu 

gerçekleştirememiştir. Kanımca Şvayk bir bakıma Arturoi’nin ikinci 

kısmının yerini tutmaktadır” der, oyunun diyalektik yapısının Genco 

Erkal’ın yorumu sayesinde kurulduğunu belirtir (Tiyatro 1971, Sayı 

1 Sayfa 22). 

Ulusoy, Umur Bugay’ın rejisi, Metin Deniz’in çevre düzeni, 

Tan Oral’ın filminin oyuna bir şey kazandırmadığını da düşünmekte, 

ancak Dostlar Tiyatrosu’nun kendi siyasi kimliğini oluşturmuş 

olmasını ve Genco Erkal’ın epik tarzdaki oyunculuğunu övmektedir. 
--241--



Mehmet Ulusoy Erkal’ın Brechtien oyunculuğunu şöyle 

değerlendirir. “Ülkemizde Brecht üzerine Brecht’in mezarında 

kemiklerini sızlatacak dogmatik yorumlar yapıldığı şu zamanlarda 

bütün bu dogmalarla kafaları karmakarışık olmuş genç oyunculara, 

Türkiye’nin kanımca tek Brecht oyuncusu Genco’yu defalarca 

seyretmelerini, …oyunun tarihsel gerçeğine karşı nasıl bir tavır 

aldığını incelemelerini dilerim” (Tiyatro 1971, Sayı 1 Sayfa 22). 

Yazıyı yazdığı günlerde henüz Genco Erkal ile tanışmayan Mehmet 

Ulusoy, en büyük Brecht oyuncusu olarak tanımladığı Genco Erkal’ı 

yıllar sonra bir Brecht yapıtında (Kafkas Tebeşir Dairesi) yöneterek, 

Dostlar Tiyatrosu ailesine katılacaktır. Arena’nın reddettiği Ponti 

Ağa ve Uşağı ise, yukarıda görüldüğü gibi Dormen tiyatrosu 

repertuarında yer almıştır.  Asaf Çiyiltepe ile Arena’nın yollarının 

ayrılması da tıpkı Küçük Sahne’de Rıfat Ilgaz, Haldun Taner 

eserlerini reddettiği için Devekuşu Kabare’nin kurulmasına 

istemeden de olsa önayak olan Mücap Ofluoğlu gibi, Çiyiltepe 

öncülüğünde kurularak Türkiye tiyatro tarihini değiştiren Ankara 

Sanat Tiyatrosu’nun kurulmasının yolunu açmıştır. Ülkemizde 

oynanan beşinci Brecht oyunu, Dostlar Tiyatrosu’nun Analık Davası 

adıyla Kafkas Tebeşir Dairesi’nin bir uyarlaması olarak sahneye 

taşınır. Akan, oyunu 14 ve 15. Yüzyıldaki Anadolu isyanlarına 

dayandırmasını, Brecht’in kullandığı tarihsel çerçeveyi Celali Fetret 

Döneminin Osmanlı’nın toprak düzenin bozuluşunun karşıladığı 

düşüncesine dayandırmıştır (Milliyet, 29 Nisan 1972).  

Mehmet Akan bu uyarlamayı Osmanlı Tebeşir Dairesi ya da 

Feleknaz Hatun ile Gülizar Kız’ın Analık Davası olarak da 

adlandırır.   “Genco Erkal’a göre Brecht, kurgu, düşünce ve içerik 

olarak tam istedikleri niteliklerde bir yazardır. Ancak bu oyunu 

çeviri olarak oynarlarsa, Türk seyircisi tadına varamaz, çok yabancı 

kalır düşüncesinden yola çıkarlar. “ (Eren, 1997: 92). Akan, oyunu 

14 ve 15. Yüzyıldaki Anadolu isyanlarına dayandırmasını Celali 

Fetret Döneminin Osmanlı’nın toprak düzenin bozuluşunun 

--242--



Brecht’in kullandığı tarihsel çerçeveyi de karşıladığını belirtir 

(Milliyet, 29 Nisan 1972). Genco Erkal için ise Mehmet Akan ile 

çalışmak yepyeni bir deneyimdir. 

“Mehmet Akan bana bilmediğim bir dünyayı açmıştı. 

Anadolu kültürünü. Ben Galatasaray Lisesi, Robert Kolejinde Batı 

kültürüyle yoğrulmuş, İstanbullu bir ailenin çocuğu olarak halk 

kültürüne oldukça yabancıydım. Buna karşın Mehmet Akan 

Bilecik’ten getirdiği halk dansları, halk oyunları, halk türküleri, köy 

seyirlik oyunlarıyla bana bambaşka bir dünyanın kapılarını açmıştı. 

Dostlar Tiyatrosu kurulduğunda da amaçladığımız, Batı kültürüyle 

kendi halk kültürümüzü birleştiren bir sentezin oluşmasıydı ki, bu 

bağlamda, Mehmet Akan ve Arif Erkin yönlendirici olmuşlardır”. 

(İpşiroğlu, 2009, 194). 1972 yılında Tiyatro 72’nin Analık 

Davası’nın çeviri olarak oynanmayıp, bir uyarlama olarak 

geleneksel Türk Tiyatrosu kalıplarından neden daha fazla 

yararlanılmadığı sorusuna da “Mehmet Akan da aynı şeyi önermişti. 

Ancak çalışmalar süresince bir sakınca belirdi: Oyunun temel 

diyalektik çelişkisi geleneksel tiyatro kalıpları içinde ikinci plana 

düşüyordu. Biçimsel espri uğruna özün kullanılması, hafiflemesi gibi 

bir sorunla karşılaştık. Bu nedenle Brecht’in oyunu ile geleneksel 

kalıplarımız arasında bağdaştırıcı bir sentezi yeğledik “(Tiyatro 

1972, Sayı 7 Sayfa 19) diye yanıtlar. Zehra İpşiroğlu da bu 

uyarlamayı olumlar. “Mehmet Akan Kafkas Tebeşir Dairesinden 

uyarladığı Analık Davasında oyunun konusunu Osmanlı tarihinde 

bir döneme yerleştirerek, çeşitli halk motiflerinden, halk 

danslarından, köy oyunlarından, çalgılı sazlı bir müzikten esinlenen 

ama temelinde oyunun içeriğine ve kurgusuna oldukça bağlı kalan 

bir oyun yazmıştır”. 

İpşiroğlu, aşağıda incelenecek olan Ferhan Şensoy Tiyatrosu 

örneği üzerinden halk tiyatromuzdaki soyutlama eğiliminin epik 

tiyatrodan ayrı olduğunu vurgulamak gerektiğine inanır. “Bu ayrılık 

kaynağını çağ farkı ve dünya görüşünde bulur. Bunu yadsıyarak 
--243--



tarihsel değerlerin üstünlüğünü onaylarsak, sığ bir öykünmeciliğin 

sınırlarını aşamayız. Bizim geleneksel tiyatromuz Commedia 

dell’arte gibi bir orta çağ tiyatrosudur. Çağ farkının olduğu yerde 

bir benzerlik olsa bile, kıyaslamadan söz edilemez…” 

(İpşiroğlu,2009: 144). 

Mehmet Akan, Dostlar Tiyatrosu’nun beşinci yıl program 

dergisine yazdığı yazıda, oyunun sahnelenişinden kısa bir süre sonra 

Deniz Gezmiş’in idam edilmesi üzerine, Deniz Gezmiş’in anısına 

saygısızlık olmaması için oyunda Azdağın asılmaya getirildiği 

darağacı sahnesinin çıkartıldığını anlatmıştır (Dostlar Tiyatrosu, 5. 

Yıl Program Dergisi, 1974 Sayfa 18). Sevil Üstekin’in Feleknaz 

Hatun’u oynadığı Analık Davası’nda Dikmen Gürün, Arif erkin, 

Süleyman Tınaz, Mehmet Akan, Yusuf Elver rol almıştır.  Zeliha 

Berksoy, Gülizar Kız’ı (Grusha), Genco Erkal ise Abdal (Azdak) 

rolünü oynar. Bu ikili, 1979 yılında Mehmet Ulusoy’un Dostlar 

Tiyatrosu’nda yönettiği Kafkas Tebeşir Dairesi’nde de aynı rolleri 

oynamışlardır. Dostlar Tiyatrosu, 1971/72 sezonunda ayrıca Başar 

Sabuncu’nun radyofonik oyunu Zemberek’i sahneye uyamıştır. 

Oyunda genç bir işçinin ilkeli ve namuslu olma yolunda verdiği 

savaş anlatılır. Haldun Taner’in çok sevilen Gözlerimi Kaparım 

Vazifemi Yaparım’daki temasına yakınlık taşıyan Zembereği Umur 

Bugay sahneye koymuştur. Oyunda kullanılan film Tan Oral 

tarafından İstanbul sokaklarında çekilmiştir. Piscator etkisive sahne 

üzerindeki gerçeği başka düzlemlere taşıma çabası bu oyunda da 

vardır. Dostlar Tiyatrosu’nun kuruluş ilkeleri arasında yerli oyunlar 

oynamak vardır. Ancak Genco Erkal, Türk yazarlar konusunda: 

“Yazarlarımız verimliliklerini yitirdiler. Nedendir bilinmez, 

yazarlarda söyleyeceklerinin tümünü tek oyuna sıkıştırma gibi bir 

tutku var. Bu da ister istemez dağarcıklarını boşaltıyor. Oysa 

söylenecekler belirli bir sistem halinde gerçekleştirilebilir. Yani yıl 

ya da yılların sonunda bir bütüne varmak, bir çırpıda söyleyip 

susmaktan daha iyidir sanırım” (Tiyatro 1972, Sayı 7, Sayfa 19). 

--244--



Dostlar Tiyatrosu, kuruluşundan beri belgesel tiyatro 

çalışmalarında ısrarlı bir yol izlemiştir. Bu oyunlardan biri de Peter 

Weiss’in yazdığı ve 1971/72 yılının en çok ses getiren oyunlarından 

olan Soruşturma’dır. Hayati Asilyazıcı, Dostlar Tiyatrosunun 

üçüncü belgesel tiyatro çalışmasını şöyle değerlendirir: “Dostlar 

Tiyatrosu’nun daha önce oynadığı Rosenbergler Ölmemeli ve 

Havana Duruşması belgesel olduğu kadar tiyatro açısından mesajı 

olan güçlü yapıtlardır. Onlar ölçüsünde, hatta onları geçerek daha 

önemli bir yer tutar Soruşturma çünkü faşist, saldırgan bir ülkenin 

hasta yöneticilerini sergilemesi bakımından değişik yöntemler 

getiriyor oyun.” (Tiyatro72, Sayı 3, Sayfa 29). 

Zehra İpşiroğlu, Peter Weiss’ın, Bertolt Brecht’ten sonra en 

önemli yazar olarak değerlendirildiğini belirtir (İpşiroğlu 2009: 72). 

Artaud’nun vahşet tiyatrosu geleneğinden yararlanarak, 

gerçeküstücülük sınırlarını zorlayan Weiss, kendi tiyatrosunu çarpıcı 

bir anlatım tiyatrosu (Theater des starken Ausdrucks) olarak 

tanımlar. Simgeselliği ve romantizmi barındıran bu tiyatro biçemi 

büyülü gerçekçilik olarak öne çıkar (İpşiroğlu 2009: 77). Peter 

Weiss’ın anlatımcılığının ağır bastığı oyunlarından, en aza 

indirgendiği belgesel tiyatro denemelerine değin, tüm oyunlarının 

ortak yanı, gerçeği olabildiğince inandırıcı bir biçimde yansıtan bir 

benzetmeci anlayışından (illüzyon tiyatrosu) uzak olmasıdır 

(İpşiroğlu, 2009: 77). Peter Weiss, tiyatromuza 1968 yılında Beklan 

Algan’ın rejisiyle LCC Tiyatro Okulu tarafından tanıtılmıştır.  

Yazarın, Soruşturma eserinde ise, Hitler’in toplama kamplarında 

yapılan işkencelerin ve cinayetlerin sorumlusu sanıkların 

sorgulanmasını belgelere dayandırarak anlatır. Bu yöntemlerden biri, 

mahkeme tutanaklarına geçmiş olan ve 18.000 sayfayı bulan 

itiraflardır. Genco Erkal tarafından yönetilen oyunun rejisi gerçek 

mahkeme görüntülerinin projeksiyon gösterimiyle desteklenir. Bu 

filmler Piccolo Teatro’nun katkısıyla sağlanmıştır.  Hayati 

Asilyazıcı, Soruşturma’yı Hitler döneminin faşizminin benzerleriyle 

--245--



yakın olanlarla paralellikler kurması yönünden de önemli olduğunu 

bulur. Oyunun 12 Mart sonrasında oynanması bu nedenle ayrı bir 

anlam taşır.  Seçkin Cılızoğlu o dönemin seyircisinin niteliğini şöyle 

anlatır: 14 Mayıs’lardan 12 Mart’lardan kopup gelmiş 1972 

Türkiyesinin İsanbul’undaki seyirciye oynanınca, olayların 

gerisindeki nedenlerin açık seçik ortaya dökünülmesi bir zorunluluk 

oluyor. Salondakiler sahnedekilerden ayrı bilinçte kişiler değil ki, 

yüzeyden aktarılan olayları seyredip, işin özü bu diyebilsin (Tiyatro 

1972, Sayı 2 Sayfa: 50). 

Profesyonel bir yapıya sahip olan Dostlar Tiyatrosu, 

bünyesinde bir İşçi Kolu da barındırmaktadır. Soruşturma’da da işçi 

kolundan yetişen amatör oyuncular, profesyonel oyuncularla birlikte 

oynamışlardır. Çok kalabalık bir kadroya sahip olan oyunda Genco 

Erkal, Arif Erkin, Mehmet Akan, Ekin Duru, Erdoğan Tuncel, Macit 

Koper, Levent Yılmaz, Berin Süngü, İhsan Bilsev, Latif Özalp, Ulvi 

Alacakaptan, Sabri Akan, Ediz Baysal, Yavuzer Çetinkaya, Erhan 

Gömüç rol alır. Hayati Asilyazıcı, yazısında bazı oyunculuk 

zaaflarından söz etse de bu dayanışma, özellikle örgütlülük açısından 

örnek bir uygulamadır.  Dormen Tiyatrosu’nun kapanmasıyla 

Dostlar Tiyatrosu bir süre için salonsuz kalır, hatta tiyatronun 

kapanacağı yönünde söylentiler de yayılır (Eren, 1997: 95). Ancak 

tiyatro farklı mekânlara sığınarak oyunlarını sürdürür. Tiyatro 1972 

Dergisinin Pembe Kadın İmparatorluğu Sallanıyor başlıklı baş 

yazısı, tiyatronun yaşadığı krizi bir arınma olarak nitelendirir, 

Türkiye’nin değişiminde kendini yenileyemeyen toplulukların 

doğanın diyalektiği sonucu elendiğini söyler. “Örneğin bir Dormen 

Tiyatrosu aynı mekânda ve o mekânın tiyatro için kullanılması daha 

yararlı saatlerinde çalışacak ve iflas edecek, buna karşılık Dostlar 

Tiyatrosu ayakta kalacaktı. Neden aynı mekânda biri var, biri yok 

olacaktı? Bu soruda köklü dönüşümlerin nedenleri yatıyordu. 

“(Tiyatro 72 Sayı 5). Dormen Tiyatrosunu kapanışa sürekleyen süreç 

--246--



yukarıda incelenmiş olup, dönemin politik tiyatro anlayışıyla 

yapılmış olan bu analizin nesnel olduğu söylenemez. 

 

Ses Sinemasından Ses Tiyatrosuna 

 

Dormen Tiyatrosu dağıldıktan sonra, sinemaya çevrilen Ses 

Tiyatrosu, 1970’lerdeki seks furyası filmlerine kurban gider ve 

Yavuz Pekman’ın belirttiği gibi, 1980’lerin sonuna kadar 

Beyoğlu’nun karanlık bir sokağında unutularak, batakhaneye döner 

(Pekman,2011: 97). Tarihinin 87 yılını tiyatro, 17 yılını sinema 

olarak sürdüren salon, 1989 yılında Ferhan Şensoy’un büyük 

çabasıyla restore edilir. Tiyatronun çatısı onarılmış, tavan 

süslemeleri aslına uygun olarak yenilemiş, koltuklar ve localar, 

orijinal malzemesi korunarak kadifeyle kaplanmıştır. Duygu 

Sağıroğlu, Nedim Saban ile yaptığı görüşmede bu tiyatroda halen 

Dormen Tiyatrosu koltuklarının kullanılıyor olması karşısındaki 

mutluluğunu ifade etmiştir (Sağıroğlu/Saban görüşmesi). Ses 

Sineması döneminde sinemaya caddeden giriş kapanmıştır. Ancak 

restore edilen tiyatroya Halep Pasajının içinden girilebilmesi için 

pasajdan ayrıca iki dükkân kiralanır. 

Ferhan Şensoy, Ses Tiyatrosunun restorasyonu sırasındaki 

duygularını şöyle ifade eder: 

“İlk geldiğimde bu salonu dolaşırken hüzünle sevincin burada iç içe 

yaşadığını gördüm. Yıkılmaya bırakılmış, sıralar ve duvarlar. 

…Tavan neredeyse yok gibi, gökyüzü görünüyor. Alkışlarla açılıp 

kapanan perdesi bir kenara itilmiş. Boynu bükük tozlu döşemeler. 

Geçmiş yaşamını düşündüm. Bu tiyatroda oynamışları düşündüm. 

Üzgün yüzler geçmeye başladı gözümün önünden. Hepsini çok 

hüzünlü gördüm. Localarda yerlerini almışlardı. Güllü Agop, 

Mınakyan Efendi, Kel Hasan Efendi, Muhsin Ertuğrul, Avni Dilligil, 

--247--



Muammer Karaca, Renan Fosforoğlu, Semiha Berksoy, Toto 

Karaca, Ali Sururi, Celal Sururi, Muzaffer Hepgüler, Tevhid Bilge, 

Hulusi Kentmen, Halide Pişkin, Vahi Öz, Sıtkı Akçatepe. Tıklım 

tıklımdı localar, hepsi beni izliyordu “(İstanbulun Sesi belgeseli). 

Bu sahnede oynamış olan Vasfi Rıza, Toto Karaca, Turgut Boralı, 

Haldun Dormen gibi ustalar, tiyatronun açılışı karşısındaki 

duygularını şöyle ifade eder: 

Vasfi Rıza Zobu: Bu tiyatro Darülbedayiden eskidir…O dönemlerde, 

Beyoğlu’ndaki temaşa ve eğlence yerlerini tekeli altında tutan bir 

grup vardı, onlar işletirdi orayı…Ferhan’dan Allah razı olsun, bir 

asarı atika kazandırdı. 

Toto Karaca: Biz zor şartlarda tiyatro yaptık. Anadolu’da bizim 

parmak izlerimizi alırlardı. Bu tiyatroda iki üç sene oynadım. Çok 

antik bir tiyatrodur, uğurlu bir tiyatrodur aynı zamanda. Kırmızı 

kaplı koltuklarını, kadife localarını hiç unutmuyorum. Ferhan’a 

uğurlu, kıdemli olsun. 

Turgut Boralı: Hava Civa’yı orada oynamıştık ilk. İlk kez bu 

tiyatroda birlik ve beraberlik gereksinimi öğrendim. Ses Tiyatrosu 

profesyonelliğimin ilk yıllarıdır. 

Haldun Dormen: Bu konuda çok mutluyum. Orayı 61’lerde 600 bin 

liraya restore edip aynı şeyleri yapmıştık. Özal’ın Başbakanlığı 

sırasında birkaç kez kendisine bu tiyatronun kazandırılması için rica 

etmiştim…Ferhan’ın kendi imkanlarıyla bu salonu tiyatromuza 

kazandırması büyük mutluluk.  Bu yıl özel tiyatrolara yapılan 

yardımın tamamı Ferhan’a verilmeli bence. “ 

Uzun vadede (2015 yılı ve sonrasında) Kültür Bakanlığı, yardım 

etmek yerine, aksine Ortaoyuncular’ın ödeneklerini tamamen 

kesmiştir, ancak Şensoy Uzun Donlu Kişot oyunundaki kahraman 

gibi yel değirmenlerine karşı direnmiştir. Ses 1885, 24 Kasım 1989 

gecesinde Soyut Padişah oyunuyla açılır. İstanbul Anakent 

--248--



Belediyesi bu açılışı bir multivizyon gösterisiyle yapmak ister. 

Şensoy: Siz kendi yaptığınız yerleri açabilirsiniz ama Ses 

Tiyatrosu’nu Ortaoyuncular olarak biz açarız” (Cumhuriyet, 

24.11.1989) diyerek karşı çıkar. 

 

Orta Oyuncular Dönemi 

 

1989’dan bu yazının kaleme alındığı güne değin , bir yıllık 

tadilat ve bir yıllık salgın süreci dışında Ortaoyuncular’ın  aralıksız 

olarak perde açtığı Ses Tiyatrosu’nda Ortaoyuncular sırasıyla 

1989/1990 yılında  Soyut Padişah, 1990/91 yılında Kahraman 

Bakkal Süpermarkete Karşı (2. Versiyon), 1990/91 yılında Yorgun 

Matador, 1991 yılında Aşkımızın Gemisi Fındık Kabuğu, 1992/93 

yılında Güle Güle Godot, 1993 yılında Köhne Bizans Operası, 1993 

yılında   Parasız Yaşamak Pahalı, 1994/95 yılında Şu Gogol Delisi, 

1995/96 yılında Felek Bir Gün Salakken, 1996/97 yılında Aptallara 

Güzel Gelen Televizyon Dizileri, 1997/99 yılında Haldun Taner 

Kabare, 1998/2000 yıllarında Çok Tuhaf Soruşturma, 1999/2000 

yılında Parasız Yaşamak Pahalı, 1999/2000 yılında Şu An 

Mutfaktayım, 2000/2001 yılında Fişne Bahçesu,2002/2003 

sezonunda Sahibinden Satılık Birinci El Ortaoyunu, Kahraman 

Osman, Biri Bizi Dikizliyor, 2003/2004 yılında Beni Ben Mi 

Delirttim, 2004/2005 yılında Kiralık Oyun (İkinci Versiyon), 

2006/2007 yılında Aşkımızın Son Durağı, 2007/2008 yılında 

Fername, 2010 yılında Ruhundan Tramvay Geçen Şarkı,İşsizler 

Cennete Gider, 2012 Nasri Hoca ve Muhalif Eşeği, Masal Müfettişi, 

2015/2016 yılında Peradaki Hayalet, 2017/2018 yılında Nereye 

Gidiyor Lan Bu Gemi,  2018/2019 sezonunda Bom, 2019/2020 

yılında  Bilimsiz Kurgusal Güldürü ve Şahları da Vururlar (ikinci 

versiyon)  adlı oyunları oynamıştır. Ortaoyuncular’ın Ses 1885’te 

oynadığı 30 oyunun 22’si Ferhan Şensoy’a aittir. Bu dönemde 

--249--



oynadıkları 2 yerli oyun olan Bom’u, Ferhan Şensoy’un eşi Elif 

Durdu, Pera’daki Hayalet’i ise kızı Müjgan Ferhan Şensoy yazmıştır. 

Sadece bir Türk yazarın Cihan Öksüz’ün öykü uyarlaması yapılmış, 

Haldun Taner’in öyküleri kabare haline getirilmiş, Yorgun Matador, 

Aptallara Güzel Gelen Televizyon Dizileri, Ruhundan Tramvay 

Geçen Şarkı, İçinden Tramvay Geçen Şarkı olmak üzere 5 yabancı 

oyun uyarlanmıştır. İçinden Tramvay Geçen Şarkı, Kiralık Oyun, 

Kahraman Bakkal Süpermarkete Karşı ikinci, Şahları da Vururlar 

üçüncü kez tekrarlanmıştır. Soyut Padişah ve Ferhangi Şeyler Küçük 

Sahne’den taşınarak Ses 1885’te devam etmiş, diğer tüm oyunlar ilk 

kez oynanmıştır. Oyunların dördü (Ferhangi Şeyler, Felek Bir Gün 

Salakken, Fername, Şu An Mutfaktayım) tek kişiliktir, Ses 1885’te 

30 oyunun 27’sinde Ferhan Şensoy rol almıştır. Ebru Aracı, 

Ortaoyuncular’ın oyunlarını Fantastik Kurgu ve Farklı Kültürleri 

içeren oyunlar, bireylerin günlük yaşamlarını ele alan oyunlar ve 

uyarlamalar olarak ayırır (Aracı, 2012: 54). 

Ancak, Ses 1885’te 30 oyun incelendiği zaman yeni bir 

kategorilendirme gereksinimi doğacaktır. Kabaca,  

1) Özgün Oyunlar (Çok Tuhaf Soruşturma, Beni Ben Mi 

Delirttimı gibi)     

2) Fantastik Kurgulu Oyunlar (2009’da yazılan ve 2019’da 

geçen distopik oyunlar gibi)   

3) Farklı Kültürler Üzerinden Anlatım Sağlayan Oyunlar 

(Köhne Bizans Operası gibi)    

4)  Türk Halk Masalları ve Halk Kahramanlarına Dayalı 

Oyunlar (Nasri Hoca ve Muhalif Eşeği gibi  

5) Evrensel Kahramanlara Dayanan Oyunlar (Uzun Donlu 

Kişot gibi)  

6)Tersinlemeler (Güle Güle Godot gibi)    

7) Kabareler (Haldun Taner Kabare gibi)   
--250--



8) Geleneksel Tiyatro Formları Üzerine Kurulu Oyunlar 

(Sahibinden Satılık İkinci El Orta Oyunu gibi)   

9) Tek Kişilik Anlatılar (Felek Bir Gün Salakken gibi)  

10) Tiyatro Metin Uyarlamaları (Fişne Bahçesu gibi)  

11) Öykü ya da farklı türlerin uyarlamaları (Aşkımızın 

Gemisi Fındık Kabuğuydu)  

12) Şensoy’un kendi yazdığı oyunların güncellenmesi (Şu 

Gogol Delisi gibi)  

13) Çeviriler (Don Juan ile Madonna gibi)  

14) Türler Arası Yolculuklar (Yorgun Matador gibi)  

15) Tekrarlanan oyunlar (Parasız Yaşamak Pahalı) gibi bir 

sınıflandırma yapılabilir. Tabi ki, aynı oyunu birkaç kategori içinde 

değerlendirmek de mümkündür (Saban, 2022: 170).  

Yazar Ferhan Şensoy’u derinlikli olarak anlayabilmek için, 

metinlerarası geçiş yaparak, evrenselliğe ulaşan bir tiyatro insanı 

olduğunu gözardı etmemek gerekir. Artık oyunların geleneksel mi 

Batılı mı, epik mi göstermeci mi olduğu, kabare mi halk tiyatrosu 

mu olduğunu, nasıl yabancılaştırma teknikleri kullandığını tartışmak 

sığ bir yaklaşım olacaktır. Zira Şensoy, ustalık döneminde bütün 

türleri özgürce kullanarak ve birbirleriyle çarpıştırarak tiyatroda 

sadece kendine ait bir tiyatral dil yarartmayı başarmıştır.  Örneğin 

aşağıda ele alacağımız Fişne Bahçesu’nu sadece uyarlama, Güle 

Güle Godot’yu tersinleme kategorisiyle sınırlamak haksızlık olur.   

Yazarın ilk oyunu olan Godot bile, metinler arası bir yolculuk olma 

niteliğini taşır. Küçük Sahne döneminde Aristofanes’in Eşek Arıları 

da benzer bir çalışmadır. Öte yandan, Anna’nın Yedi Ana Günahı 

türler arası bir yolculuk olma özelliğini taşır. Yukarıda, Yavuz 

Pekman’ın Ortaoyuncular’ın adres değiştirmesi ve daha büyük bir 

sahne, salona geçmeleriyle kabare tiyatrosunun içten havasını 

yakalayamadıkları konusundaki görüşüne değinilmiştir. Bu adres 
--251--



değişikliği, tiyatronun giderlerini büyük oranda arttırdığı için 

ekonomik darboğaza düşmesine neden olmuştur. Şensoy, son 

yıllarda devlet desteği bile almadan tarihi bir binayı ayakta tutmak 

için yüklü masrafları tek başına üstlenmiş, ayrıca özel tiyatrolarda 

artık prodüksiyon bazında kurulan kadroların tersine, kadrosuna 12 

ay maaş veren bir yapımcı olarak sadece salonunu değil, çalışma 

arkadaşlarını da ayakta tutmak için çaba harcamıştır. Beyoğlu’nun 

çöküşündeki bir dönemde inatla İstiklal Caddesi’nde perde açmıştır.  

Tiyatronun maddi durumu bu gibi nedenlerle de sarsılmış hatta 

Ferhangi Şeyler tiyatronun amiral gemisi olarak tüm bir oluşumu 

ayakta tutma başarısı göstermiş, zaman zaman ustanın tek başına 

direnmesine neden olmuştur. Fransa‟daki öğrencilik yıllarında 

asistanlığını yaptığı Jerome Savary, Ferhan Şensoy’un sanat anlayışı 

üzerinde etkili   olur. Savary’nin kurduğu Magic Circus adlı topluluk, 

avant-garde tiyatronun en renkli ve politik gruplarından biridir. 

Tiyatroda adeta bir sirk atmosferi yaratmayı hedeflemiştir. "Tiyatro 

bir kutlamadır, bir komün olaydır" der Savary. Toplumun giderek 

mekanikleştiği bir çağda kendini bu yolla ifade etmek önemlidir. 

“(Özdemir, 2017: 25). Usunda ustasının sirk tiyatrosu anlayışını da 

taşıyan Ferhan Şensoy, Ses 1885 tarihi ile adeta özdeşleşerek, bir 

yandan geleneksel Türk Tiyatrosu örneklerinin, operetlerin, 

revülerin, öte yandan ısrarla Batı Tiyatrosu’nun iyi örneklerini 

seyirciye tanıtmak isteyen Muhsin Ertuğrul’ların ruhuna bürünür. 

Dormen Tiyatrosu’nun, Ses Tiyatrosu’na uyumlanma konusundaki 

biçimsel arayışlarının aksine, Ortaoyuncular, Şensoy’un da ustalık 

döneminin etkisiyle, özgün, biricik bir tiyatro biçemine ulaşır.  

Ferhan Şensoy’un Ses Tiyatrosu çalışmaları,Boris Vian sevgisinden, 

Visdei tutkusundan vaz geçilmeyen, Karl Valentin için oyun yazılan,  

Cami’yi korkusuzca uyarlayan, ancak köklerindeki Karadeniz 

ruhunu da sahneye taşıyan, coşkulu bir sanatçının deneysel, yenilikçi 

tiyatro anlayışında, tarihsel doku ve geçmişin izleri içinde 

kaybolmayan, nostaljik söylemlere sapmadan, tiyatrosunun kökünü 

filizlendiren, geçmişle ilericilik arasında bağ kuran bir  ustalık 
--252--



dönemi olarak tiyatro tarihine geçmelidir. Ortaoyuncular, topluluğun 

adının taşıdığı türün ötesine geçerek, çok kültürlülüğü yakalamış bir 

topluluktur, Yukarıda sözü edildiği gibi yarısı Yunanca, yarısı Türkçe 

oynanan Othello gibi, ekip de metinlerarası, türler arası, kültürler 

arası, hatta çağlar arası sentezlerle, Lazca Çehov’a kadar ulaşmıştır. 

Şensoy’un tüm arayışları ve deneysel çalışmaları karşılık bulmamış 

olsa bile, kendine has bir özgürlük anlayışıyla, usta olarak imzasını 

öne çıkarttığı bir özgünlüğe ulaşmıştır. Ancak, Ortaoyuncular’ın 

yıllar içindeki gelişimi incelendiğinde, bir yalnızlaşma ve içe 

kapanma da göze çarpar. Bu yalnızlaşmanın nedenlerinden biri 

usta/çırak ilişkisiyle biçimlenen Ortaoyuncular’ın çıraklarından bir 

bölümünün genç yaşta yaşamdan ya da tiyatrodan kopmuş olmasıdır. 

Şensoy, yazarlığı statik bir olgu olarak görmez, tiyatrosundaki 

oyuncuların metni sahnede de dinamik biçimde yorumlamasını ve 

üslup birliği yaparak, uyum içinde olmasını hedefler. 

Ortaoyuncular’a genç oyuncu yetiştiren Nöbetçi Tiyatro, bu 

beklentiyle kurulmuş, ancak 1997/2007 arasında öğrenci almamıştır. 

Şensoy, Nöbetçi Tiyatro’yu yeniden yapılandırmaya çalışmış, 

2011’de Aynasızlara Karşı Aynalı Şarkı oyununu yönetmiş, ancak bu 

çalışma kısa süreli olmuştur. Ferhan Şensoy Tiyatrosu, bütüncül 

özellikler taşır. Müzik, sahne düzeni gibi öğeler oyunun 

tamamlayıcısıdır. Ancak süreç içinde, Ferhan Şensoy’un 

kafasındakini bir ekiple paylaşmak yerine, kendi yaptığı 

gözlemlenir.  Örneğin 2012’de sahnelenen Nasri Hoca ve Muhalif 

Eşeği’nin metni, rejisi, müziği, dekoru, kostümü Şensoy’a aittir. Orta 

oyuncular’ın ilk 20 yılında ekibe müzikle katılan 

Mazhar/Fuat/Özkan, Fikret Kızılok, Grup Gündoğarken gibi isimler, 

Canan Göknil, Şanda Zıpçı gibi tasarımcılarla iş birliği 

yapılmamıştır. Ortaoyuncular’da Ferhan Şensoy’un yer almadığı ya 

da yazım aşamasına katılmadığı yapımların başarısızlıkla 

sonuçlanması da belli bir güvensizlik yaratmış olabilir. Şensoy, 

Saban ile görüşmesinde o dönem oynadıkları Elif Durdu’ya ait Bom 

oyunun sağlam yapısına rağmen, seyircinin hem afişte hem sahnede 
--253--



Ferhan Şensoy imzasını aradığını belirtmiştir (Saban/ Şensoy kişisel 

iletişim, 20.03.2017).  

Ortaoyuncular’ın Ses 1995’te sahnelediği oyunlar aşağıda 

ayrıntılı biçimde incelenmiştir. Ancak Dormen Tiyatrosu’ndaki gibi, 

bazı oyunların öne çıkan özelliklerine de kısaca değinilmesi 

hedeflenmiştir.  Ne yazık ki, Haldun Dormen’le görüşmede 

kullanılan çağrışım tekniğinin Şensoy ile yapılmasına olanak 

bulunamamıştır. Ancak, aynen Kent Oyuncuları Yayınları gibi, 

Ortaoyuncular Yayınlarının, oyun DVD’leri ve program dergilerinin 

prova günlüklerine genişçe yer verilen, zengin bir içeriğe sahip 

olması sayesinde, doyurucu bilgi kaynağına ulaşılmıştır. Öte yandan 

Ferhan Şensoy’un yazarlığının ön planda olması ve oyunlarının 

çoğunun yazarı olması nedeniyle, sadece sahneleme değil, eser 

yazımı üzerine de analiz yapılmasının gerekli olduğu düşünülmüş ve 

bu konuda da derinleşilmiştir. Ses 1885’te oynanan oyunlarla ilgili 

bazı bilgiler şöyledir:  

Soyut Padişah: Küçük Sahne’de başlayıp, Ses 1885’e 

merhaba denilen oyundur. Don Juan ile Madonna: Derya Baykal’ın 

Muzır Müzikal ile tanıştığı Ortaoyuncular ailesine tekrar girmesini 

sağlamıştır. Bu oyundan sonra Derya Baykal, artık Derya Baykal 

Şensoy olarak ailenin bir parçası olmuştur. Ferhan Şensoy’un Anca 

Visdei’yi yazar olarak keşfettiği ve prova sürecinde Türkiye’de 

ağırlayarak dramaturjiyi yaptığı oyunda başrolleri Ferhan Şensoy/ 

Derya Baykal/ Rasim Öztekin oynamıştır. Ancak bu çalışma bir 

mevcut metin dramaturjisi değil, metnin kaynak alınarak 

geliştirilmesidir.  

Aptallara Güzel Gelen Televizyon Dizileri: Orta oyuncular, 

1996 yılında Anca Visdei’nin Aptallara Güzel Gelen Televizyon 

Dizileri’ni de aynı yöntemle sahnelemiştir.  Boşanma süreci yaşayan 

bir kadın televizyon yazarının psikyatristiyle diyalogları üzerine 

kurulu iki kişilik oyunu beş kişilik hale getirmiş, Ferhan Şensoy’un 

psikyatristi, Derya Baykal’ın televizyon yazarını oynadığı oyuna, 
--254--



Rasim Öztekin’in oynadığı bir parantez, Hakan Altuntaş’ın oynadığı 

bir çaycı ve Ayşen Aydemir’in oynadığı bir görevli eklemiştir. 

Görevli rolü program dergisinde, “oyuna çevirmenin ikinci hediyesi, 

yazarın aldatılamaz gölgesi” olarak tanımlanır. Koray, Visdei’nin bu 

buluşları çok beğendiğini ve oyunun Fransızca’ya çevriltilip, diğer 

ülkelerde Ferhan Şensoy versiyonuyla sahnelenmesini istediğini 

söylemiştir (Aptallara Güzel Gelen Televizyon Dizileri Program 

Dergisi, Sayfa 8). “Benim yazarlığım Galatasaray Lisesi’nde şiir 

yazarak başladı. Şiir yazanların genelinde ve şiiri götüren şairlerde 

küçücük bir sözcüğün bile çok önemli olduğu üzerine gelişen bir şey. 

Kendi yazdığım bir oyunu ya da başkalarının metinlerini oynarken 

arada bir sözün fazla olduğunu veyahut da sözcüklerin yer 

değiştirebileceğini keşfettik. Yani tiyatro metni de notalar gibi bir 

partisyondu” (Cumhuriyet, 29.05. 1988).  

Yukarıda belirtildiği gibi, Şensoy, Frankofon eğitim ve 

kültürünü sahneye yansıtır.  Aptallara Güzel Gelen Televizyon 

Dizileri’nde de Jacques Brel şarkıları kullanılmıştır. Ancak, müzik 

şansonlara dayandırılırken, öykü döner ekmekle yerelleştirilmiştir. 

Burada, Ferhan Şensoy’a özgü kültürlerarası bir etkileşim vardır. 

Metin yerelleştirilirken (Çaycı rolü), halk tiyatrosu ve geleneksel 

tiyatro geleneğine dayanan yabancılaştırma tekniği kullanılır 

(Parantez rolü), ancak müzik Fransız kabarelerinin dokusundadır. 

Şensoy, Batı kültürüyle yerel çizgileri özgürce harmanlayarak, 

kendine ait olan yeni dizilimli bir tiyatro dili yaratmayı başarmıştır.  

Yorgun Matador: Karl Valentin’in tanıtıldığı program 

dergisinde Haldun Taner tarafından tanıtılan yazar Pierre Henri 

Cami’nin eserlerinden oluşan bir uyarlamadır. Cami, Charlie 

Chaplin’e göre, dünyadaki en büyük mizahçı, Octave Aubert’e göre 

fantazinin Balzac’ı, Raymond Ritter’e göre son orta çağ şairidir. 

(Yorgun Matador Program Dergisi) Cami,60 kadar kitap yazmıştır, 

operetler bestelemiştir, dergi yazıları, resimli romanlar, karikatürler 

çizmiştir, şarkılar bestelemiştir. Yazdıklarının kopyalarını 

--255--



saklamadığı için eserlerinin çoğu kaybolmuş olan Cami için Ferhan 

Şensoy şöyle yazar: “Oyunlarını sahnede gerçekleştirmek olanaksız 

geldi bana önce. Kimi oyunları bir sayfa…Dört perdelik oyunları 

var, örneğin Haçlı Seferleri, birinci perde Paris yarım sayfa, ikinci 

perde Anadolu’da geçiyor bir sayfa, üçüncü perde Kudüs yarım 

sayfa. “(Yorgun Matador Program Dergisi). Kendisini bu yazar ile 

tanıştıran Haldun Taner’in yardım edeceğine güvenerek oyun 

üzerine çalışmaya başlamış olan Şensoy, Haldun Taner’in süreci 

tamamlayamadan ölümüyle sarsılır. Ancak “Cami bana, ustamın 

vasiyeti, fakat işin hüzünlü yanı, ustam izleyemeyecek oyunu” der 

(Yorgun Matador Oyunu Program Dergisi).  

Ferhan Şensoy’un derlediği oyunda dekor ve müzik 

Şensoy’a, giysi Şanda Zıpçı’ya, ışık Erbil Çeviker’e aittir. Oyunun 

iki ayrı afişi Mengü Ertel ve Ferhan Şensoy tarafından yapılmıştır. 

Dört kişilik canlı müzik yapan orkestrada Renan Bilek, Alper Maral, 

Selçuk Öngüt, Hasan Köseoğlu vardır. Ferhan Şensoy, Demet 

Akbağ, Derya Baykal Şensoy, Rasim Öztekin, Münir Özkul, Erol 

Günaydın, Serap Günaydın, Celal Belgil, Arzu Bigat Baril, Ali 

Çatalbaş, Canan Yüksek, Parkan Özturan oynamaktadırlar. Erol 

Günaydın ve Münir Özkul bu oyunu hiç anlamadan oynadıklarını 

itiraf etmişlerdir (Saban, 2022: 172). Kahraman Bakkal 

Süpermarkete Karşı: 1980’de Küçük Sahne’de 138 kez oynanan 

oyun, Ferhan Şensoy’un deyimiyle 1990’da temize çekilmiş Erol 

Günaydın, Funda Postacı, Rasim Öztekin, Arzu Bigat, Bican 

Günalan, Figen Tosun, Hakan Sepetçi tarafından sahneye taşınmıştır.  

Tarık Pabuçcuoğlu’nun ekipten kopmasıyla rolü Parkan Özturan 

devralmıştır. Aşkımızın Gemisi Fındık Kabuğu: Ferhan Şensoy, 

1988 yılında Ortaoyuncular’ın ilk Karadeniz turnesinde yaşadığı 

duyguları şöyle açıklar: “Turnede miyim, çocukluğumda bir 

gezintiye mi çıkmışım? Yıllar ve günler ve mekanlar ve insanlar 

birbirine karışıyor. Rukiye Hanım’ın torunu büyümüş de tiyatrocu 

olmuş da turneye geliyor, anneannesinin mısır unu satıcılarıyla 

--256--



kavga ettiği pazar yerinin karşısındaki sinemaya.” (Aşkımızın 

Gemisi Fındık Kabuğu Program Dergisi). Tiyatrosunun ilk 

Karadeniz turnesinde, Ünyeli bir mizah yazarıyla tanıştırılır. Ancak 

Cihan Öksüz, tanışmada, çoğu kâğıda dökülmemiş olan tasarılarını 

anlatmıştır. Haldun Taner nasıl Galatasaray Lisesinde tanıştığı genç 

yazar Ferhan Şensoy’u özendirdiyse, Şensoy da Öksüz’ü 

kafasındakileri kâğıda dökmeye yüreklendirir. Şensoy, ilk okuma 

sonrasındaki izlenimi şöyle aktarır: “Ne Ünyece, ne de Türkçe! 

Skeçlerden biri ilgimi çekiyor. Adı Liste. Kız evinden oğlan evine bir 

düğün masraf listesi gelmiş, o kadar! Oturup bir mektup yazıyorum 

Cihan Öksüz’e. Liste skecini bir oyun haline getirmesi ve bunu 

tamamen Ünye lehçesiyle yazması için! Oyunun iskeletini de 

belirliyorum “(Aşkımızın Gemisi Fındık Kabuğu Program dergisi). 

Cihan Öksüz’ün, Şensoy yönlendirmesiyle iki kez yazdığı oyun, 

Şensoy’un deyimiyle iki kez de kendisi tarafından temize çekilir. 

Liste yerine Aşkımızın Gemisi Fındık Kabuğu adı da Ferhan Şensoy 

tarafından bulunur. Oyunun müzikleri Trabzonlu Halk Ozanı Saffet 

Genç tarafından yapılır ve canlı olarak çalınır. Rolleri Ferhan 

Şensoy, Erol Günaydın, Demet Akbağ, Münir Özkul, Rasim 

Öztekin, Canan Yüksek, Figen Tosun, Neslihan Kılıç, Bican 

Günalan, Tülay Özkan, Celal Belgil, Ali Çatalbaş, Caner Alkaya, 

Serap Günaydın, Derya Baykal Şensoy, Şükran Elmalıoğlu, Yunus 

Özdemir, Şükran Dedeman, Parkan Özturan, Özkan Aksu paylaşır.  

Güle Güle Godot: İlk kez Küçük Sahne’de oynanan 

Godot’yu Beklerken oyunu yıllar sonra, Galatasaray Oyuncuları 

tarafından oynanmıştır.  Nami Başer’in Vladimir, Engin Ardıç’ın 

Estragon rolünde olduğu Godot’yu Beklerken Ferhan Şensoy’u 

öğrencilik yıllarında çok etkilemiştir (Şensoy, 2012: 151). Şensoy, 

28.1.1983 tarihinde Güle Güle Godot için yazdığı tanıtım yazısında 

Ankara Sanat Tiyatrosu’nun yorumundan da etkilendiğini belirtir. 

Bunun üzerine, Ergenekon ve İldemir karakterlerinin ekseninde, 

Godot’yu Beklerken çıkışlı Develi Pireli adlı oyunu yazar. Ancak 

--257--



oyunun fazla siyasi olduğu yönünde geri dönüşü aldığı için, bu 

çalışmayı rafa kaldırır. Yıllar sonra, İstanbul Belediyesi Şehir 

Tiyatroları Tepebaşı Deneme Sahnesi’nde oynanan Miodrag 

Bulatoviç’in Godot Geldi oyununu okuduktan sonra Godot üzerine 

tekrar çalışmaya başlar ve oyunu Ferhat/ Şirin ile özdeşleştirir. 

Godot Go Home adıyla kaleme aldığı oyunu, aynen bir başka oyunu 

olan Şu Gogol Delisi gibi, ilk önce Fransızca yazmıştır. 1989 yılında 

“ülkemizde bu oyunun tam zamanı” diye düşünerek yeniden kaleme 

alır ve 1991’de tamamlar. Kendi deyimiyle, oyun “kendi dilinden bir 

başka dilde gezintiye çıkmış şiirin öbür dilin zenginlikleriyle ana 

diline kesin dönüşüdür. “(Şu Gogol Delisi Program Dergisi). Bu 

yaklaşım, Ferhan Şensoy oyunlarının çıkış noktasında oyuna bir tını 

ve doğru ton vermek için dili ne kadar önemsediğini gösterir. 

Oyunlarını nasıl yazdığı sorulduğunda, “Önce hikâye ve tiplere 

karar veririm.” (Ses Dergisi, 1984) dese de aslında önce oyunun 

dilinin arayışındadır. Zaten yukarıda da şair olarak başladığı yazın 

hayatında her sözcüğe ayrı ayrı verdiği değeri de vurgulayarak, önce 

oyuna özgün dil arayışında olduğunu vurgulamıştır. Şensoy, Ses 

Dergisi’ne verdiği bir röportajda, oyunlarının yazım sürecini şöyle 

açıklar: “Oyunlarımda Türk hikayesi ve Türk insanlarının olmasına 

büyük dikkat gösteririm. Ayrıca oyunda seçtiğim tipleri uzun uzadıya 

incelerim. Bütün bunları göz önüne alarak daktilomun başına 

geçerim. İnsanlar gülerken bazı fikirleri daha rahat kabul ediyorlar 

ve onun için eserlerimi gülmece türünde yazarım.” (Şensoy, 2012: 

177). Ferhan Şensoy’un bu çalışması geleneksel tiyatro yapısını, 

halk masallarının içeriği ve evrensel bir tiyatro metnini üçleterek, 

aslında Beckett’i hem içerik hem biçem olarak tersinler. Bu nedenle, 

bir uyarlama değil, bir tersinlemedir. Şensoy’un Eşek Arıları, Fişne 

Bahçesu, Üç Kurşunluk Opera gibi uyarlama oyunlarından bu 

yüzden ayrılır. Ünlü kuramcı Martin Esslin, Beckett’in karakter ve 

öyküyü reddetmesine değinir: Godot’yu Beklerken Beckett’in 

Fransızca yazdığı oyunlar, insanın durumunun kendi dramatik 

anlatımlarıdır. İkisi de geleneksel düşüncedeki karakterleri ve 
--258--



öyküyü (plot) taşımaz, çünkü onlar konularıyla ne karakter ne de 

öykünün gerekli olduğu bir düzeyde uğraşırlar (Esslin,1999, s. 65). 

Ferhan Şensoy ise, Beckett tiyatrosundaki zaman/uzam belirsizliğini 

kırmış, ayrıca oyununda Beckett’in aksine, öykü kurgusu ve karakter 

gelişimi çizgisine yer vermiştir. Her ne kadar yer tam olarak 

belirtilmemiş olsa da oyunun geçtiği yer Türkiye eksenine 

yerleştirilmiştir. Güle Güle Godot, içinde Kavuklu, Kavuksuz’un 

bulunduğu, Leke karakterinin dil oyunlarına başvurduğu bir dönem 

güldürüsüne dönüşmüştür. Oyun bir askeri marşla başlar ve askeri 

darbe göndermelerine yer verir. O dönem Türkiye’nin gündeminde 

olan susuzluk sorunu ise, Ferhat ile Şirin destanına dayandırılır. 

Çiçek, Toprak gibi karakterler, halkı suya kavuşturma vaadi veren 

Itoluit adlı siyasetçiyle çatışma halindedir. Doğa ile iktidarın savaşı 

hakimdir. Beckett’ de sadece sözü edilen ve soyut bir kavram özelliği 

taşıyan Godot, Şensoy’un oyununda Godot’nun sesi olarak zalim bir 

hükümdardır. Şensoy, yukarıda değinilen Godot Geldi oyununda 

Godot’yu bir fırıncı olarak getiren ve devrimin kendi çocuğunu 

yediğini vurgulayan Bulatoviç kadar somutlaştırmaz, ancak siyasi 

olarak çok zalim bir profile oturtur.  

Köhne Bizans Operası: Ferhan Şensoy 1983 yılında Sahaflar 

Çarşısından aldığı Theodora/Imperatrice de Byzance adlı kitaptan 

etkilenir ve 1984 Mayıs’ında defterine “Bir Ayı Oynatıcısının Kızı 

Tutkusunun Tutsağı Teodora Düşe Kalka Çıktı Tahta! notunu düşer. 

Proje 1990 yılında Şensoy’un Paris gezisinde önüne çıkan ve 

zamanında Sarah Bernhardt’ın oynadığı Theodora adlı bir oyunu 

keşfetmesiyle tekrar hayata geçer. Şensoy oyunu Bodrum’daki 

yazlığında yazarken Kalimnos Adasını seyrettiğini not düşer.  Ah 

Agapimu Paranoya diyerek özetler yazım serüvenini. “Nasıl olmalı 

oyunun dili? O dönemin Bizans’ı üstüne romanlar yazmış olan Jean 

Luc Dejean da aynı derde düşmüş yazmazdan önce. Latince ve 

Rumca birbirine karışırken argo araya karışıyor, küfrün bini bir 

solidus Bizans’ta. Durup dururken küfürbaz olmuyor toplumlar. “. 

--259--



Jean Luc Dejean’ın Dumas ödüllü Bizans   romanında da argo 

kullandığını belirledikten sonra, başka bir kültür üzerinden 

anlatacağı oyunun diline şöyle karar verir: “Düşündüm, taşındım, 

kendimce bir dil denedim! Az terbiyeli Greko-Romence” (Köhne 

Bizans Program Dergisi).  

Şensoy, aynen Şahları da Vururlar’da olduğu gibi başka bir 

kültür üzerinden anlatımını “Hepimiz Bizans’ın göbeğindeyiz işte” 

noktasından yola çıkarak geliştirmiştir.  İki dili karıştırarak kelimeler 

oluştumasının yanı sıra, yabancı bir dilin kelimeleriyle Türkçe 

deyimler oluşturmaktadır. Şensoy halk tiyatrosunda da kullanılan bu 

yöntemlerle dil güldürüsü yapmakta ustadır. Oyunlarının en belirgin 

özelliği olan dil onun imzası haline gelmiştir (Aracı, 2017: 19). 

Yazının pekçok bölümünde Türk oyun yazarlarının halktan tipler 

yaratma peşinde gözlemler yaptıkları vurgulanmıştır. Öte yandan, 

Kent Oyuncuları, Dormen Tiyatrosu gibi özel tiyatroların yazar 

arayışlarında iyi oyun yazımını Batılı formlar üzerinden 

sorguladıklarına değinilmiştir.  Oysa Şensoy, evrensel karakterler 

üzerinden yerli göndermeler yapabileceği Teodora gibi tipleri 

seçerek, özgün bir sahne dili arayışına da girişmiştir. Bu konuda 

tektir ve bu yüzden de yaptığı tiyatro biçimi kalıplara sığmaz. 

“Şensoy, dil kullanımı ile ilgili geleneksel tiyatronun belli karakter 

kadrosunu güncel bir bakış açısıyla değerlendirerek farklı bir söylem 

oluşturmaktadır. Bazı oyunlarında geleneksel tiyatronun, etnik 

kümelerin farklı konuşma ve dil özelliklerinden yararlanarak 

oluşturduğu taklide dayalı anlatımı, yaratıcı zekâsıyla yepyeni bir 

boyuta taşımaktadır. Bu boyut herkes tarafından anlaşılabilir olduğu 

halde, dünya üzerinde olmayan bir dilin yaratıldığı, bu haliyle 

yabancılaştırmanın doruk noktası sayılabilecek özgün bir yapıdır” 

(Pekman, 2010: 152). Bunun iyi bir örneğini “Köhne Bizans” adlı 

oyunda görmek mümkündür.  

MEYHANECİ: Mari, bundan sonra krediun kartizos 

aforodis. Anladikos. 

--260--



MARIA: Anladikos, anladikos.  

MEYHANECİ: Bre, Yorgo, Bromiom, brovimus, brovimus, 

kazanmissin yarisi, varıdır bunda şike. YEŞİL: Hangi şike, yok şike, 

Yorgo kazandi şike şike (Şensoy, 2011, s.83).  

Bu ve buna benzer birçok söz oyunu Ferhan Şensoy’un 

oyunlarının içinde kendisine yer bulmaktadır. Bu da ister istemez bir 

mizahi unsur oluşturarak seyircinin ya da okuyucunun gülmesini 

sağlamaktadır.  Metin And geleneksel Türk Tiyatrosunda, “dil kendi 

başına bir güldürücülük kaynağı” olarak kullanılır çıkarımını yapar 

(And, 1969: 317). Ancak, ustalık döneminde dil artık Metin And’ın 

işaret ettiği geleneksel tiyatroda kullanılan güldürücü niteliğini 

aşmış, başlı başına bir tiyatral biçemin belirleyicisi olmuştur.  

Parasız Yaşamak Pahalı: 1979 yılında tiyatroya dönme kararı 

alarak Çevre Tiyatrosu’nda bir oyunda yer alan Sadri Alışık, Ferhan 

Şensoy’dan kendisi için bir oyun yazmasını ister.  Ancak oyun 

Alışığın sağlık sorunları nedeniyle sahnelenmez. 1983’te Ali 

Poyrazoğlu Tiyatrosu oyunu oynamayı düşünür. Bu tasarı da 

gerçekleşmeyince, Ferhan Şensoy 1986 yılında metni film 

senaryosuna dönüştürür. Beyazperdede Şakir rolünde Bülent 

Kayabaş vardır. Suna Pekuysal, Hümeyra gibi oyuncular da filmde 

rol alır. Ortaoyuncular, 1993 sezonunu, 11 Kasım 1993 tarihinde 

Şensoy’un yıllar önce yazarak, yeni bir dramaturjiyle kurguladığı bu 

oyunla açar. 1993 yılında İçinden Dalga Geçen Tiyatro projesinin 

hayata geçmesi ve tiyatronun bir süre için vapurda oyun sergilemeye 

yoğunlaşması üzerine, 40. Oyundan sonra temsillerine ara verilen 

Parasız Yaşamak Pahalı, 1999 yılında Ortaoyuncular’da 

tekrarlanmıştır. Nöbetçi Tiyatro’dan Elif Durdu ve Resul Okan bu 

oyunla Orta oyuncuların profesyonel kadrosuna katılır, Baykal Kent 

de ekibe dahil olmuş ve hatta oyunun koreografisini yapmıştır. 

Ferhan Şensoy, prova günlüklerinde sevgiyle andığı Baykal Kent’in 

koreografiden ayrıca para alacağını öğrenmesi üzerine, henüz 

müziği yapılmamış oyunun koreografisine hemen başlamak 
--261--



istediğini esprili bir dille anlatır. Ortaoyuncular Yayınları’nın 

program dergilerinin en önemli özelliklerinden olan prova 

günlüklerinde Ortaoyuncular’ın birbirleriyle olan ve sahneye de 

yansıyan sımsıcak ilişkilerine, ekip ruhlarına tanık oluruz. Şu Gogol 

Delisi: Ferhan Şensoy’un Ses Tiyatrosu oyunları metinlerarası 

çalışmalar ve evrensel kahramanlara gönderi yapılan oyunlar olarak 

kategorilere ayrılmıştı. Şu Gogol Delisi de bu kategoriye uygun bir 

oyundur. Şensoy’un Gogol’ün yapıtlarındaki beş değişik kadın 

kahramandan yola çıkarak oluşturduğu oyunun ana kahramanı, Bir 

Delinin Hatıra Defteri’nde adı sadece bir kez geçen ve kimliği 

belirsiz olan Anna Paprisçin’dir.  “Şu Gogol Delisi, Poprisçin, Mavra 

ve Gogol’ün yargılandığı bir duruşmadır. Anna Andrievna, Sofia 

Smirnov, Olfa Fominişka, Vasilia Kasporovna bu duruşmanın 

tanıklarıdır…Olaylar ikinci ve üçüncü ağızdan aktarılır izleyiciye. 

Bu aktarımcı Derya Baykal Şensoy’dur. Derya Baykal, ikinci 

bölümde Sekizinci Dülsinea sahnesinden başlayarak anlatımcı 

kişiliğinden sıyrılır ve bir duygu yoğunluğu içine girer “ 

(20.01.1994, Cumhuriyet). “Sembolizm, romantizme gebeyken, yani 

artık bütün yazarlar ve çizerler romantizme yatay geçiş yapmaya 

domuzlanırken, bize bizim insanımızı getirin diyordu…. Gogol adlı 

bir yazar. Genel bir afallama oldu Rusya’da. Kim lan bu Gogol? 

“(Şensoy, 1993: 82).  

Ancak, Gogol, Şensoy’un evrensel kahramanı olduğu halde, 

Gogol tutkusu günün seyircisinde çok karşılık bulmaz. Oyun, 

dünyanın çeşitli ülkelerinde sahnelendiği halde, 1993’teki güncel 

seyirciye pek hitap etmemiştir. Baykal, oyunun serüvenindeki bu 

adımı şöyle açıklar: “Seyircinin birtakım şeyleri bilerek gelmesi 

gereken bir oyundu. Örneğin Gogol! Gogol’ün eserlerindeki 

kişileri” (Cumhuriyet, 14 Mart 1999). Dikmen Gürün de oyunu, 

“Ortaoyuncular’ın alışılagelen çizgisinin dışında, şiirselliğin ağır 

bastığı bir oyun” olarak (Cumhuriyet, 20 Mart 1994) değerlendirir. 

Dikmen Gürün, Şu Gogol Delisi’nde kadınlara biraz alaycı ancak 

--262--



sıcak bir bakış açısıyla bakıldığını belirlemiştir (Cumhuriyet, 20 

Mart 1994).  

Şu An Mutfaktayım: Şu Gogol Delisi’nin seyirciye yabancı 

kalması nedeniyle, Baykal/ Şensoy ikilisi, yıllar sonra bu kez farklı 

bir monodrama kurgular. Gerek çıkış noktası gerek anlatım kurgusu 

nedeniyle seyirciye daha yakın bir konu olarak gördükleri bir ev 

kadını sorunsalını sahneye taşırlar. Ferhan Şensoy’un Küçük 

Sahne’de başladığı Ferhangi Şeyler, Ortaoyuncular’ın Ses Tiyatrosu 

tarihinde kesintisiz olarak devam etmiştir.  Şu An Mutfaktayım 

oyunu ise, “Ferhangi Şeyler’in yengesi geliyor” başlığıyla 

tanıtılmıştır. Oyun, oyuncu, anne ve ev kadını Derya Baykal’ın 

gerçek yaşamı ve ev hallerinden Ferhan Şensoy’un yaptığı 

gözlemlere dayanarak yazılmıştır.  Baykal’ın tanımıyla, genel olarak 

ev kadınlarının yoğun iş yükü yüzünden mesleklerine yeterince 

zaman ayıramamalarını anlatan bir zaman cinayeti teması üzerine 

kuruludur (Cumhuriyet, 14 Mart 1999). Baykal’ın bazen tip 

değiştirerek rolden role girdiği, seyirciyle diyalog da kurduğu için 

interaktif yapıya sahip olan Şu An Mutfaktayım’ın müzikleri Fikret 

Kızılok’a aittir. Ebru Aracı da Ferhan Şensoy’un ilk oyunu Şahları 

da Vururlar’da kadına bakışını şöyle tanımlar: “Oyunda verilmek 

istenen tüm iletiler, erkeklerin bakış açından şekillenmiştir. 

Erkeklerin iktidarının anlatım aracı ise kadın bedeni ve kadınlar 

üzerinden olmuştur. Şah Rıza iktidarını bir erkek varis sayesinde 

elde eder ve iktidarını kalıcı kılabilmesi de yine kadınlar üzerinden 

gerçekleşir. Halkın sefaleti için kızlarını şahla evlendirip rahata 

kavuşmak isteyen Mefaret teyze, sahip olduğu çocuklara 

bakamayan, hor görülen Züleyha kullanılır. Humeyni yönetiminin 

eleştirisi ise kerhanelerin kapatılmasıyla, yani kadın bedeninin arzu 

nesnesi olarak tanımlanmasıyla Hasso ve Hüsso’nun konuştuğu 

“Kerhanesiz Bir Tahran” sahnesinde gösterilir. Olumlanan tek 

kadın ise namusu için intihar eden Cavidan’dır. Bu da yine ataerkil 

bir düşünce biçiminin onaylanmasıdır.” (Aracı,2012: 34).  

--263--



Ferhan Şensoy’un çok sevdiği ve Ortaoyuncular 

repertuarında iki farklı oyununa yer verdiği Anca Visdei, Don Juan 

ile Matador oyununda ölümle evliliği karşılaştırır ve Aptallara Güzel 

Gelen Televizyon Dizileri’nde de boşanmaya güzelleme yapar. 

Ancak Danielle Dumas’ın da belirlediği gibi, boşanmayı seçen 

kadınların yaşamları kolaylaşmaz (Aptallara Güzel Gelen 

Televizyon Dizileri Program Dergisi, Çev: Ayşen Aydemir, Sayfa 4). 

Yukarıda tanımlanan kadına yaklaşım biçimi kısmen Şu An 

Mutfaktayım’da da vardır. Anca Visdei’nin sorduğu, “ya siz, eşleri 

olarak bu kadınları hak ediyor musunuz? (Sayfa 4), sorusu yeterince 

öne çıkmaz. Oyun tanıtımı, oyun müziklerinden uyarlanan bir klip 

çekimiyle yapılmıştır ve bu tanıtım fikri 2000 yıllarının özel tiyatro 

tanıtımlarına öncülük etmiştir. Öte yandan Hayrola Karyola’ya 

yatak, Aptallara Güzel Gelen Televizyon Dizileri’ne mendil ve 

telefon kartlarının reklamını ekleyerek, sahnede reklam kuşağını 

başlatmıştır. Bu uygulama, Şensoy’un yaptığı tüm yenilikler gibi, 

önce yadırganmıştır. Ancak oyunların zaman/uzam kavramına 

güncel Türkiye penceresini eklemesi ve seyircinin günün 

gerçekliğinden kopmamasını sağlamıştır.  

Felek Bir Gün Salakken/ Fername: Şu An Mutfaktayım, 

1995’te sahnelenen Felek Bir Gün Salakken oyunuyla paralellik 

taşımaktadır. Felek Bir Gün Salakken de evli ve üç çocuklu Ferhan 

Şensoy’un hikayesi ve geçmişle hesaplaşması, Şu An 

Mutfaktayım’da ise evli ve üç çocuklu Derya Baykal’ın 

hesaplaşması yer almaktadır. Felek Bir Gün Salakken, ilk kez Ferhan 

Şensoy’un doğum yeri olan Çarşamba’da oynandığı için de bu 

hesaplaşma ayrı bir anlam taşımaktadır. 2007 yılında Ferhangi 

Şeyler 1600, Felek Bir Gün Salakken 528. temsilini kutlarken, yine 

tek kişilik Fername ortaya çıkar. Şensoy, Dikmen Gürün’e oyunu bir 

vasiyetname olarak tanımlamıştır (Cumhuriyet, 13.03.2017). 

Ferhangi Şeyler’deki genç Ferhan Şensoy Felek Bir Gün 

Salakken’deki orta yaşlı Ferhan Şensoy geçmişiyle 

--264--



hesaplaşmaktadır, Fername’de ise artık yorgundur. “Üç duvar 

içindeyim Evimizin cephesi yok Çok yıllardır sahnedeyim ama artık 

hevesim yok” (Şensoy, 2007). İşin ilginç yanı, bu üçleme eş zamanlı 

olarak oynanmaktadır. Ses Tiyatrosu’nu üç kez ziyaret eden bir 

seyirci, aslında üç farklı ruh halindeki Şensoy ile 

karşılaşabilmektedir. Bu monodramaların tümü Şensoy tarafından 

değil de farklı yaştaki kişiler tarafından oynansa, belki üç oyunun bu 

özelliği daha belirgin biçimde ortaya çıkacaktır. Fername, Ferhan 

Şensoy’un teknolojiyle mücadelesi olarak nitelendirilebilir. 

Sahibinden Satılık Birinci El Orta Oyunu: Ferhan Şensoy, 

teknolojinin ve dijitalleşmenin baskısını uzun zamandır 

duyumsamaktadır. 2001 yılında yazdığı Sahibinden Satılık Birinci 

El Ortaoyunu da www.dijitalgulduru.com alt başlığıyla oynanmıştır. 

Şensoy ailesinin genç kuşağı Derya ve Ferhan Şensoy’un da 

katılımıyla ailece sahnede oldukları Sahibinden Birinci El 

Ortaoyunu Mikrogül Aşağıok, Diskettin Aşağıok, Dijifer, Dijider, 

Modemcan gibi karakterlerle başa çıkmaya çalışan bir ortaoyunu 

meydancısının (Ferhan Şensoy’un oynadığı Form Alanları 

Meydancısı) öyküsü üzerine kuruludur. Bu meydancı, sadece 

tiyatroyla geçmiş olan yaşamının anlamını sorgulamaktadır. 

Fername’nin yorgun Şensoy’u da tiyatro sahnesinde geçen 

yaşamının anlamını sorgular.  

Beni Ben Mi Delirttim: 2003 yılında psiko komik oyun 

olarak duyurulan ve Ferhan Şensoy, Elif Durdu, Ali Çatalbaş’ın 

oynadığı Beni Ben Mi Delirttim de bir anlamda deliliğe övgü 

niteliğini taşır. 13 sayfalık bir metnin 13 provada geliştirilmesiyle 

ortaya çıkan oyunun ilk gecesinde Ferhan Şensoy’un ezber zaafları, 

sahne atlamaları büyük bir espriyle anlatılır. Eskişehir’de prömiyer 

yapıp, Siirt, Batman’a kadar uzanan turne günlüğünde bir coşku 

vardır. Provanın, ilk oyunun, turnenin heyecanı her satıra 

yansımıştır. Kış aylarında Ses 1885’in üst katında oturan Şensoy, bir 

yandan Beyoğlu’nun çöküşü, gürültü kirliliği gibi kavgaların içinde 

--265--



yer alır, bir yandan da üç duvar içinde geçen ve cephesi Ses Tiyatrosu 

olan evini artık bir cezaevi olarak tanımlar (Cumhuriyet, 7 Eylül 

2021).  

Çok Tuhaf Soruşturma: Ferhan Şensoy’un Ses 1885 

bünyesinde özgün olarak tasarladığı önemli oyunlardan bir diğeri 

Çok Tuhaf Soruşturma’dır. Çok Tuhaf Soruşturma ve Haldun Taner 

Kabare, 1988 yılında Ses Tiyatrosu’na geçiş oyunları olarak ilan 

edilmiş, ancak o dönemde gerçekleştirilememiştir. Ferhan 

Şensoy’un yazıp yönettiği ve giysilerini tasarladığı oyunun dekor 

tasarımı Saim Bugay’a aittir. Oyunun kadrosu tamamen erkeklerden 

oluşmaktadır.  Oyunda Ferhan Şensoy, Baykal Kent, Rasim Öztekin, 

Ali Çatalbaş, Levent Ünsal, Parkan Özturan, Erkan Üçüncü, Özkan 

Aksu, Saygın Delibaş, Erkan Üçüncü rol almaktadırlar. Oyun 

analizinden önce, Tuncel Kurtiz’in ekibe katılımı ve mesleğinin 

ustalık döneminde tekrar Ses Tiyatrosu’nda sahneye çıkmasının 

önemi de vurgulanmalıdır. Münir Özkul için 1951’de, Erol 

Günaydın için 1957’de sahneye çıktığı Küçük Sahne’ye 30 yıl sonra 

dönmek neyse, Tuncel Kurtiz için de 1958 tarihinde Dormen 

Tiyatrosu çatısı altında Altın Yumruk oyununda profesyonel olduğu 

Ses Tiyatrosu’na dönmek aynı derecede önem taşır. “Tuncel abi 

ekibe Ses Tiyatrosu ile ilgili anılarını anlatıyor ve bu tiyatronun 

kendisi için büyük değer taşıdığını söylüyor “(Çok Tuhaf Soruşturma 

Program Dergisi). Oyun, daha sonra sinemaya Pardon adıyla 

aktarılmış, ancak Kurtiz ile Baykal filmde rol almamışlardır. Bu 

çalışmanın yapıldığı dönemde ne yazık ki kadrosunun yarısı artık 

hayatta değildir. Çok Tuhaf Soruşturma, nedensiz yere hapis yatan 

altı kişinin kendilerini aklayamamaları üzerine kurulu bir hikayedir.  

Ferhan Şensoy oyunda, evrakları için 16 yıl boyunca askere 

alınmamış olan ve daha sonra örgüte katılmakla suçlanan birini 

oynamıştır. Oyun yer yer Aziz Nesin etkileri, yer yer Uğur Mumcu 

etkileri taşır.  Şensoy oyunlarında söze dayalı komedi daha çok öne 

çıkarken, bu oyunda durum komedisi ağırlıktadır. Arka fonda 

--266--



kullanılan barkovizyondaki film sahneleri mahkumların cezaevine 

gittikleri bir tren yolculuğu içerir. Sahneleri birbirine bağladığı gibi, 

tek başına da bir bağımsız öykü anlatımı olarak değerlendirilebilir. 

Ayrıca dekorda kullanılan tepegöz ışık ile gölge oyunu teknikleri de 

kullanılmıştır. “Arkada kullanılacak gölge oyunları düşünülürken, 

Rasim kısa bir sahnenin arkada gölge olarak oynanabileceğini 

söylüyor” (Çok Tuhaf Soruşturma Program Dergisi 21). Bu örnekten 

de anlaşıldığı gibi, Ortaoyuncular gölge oyunu tekniğini artık 

geleneksel tiyatronun alışılagelmiş öğelerinden farklı bir yere 

taşımaya çalışır. Gölge, başlı başına bir anlatım tekniği olarak farklı 

formlara dönüşür. Ferhan Şensoy, Çok Tuhaf Soruşturma’nın 

ardından, Sahibinden Satılık Birinci El Ortaoyunu, Kökü Bitti 

Zıkkımı Zulada, Kahraman Osman, Biri Bizi Dikizliyor, Beni Ben 

mi Delirttim, Uzun Donlu Kişot, Aşkımızın Son Durağı, Fername, 

Ruhundan Tramvay Geçen Adam, Nasri Hoca ve Muhalif Eşeği, 

Masal Müfettişi, Nereye de Gidiyor Lan Bu Gemi oyunlarını yazmış 

ve sahneye koymuştur. Ayrıca yukarıda da belirtildiği gibi, Parasız 

Yaşamak Pahalı oyununu tekrar repertuara almıştır. Ruhundan 

Tramvay Geçen Adam, İçinden Tramvay Geçen Şarkı’nın yazarı 

Karl Valentin’i merkeze koyan bir projedir. Haldun Taner Kabare: 

Haldun Taner’in Ferhan Şensoy üzerindeki etkisine yukarıda 

değinilmiştir. Yazarın ölümünün 10. Yılında Selim İleri ile birlikte 

bir panele katılan Şensoy, Taner’in özellikle gençler tarafından çok 

az tanındığını gözlemler ve Haldun Taner Kabare’yi yazar. Şensoy 

Haldun Taner’in kabaresini kurgulama düşüncesini şöyle dile getirir: 

“Haldun Taner’in düz yazılarından bir kabare kurgusu oluşturdum, 

kimi öykülerini skeç haline getirdim, kimi skeçlerini seçtim, onun düz 

yazılarını ve gündelik konuşmaları içinde saklı, ben her şeye selam 

veririm, ağaçlara, çiçeklere, kuşlara gibi şiirlerini şarkı haline 

getirdim. Haldun Bey bugün yaşasaydı, buraya iki satır daha eklerdi 

diye düşünerek, satır aralarında, güncelik adına bende kalem 

oynattım… Kimileri 1945’te yazılmış bu metinlerin, hala ne denli 

güncel ve taze olduklarını, Haldun Taner’in önce insanı ve dünyayı, 
--267--



sonra Türkiye’yi ve toplumumuzu ne kadar doğru ve filozofça analiz 

ettiğini şaşarak göreceksiniz. Taner’in deyişiyle: Bir düne bak, Bir 

bugüne, Hey gidi günler hey, Az gittik uz gittik, Dostlar Olduğumuz 

yerdeydik.” www.ortaoyuncular.com Oyun 1998’de Derya Baykal 

Şensoy tarafından yönetilir. Alper Maral’ın müziklerini, Erdal 

Uğurlu’nun koreografisini yaptığı kabarede Ferhan Şensoy, Rasim 

Öztekin – Levent Ünsal, Ali Çatalbaş, Erkan Üçüncü, Saygın 

Delibaş, Sevil Akı, Şükran Dedeman rol almışlardır. Ferhan Şensoy, 

Haldun Taner Kabare’de 1945’ten bu yana bir şey değişmediğini 

vurgularken, başka kültürlerde geçen oyunlarında Türkiye 

toplumuyla bağdaşlık kurar, 2009 yılında sahneye taşıdığı 2019 

oyununda ise, bazen de ileriye giderek, oyunlarında distopyaya yer 

verir. 1997 yılında Ses Tiyatrosu büyük bir restorasyon geçirmiş, 

Ferhangi Şeyler uzun turnelerle bu restorasyona adeta sponsorluk 

etmiştir. 2005 yılında ise, Ortaoyuncular’ın 25. Kuruluş yılı daha 

önce oynadıkları Kiralık Oyun’un yeni bir versiyonuyla kutlanmıştır. 

Okan Bayülgen, Özgü Namal, Nefrin Tokyay ekibe katılarak, gişe 

başarısına etkin olmuşlardır. Üç Kurşunluk Opera: Ortaoyuncular’ın 

sahnelediği ilk Brecht oyunu olan Anna’nın Yedi Ana Günahı, 

Brecht ve Brechtien tiyatro konusunda yoğun eleştiri almıştır. 

(Saban, Sanatta Yeterlilik Tezi   S.). Şensoy, bu oyundan 12 yıl sonra, 

Ses Tiyatrosu’nda bu kez Üç Kuruşluk Opera’yı Üç Kurşunluk 

Opera adıyla sahneler. “Brecht’inki John Gay’in Dilenciler 

Operası’nın tam 200 yıl sonra güncelleştirilmesiydi. Ben Brecht’inki 

67 yıl sonra güncelleştirirken, zaman zaman John Gay’in Dilenciler 

Operası’na da yaklaşıyorum. “(Üç Kurşunluk Opera program 

dergisi) Ferhan Şensoy’un bu yorumu, Haldun Taner’in epik tiyatro 

konusundaki düşüncelerinin de yansımasıdır. 

Epik tiyatro ne Brecht’le başlamıştır ne de onunla bitecektir.  

Tarih boyunca çeşitli formlarda perakende olarak var olagelmiştir. 

Uzakdoğu, Yunan pharabeseleri, Orta çağ morathyleri, Elizabeth 

devri tiyatrosu yabancılaştırmalarını derleyip bir sistem haline 

--268--



getirmiştir. Brechtiyen tiyatroyu, söylemek istediklerinin biricik ve 

vazgeçilmez aracı sanan yazarlar, donmuş kalmış bu kalıba 

saplanmak zorunda değildirler. Bilakis kendi çevrelerine, 

geleneklerine, kökenlerine ve kalıtımlarına yönelip, yeni yeni epik 

yollar arayıp bulmalıdırlar (Üç Kurşunluk opera Program Dergisi). 

Ferhan Şensoy ise Brecht konusundaki çalışmasını şu sözcüklerle 

tanımlar:  

“Ve fakat Üç Kurşunluk Opera bir opera değildir. Bir Brecht 

çalışması değildir. Brecht’in Kel Hasan Efendi’ye yakın olduğu bir 

ortaoyunudur. “(Üç Kurşunluk Opera Program dergisi). Ferhan 

Şensoy, Üç Kurşunluk Opera’yı şu şarkıyla başlatır:  

 “Düşünmek bir tuzaktır 

    Akıl dürter huzuru 

    Mutlu yaşamak için 

    Aptal olmak gerekli 

     

    Güzellik marifetti 

    Marlyn Monroe ölünce 

    Birdenbire bilindi 

    Çirkinliğin değeri 

    …… 

     Çok meraklıdır Brecht 

     Cinfikir soru sorar 

    Bu adamlar örneğin 

    Nereden zengin oldular? 

      

--269--



    Hepsi gıcık kaptılar 

    Adamlar bir oldular 

    Çok sorular soranı 

    Ülkesinden kovdular 

 (Şensoy, 1993). 

Ferhan Şensoy, Üç Kurşunluk Opera’da Brecht’i de bir 

yabancılaştırma unsuru olarak görür. Seyirci, giriş şarkısından 

itibaren yazarı Şensoy’un penceresinden bazen yabancılaşarak, 

bazen yakınlaşarak izler. Köhne Bizans operasının girişinde, 

“Hepimiz Bizans’ın göbeğindeyiz işte” önermesiyle, öyküyü güncel 

zamanda izlemesi istenilen seyirci, bu oyunda da güncel zaman ve 

uzama çekilir. Ferhan Şensoy, Sustalı Mack karakterini Kemalist bir 

gangstere çevirmiştir. Mack karakteri, Gay tarafından halk dostu bir 

eşkıya olarak yorumlanırken, Brecht’te sıradan bir hırsızdır. Şensoy, 

Mack’i Kemalist bir gangstere çevirmesini, Brecht Tiyatrosundaki 

yanlış karakterlerin doğru şeyler söylemesini hedeflediğini 

düşünerek yaptığını açıklar (Üç Kurşunluk Opera Program Dergisi). 

Bu yaklaşım, iyiyle kötünün çarpıştığı, iyinin ya da kötünün 

kazandığı, iyinin kötüye dönüştüğü ya da kötünün bir ders çıkartarak 

iyiye evrildiği Aristocu yaklaşıma dayanan Türk oyun yazarlığında 

da önemli bir yeniliktir. Melih Cevdet Anday’ın neden/sonuç 

ilişkisini kırdığı ve iyiyle kötüyü karakterin ayrılmaz bir parçası 

olarak gördüğü Mikado’nun Çöpleri, Haldun Taner’in özdeşleşmek 

yerine yabancılaştırmayı seçtiği epik yaklaşım, karakteri öykü 

anlatımı olarak bir araç olarak kullanan genel yazım anlayışı Ferhan 

Şensoy’un Kemalist Binbela Mahmut’u ile başka bir düzeye 

çekilmiştir. İyi insanlar yanlış şeyler de yapabilir, yanlış şeyler yapan 

ya da söyleyen kişiler de iyi olabilir (Saban, 2022: 170). 

--270--



Dikmen Gürün, Küçük Sahne’de Sadri Alışık Tiyatrosu’nda 

sahnelenen Memet Baydur’un Yeşil Papağan Limited eleştirisinde 

oyun yazarlığımızdaki bu yenilikçi hareketi şöyle değerlendirir: 

“Memet Baydur, yirmi altı oyunuyla bir ezber bozucu olarak geçti 

tarihimize. Bu özelliği onu iki başka yazarımızla, bir açıdan 

tiyatromuzun beklenti yıkma ustası Melih Cevdet Anday ile, bir 

açıdan da fantezi kullanımıyla bilineni kural dışı kılmada rakip 

tanımayan Ferhan Şensoy ile buluşturur. …Şensoy’un Üç Kurşunluk 

Opera oyununun mafya babası nasıl koyu Atatürkçüyse, Baydur’un 

elini yirmi yıldır kana bulamakta olan Talat karakterinin de 

Baydurca uyumsuz özelliği, hüzünlü bir kişiliğe sahip olmasıdır. 

“(Cumhuriyet,07.09.2021). 

Üç Kurşunluk Opera’da 1. Kancalı İğneli Kız, 2. Kancalı 

İğneli Kız, 3. İğneli Kız, 4. Kancalı İğneli Kız gibi karakterler vardır, 

aslında onlar aynı karakterin farklı yanlarıdır. İffet Namus, Metal 

Jale, Konu Mankeni Kız gibi tipler de karakter özellikleri üzerinden 

yaratılan karakterleştirme denemeleridir. Kabare ve Halk 

Tiyatrosu’nda tiplerin kaba çizgiyle çizilmesine alışılagelmiştir. 

Oysa, Şensoy oyunlarında karakter özellikleri öne çıkar ve 

karakter/tip arasındaki kısır döngü kırılmış olur.  Halk Tiyatrosu 

Geleneğinin bir depolitizasyon olduğuna inanan Zehra İpşiroğlu, 

Mulheim Ruhr Tiyatrosu’nun Üç Kuruşluk Opera prodüksiyonunu 

anlattığı yazısında Şensoy’un Üç Kurşunluk Opera’sında, yukarıda 

anlatılan özellikleri vurgulayarak, yenilikçi yaklaşım getirmiş 

olduğunu belirtir (Cumhuriyet, 03.02.2005). 

Öte yandan Yavuz Pekman, Şensoy 

değerlendirmesinde...”Geleneksel formu seyirciye ulaşmada bir 

araç olarak kullanıyor. Mesela Fişne Bahçesu. Olay Karadenizde 

geçiyor. Benim kodlarıma göre algılamamı sağlıyor. Böyle bir 

uygulamayla geleneksel olan ile çağdaş olan arasında bir bağlantı 

da kurmuş oluyor. Sadece eskiyi oynarsanız seyirciyi kaybedersiniz, 

yeniyi oynarken eskiyi göz ardı ederseniz yine seyirciyi 
--271--



kaybedersiniz.”  diyerek Şensoy’un halk tiyatrosu geleneğine dayalı 

popüler tiyatro yaptığını düşünmektedir. 

 

Fişne Bahçesu: Türkiye Tiyatrosu’nda 2000’lere değin Anton Çehov 

çoğunlukla klasik sahnelemelerle hayata geçirilmiş, sözgelimi 

Gencay Gürün döneminde davet edilen Rus yönetmenlerden birebir 

yorumlamalar beklenilmiştir. Tiyatromuzda kimi zaman Çehov’un 

oyunlarının yanlış yorumlandığı, komedi kurgusunda hayal edilmesi 

gerektiği tartışılmıştır (Saban, 2012: 220). Yıldız Kenter de Martı 

oyunuyla ilgili olarak verdiği bir söyleşide, Kent Oyuncuları’nın 

tekrarladığı Çehov oyunlarının ilk yorumlarının eksik kaldığını 

belirtmiştir. Şensoy, Denememeler kitabında yer alan Sinemanın 

Makinisti Samuel Beckett adlı makalesinde, Çehov’un Stanislavski 

tarafından yanlış yorumlandığını vurgular. Şensoy, 20. Yüzyılın 

başlarında, çağ değişiminde yazılan oyunu tarihsel bir zemine 

oturturken, Çehov’un “ne kadar kötü yaşıyorsunuz ey insanlar” 

dürtüsüyle yola çıktığından söz eder. Beckett’in Çehov oyunlarını 

izlediği bir sinema mekânında kurguladığı makalede, 20. Yüzyılın 

ortalarında, iki savaş gerçeğiyle yüzleşen insanoğlunun ne kadar ağır 

bir travma yaşadığını ve Çehov oyunlarındaki acıklı gerçeğin, 20. 

Yüzyıl insanı için komediye yaklaştığını belirtir.  

 

“Filmin burasında birden kahkahalar atıyor, makinist Samuel 

Beckett, sinemada hiç kimse gülmüyorken. Tüm izleyiciler başlarını 

çevirip, pis pis bakarlar makine dairesine, sanki bütün sinema 

Stanislavski’nin avukatı. Hiç de gülünç değildir Trofimov’un 

sözleri… Neye gülüyor, bu gök gözlü, dik saçlı, sinir makinist?” 

(Fişne Bahçesu Program Dergisi, 14). 

 

--272--



Aynı yazıda Şensoy’un güldürü konusundaki düşünceleri de 

açımlanır: “Nedir yani güldürü? Aristofanes’in oyunlarından, 

Hollywood sululuklarına dek her şey giriyor bu güldürü sandığının 

içine. Jean Genet’nin kabusengiz düş dünyası girmiyor mu sanki? 

Boris Vian çok gıcıkça yerini almış değil mi bu sandığın dibinde? 

Sandığın menteşelerine oturmuş, gitar çalıyor Bertolt Brecht!” 

(Şensoy, 2012: 114). 

 

Şensoy’un güldürü anlayışı, özellikle son yıllarında 

geliştirdiği acı acı gülmeye evrilmiştir. Yukarıda Ferhangi 

Şeyler’den Fername’ye kadar incelenen üç güldürüde, Şensoy’un 

yazın ve sahneleme dünyasına yansıyan bu hüzün açıkça ortaya 

çıkar. Oyunlardaki dil oyunları başlarda geleneksel tiyatrosunun 

neşesini taşırken, kariyerinin son yıllarında dilin bir hapishane 

olduğunu belirten Kafka’ya yakındır. Ses Tiyatrosu’nun tarihi önemi 

incelendiğinde, bir at cambazhanesi coşkusuyla başlayan, 

varyetelerin kural tanımazlığı içinde devam eden coşkunun aslında 

tiyatronun son sahibi Ferhan Şensoy’un ruhunda barındığını 

söyleyebiliriz. Ferhan Şensoy’un bu mekandaki üretimi türlerin 

karışmaması adına Tepebaşı Dram Tiyatrosu ve Komedi Tiyatrosu 

olarak ikiye ayrılan Darülbedayinin keskin sınırlarını tanımaksızın, 

tüm türleri içinde barındıran bir yaratıcılıkla, bir yandan Galatasaray 

Lisesi’nden taşıdığı Frankofon kültür, bir yandan Çarşamba’da turne 

tiyatroları izleyen kasabalı Ferhan’ı bir araya getirmiştir.  Ses 

1885’in tarihinde yarı Ermenice yarı Türkçe oynanan oyunlar gibi, 

Ferhan Şensoy’un da özgün sahne diliyle kurguladığı, farklı diller ve 

kültürlerde nice dilde oyun oynanmıştır. Bu tiyatroda sahneye çıkan 

İsmail Dümbüllü, Ferhan Şensoy, Rasim Öztekin bir yandan kavuk 

sahibi olarak geleneksel tiyatroyu sürdürmüş, Batılı tiyatro formları 

ile harmanlama yönünde önemli çalışmalar yapmıştır. Ortaoyuncular 

kadrosuna katılmış olan, geleneksel tiyatro tutkunu Erol Günaydın 

da topluluğa bu yönde kazançlar sağlamıştır. Ancak, Beckett, Çehov, 
--273--



Valentin gibi Batılı yazarların yalnızlıkları, hüznü, kendi toplumları 

ve çağlarına yabancılaşmış olması Ortaoyuncular’ın da kader 

çizgisini etkilemiştir. Yukarıda sözü edildiği gibi monodramaların 

ağırlaştığı, hatta monodramaların içinde bile gittikçe daha çok 

yalnızlaşan, karamsarlaşan bir Ferhan Şensoy ile karşılaşırız.  

Ortaoyuncular yoğun turne yapan bir tiyatrodur, ancak Ferhan 

Şensoy Masa Dergisi’ne yazdığı yazıda, turnelere masalarını 

taşıdığını ve otel odalarından çıkmadan yazı yazdığını anlatmıştır 

(Masa 2016, Sayı 1 S: 12). Nedim Saban ile 29.03.2019 tarihinde 

gerçekleştirdiği sohbette de turneler için: “Nereye gittiğim önemli 

değil. Buradan alıyorlar, buraya bırakıyorlar” yorumunu yapmıştır. 

Özellikle son yıllarda yaşamını fiziken de tiyatroda geçirdiği için dış 

dünyayla kopuk, üç duvar arasına sıkışmış bir Ferhan Şensoy’dan 

söz edilmektedir. Ferhan Şensoy’u Ses tiyatrosu ile 

özdeşleştirdiğimiz gibi, Ses Tiyatrosu tarihini de Ferhan Şensoy’un 

içe dönük ruhuyla okuyabiliriz. Şensoy’un bu salonu ayakta tutmak 

için verdiği mücadele Vişne Bahçesi ve son yıllarda daha çok tek 

kişilik oyunlarla sürdürdüğü tiyatro yaşamı bu oyunun Firs 

karakterine benzetilebilir. Tiyatroya katkıları her zaman 

hatırlanacaktır kuşkusuz, ancak kültür göçü yaşanan Beyoğlu’nun 

nargile kafelerinde vakit geçirenlerin, bir sahnenin üst katındaki 

yaşamış olan bir yorgun matadoran, yüzlerce aksesuar ve dekorun 

yığılı olduğu bir kulise, çoğu bu dünyayı terk etmiş olan ustaların 

fotoğraflarının asılı olduğu bir fuayeye değer vereceklerini 

düşünmek hayalcilik olacaktır. Bu nedenle de Ses Tiyatrosuna sahip 

çıkmak sadece 140 yıllık bir tarihi sahiplenmek değil, aynı zamanda 

kültürel anlamda düşüş gösteren bir kentin kalelerinden birinin 

düşüşünü engellemek adına da bir boyun borcudur. 

 

 

 

--274--



Ses Tiyatrosu’nun Önemi 

 

Ses 1885, 140 yıllık tarihinde üç farklı asrın değişimine 

direnmiştir. Yukarıda özetlendiği gibi, Cumhuriyet öncesinde Batılı 

eserlerin izlenildiği sayılı binalardan biridir. İstanbul seyircisi 

yabancı truplarla burada tanışmış, Batılılaşma rüzgarını bu tiyatroda 

duyumsamıştır. Muhsin Ertuğrul, Darülbedayi’de yaşadığı hayal 

kırıklığını Ses Tiyatrosu’nda bir düşe çevirmiştir. Cumhuriyet 

Döneminin en önemli devrimi de bu sahnede gerçekleşmiş, 

Müslüman Türk kadını özgürce ilk kez Ses Tiyatrosu’nda sahneye 

çıkmıştır. Yukarıda Dormen Tiyatrosu bölümünde belirtildiği gibi, 

bu özgürleşme adımı 1960’lara kadar sürmüş, Ses Tiyatrosu Batılı 

eğitim almış Nevra Serezli, Füsun Erbulak, Göksel Kortay gibi 

kadınları bünyesine katarak, tiyatroda kadına ayrı bir artı değer 

katmıştır. Ses Tiyatrosu, Türkiye Tiyatrosu’nda operet türünün 

yaratımına öncülük etmiştir. Cemal/Reşid Rey’in başyapıtları bu 

tiyatroda ortaya çıkmıştır. Ses Tiyatrosu, Batı tarzı farsların da 

Türkiye Tiyatrosu’nda öncülüğünü etmiş, Feydau’nun adapte 

edilmeden oynandığı ilk tiyatro olmuştur. Ses Tiyatrosu, Türkiye 

Tiyatrosu’nda Aksaray’dan ötelenen geleneksel tiyatronun 

Beyoğlu’nda var olması için, Muzaffer Hepgüler, Muammer Karaca, 

Tevhid Bilge gibi ustaların sahneye çıktığı bir yuva görevi de 

görmüştür. Ses Tiyatrosu, Ramazan aylarında Fransızca oyunların 

oynandığı, Zozo Dalmaz’lar ile Münir Nurettin Selçuk’ların 

unutulmaz resitaller verdiği bir mekân olarak, İstanbul’un çok 

kültürlülüğünün de simgelerinden biri haline gelmiştir. Türkiye 

Tiyatrosu’nun altın yıllarında, Dormen Tiyatrosu’nun en zengin 

döneminin yaşadığı salon olmuştur. İstanbul’a hiçbir güvenceleri 

olmadan gelen ve tiyatro kurduktan sonra salonsuz kalma riski 

taşıyan Kent Oyuncuları’nın da altın yılları burada yaşanmıştır. Ses 

Tiyatrosu, Türkiye’nin İbsen, İonesco ile tanıştığı, çağdaş Alman 

Tiyatrosu örneklerinin ilk kez sahnelendiği, özel tiyatroların ilk 

--275--



Brecht prodüksiyonu oynadığı salondur. Brecht oynadığı için 

kundaklanan Tepebaşı Tiyatrosu’ndaki kötü deneyimi baskı unsuru 

olarak görmeden, en cesur oyunların oynandığı yer olmuş, tarihe 

hem Dostlar hem Ortaoyuncular’ın sözlerini sakınmadan 

söyledikleri bir yer olarak geçmiştir. Yaşar Kemal, Başar Sabuncu, 

Mehmet Akan gibi yazarların oyunlarına ev sahipliği yapmıştır. Türk 

oyun yazımında bir dönüm noktası olan Mikado’nun Çöpleri’nin, 

Pembe Kadın’ın ilk sahnelendiği yerdir. Lüküs Hayat’tan Şahane 

Züğürtler’e, Bit Yeniği’nden Oliver’e, Üç Kuruşluk Opera’dan 

Analık Davası’na, Fişne Bahçesu’ndan Felek Bir Gün Salakken’e, 

Hortlaklar’dan Othello’ya, Güle Güle Godot’dan Haldun Taner 

Kabare’ye kadar çok geniş bir yelpazede oyunların beşiği olmuştur. 

Ferhan Şensoy’un, İstanbul’un Sesi belgeselinde de söylediği gibi 

Türk Tiyatrosu tarihi adeta bu salondan geçmiştir. Bu tarihin 

kesintisiz olarak devam etmesi kültürel bir sorumluluk, kent için bir 

zorunluluktur. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

--276--



Kaynakça 

 

 

“1951-2020 Yılları Arasında Türkiye Tiyatrosundaki Kimlik 

Arayışının Tiyatro Mekanları Üzerinden İncelenmesi” 

(Nedim Saban, Anadolu Üniversitesi, Güzel Sanatlar 

Enstitüsü, 2022. 

“Aidiyet Olgusu Ekseninde Cumhuriyet Dönemi Türk Tiyatrosunda 

Oyun Kişileri”, Sedef Uzgören, Dokuz Eylül Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2017. 

“Amatörlere Çağrı”, Oyun, Nisan 1979, Sayı: 2. 

“Beklenen ve Uğurlanan Godot’lar Üzerine Karşılaştırmalı Edebiyat 

Çalışması: Samuel Beckett Godot’yu Beklerken, Ferhan 

Şensoy Güle Güle Godot.” Şengül Kocaman, Çukurova 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 2007, Cilt: 

16, Sayı: 1, 429-444. 

“Birlik Evet Birlik”, Oyun, Kasım 1979, Sayı: 9. 

“Bulvar Oyunu Geleneği ve Dormen Tiyatrosu Modeli”, Deniz 

Turhan, Dokuz Eylül Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

1996. 

“Cumhuriyet’in 70. Yıldönümünde Kimliğini Bulamamış Türk 

Tiyatrosu ve Kültür Bakanlığı”, Metin And, Tiyatro 

Araştırmaları Dergisi, 1992, Sayı: 10, 1-21. 

“Cumhuriyet’in 70. Yılında Tiyatromuz,” Ayşegül Yüksel, Tiyatro 

Araştırmaları Dergisi, 1992, Sayı: 10, 23-26. 

Cumhuriyet, 14 Nisan 1999 

Cumhuriyet, 13 Mart 2017 
--277--



Cumhuriyet, 03 Şubat 2005 

Cumhuriyet, 29 Mayıs 1988 

“Çağdaş Türk Tiyatrosunun Çözüm Bekleyen Sorunları” Özdemir 

Nutku, 1. Türk Tiyatro Kongresi Konuşma Metni Özeti, 

Tiyatro 75, 1975, Sayı: 30. 

“Dünden Yarına”, Oyun, Ocak 1980, Sayı: 11. 

“Eski İstanbul’da Fransız Sahnesi”, Metin And, Tiyatro 

Araştırmaları Dergisi, 1971, Sayı: 2, 77-102 

Esslin, Martin, Dram Sanatının Alanı, 1996, Yapı Kredi Yayınları 

“Ferhan Şensoy'un Ferhangi Şeyler Adlı Oyununda Geleneksel Türk 

Tiyatrosunun İzleri” Abdullah Özdemir, Kadir Has 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2017. 

“Ferhan Şensoy'un Metinlerinde Geleneksel Halk Tiyatrosunun 

Çağdaşlaştırılma Biçimleri”, Ebru Aracı, Haliç Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü. İstanbul, 2012. 

“Gece Mevsimi-Kent Oyuncuları”, İhsan Ata. 

https://tiyatronline.com//gece-mevsimi_-kent-oyunculari-

2954 (Erişim Tarihi: 7 Mart 2022). 

“Geleneksel Türk Tiyatrosunun Ulusal Tiyatromuza Kaynaklığı 

Üzerinde Yeniden Durmak”, Sevinç Sokullu, Tiyatro 

Araştırmaları Dergisi, 2009, Sayı: 28, 151-160. 

“İstanbul Tiyatroları ve Beyoğlu Paneli”. 

https://www.youtube.com/watch?v=c6XnIog7aPk. 

“Kimse Ayıpladığı Bir şeyi Yapmadan Ölmemeli”, Leyla İpekçi, 

Hürriyet, 24 Aralık 1995.  

Masa Sanat Dergisi, Mayıs 2016 Sayı 1 

--278--



“Muammer Karaca ve Tiyatrosu”, Levent Suner, 1991. 

“Oyun Yazarlarımızın Çok Partili Sisteme, Politikaya ve Politikacıya 

Bakışı (1946-1960)”, Uğur Akıncı, Tiyatro Araştırmaları 

Dergisi, 2010, Sayı: 29, 171-184. 

“Oyun Yazarlığımız Üzerine Dağınık Düşünceler… Neden Hiç 

Büyük Tragedyamız Yok?”, Özlem Belkıs, Tiyatro 

Araştırmaları Dergisi, 2010, Sayı: 29, 203-216.  

“Ramiz ile Jülide”, Leyla İpekçi, Hürriyet, 2 Şubat 1996. 

“Selim İleri ile Röportaj”, Picus, Mayıs 2005. 

Sözcü, 23 Mayıs 2020. 

Şensoy, Ferhan, Denemeler:1993, Ortaoyuncular Yayınları 

“Tiyatro Dergisi Ya Da Bir Ev”, Oyun, Haziran 1979, Sayı: 4. 

“Tiyatroda Açık Düzen”, Tuncay Çavdar, Oyun, Sayı: 19, 1965. 

“Tiyatromuzda Batı Aktarmacılığı”, Zihni Küçümen, 1. Türk Tiyatro 

Kongresi Konuşma Metni Özeti, Tiyatro 75, Sayı: 30, 1975). 

“Ulusal Kimliği Tiyatro ile Kurmak: Türk Tiyatrosunun Kimlik 

İnşasındaki İşlevi”, M. Elif Tüfekçi, Ankara Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2011. 

“Uygur Kardeşler Tiyatroyla Geçen Ömürlerini ve Nejat Uygur’u 

Anlattı”, Dilek Dallıağ, (2021). 

https://www.aa.com.tr/tr/kultur-sanat/uygur-kardesler-

tiyatroyla-gecen-omurlerini- ve-nejat-uyguru-

anlatti/2189959. 

“Yaşamı ve Sanatıyla Türk Tiyatrosunda Genco Erkal (1959-90)”, U. 

Hakan Eren, 1997. 

“Yeniden Çıkarken”, Oyun, Mart 1979, Sayı: 1. 

--279--



“Yıllar Sonra Yeniden Martı: Yıldız Kenter ile Söyleşi”, H. Sorgun, 

Zaman, 5 Aralık 1998. 

50 Yılın Türk Tiyatrosu, Metin And, Türkiye İş Bankası Yayınları, 

1973. 

Ağlamakla Gülmek Arasında, Mücap Ofluoğlu, Mitos Boyut 

Yayınları, 1993. 

Akis, 12 Haziran 1954. 

Akis, 5 Ekim 1957. 

Alımlama Boyutları ve Çeşitlemeleri, Zehra İpşiroğlu, Papirüs 

Yayınları, 2004.  

Alnında Işığı İlk Hisseden Tiyatro Sanatçılarımız, Vedat Demirci, 

NTV Yayınları, 2003. 

Altın Yıllar (1938-1964), Can Doğan, İstanbul Büyükşehir 

Belediyesi, 2016. 

Anılar: Sürç-ü Lisan Ettikse, Antrakt, İkinci perde, Haldun Dormen, 

Yapı Kredi Yayınları, 2017. 

Arena Tiyatrosu Program Dergisi, 1971. 

Arena Tiyatrosu Program Dergisi, 1975.  

Arena Tiyatrosu, Çay ve Sempati, 16 Mart 1965. 

Atatürk ve Cumhuriyet Tiyatrosu, Özdemir Nutku, Özgür Yayınları, 

1999. 

Avni Dilligil’i Anıyoruz (1908-1971), Erhan Dilligil, Nurdoğan 

Matbaası, 1979. 

Aynada: Anılar, Mücap Ofluoğlu, Çağdaş Yayınları, 1991. 

--280--



Baltacıoğlu, İsmayil Hakkı, 2006, Tiyatro Nedir, Mitos Boyut 

Yayınları 

Baltacıoğlu, İsmayil Hakkı, Tiyatro, 1941, Yeni Adam Yayınları 

Başkaldıran Kurşunkalem, Ferhan Şensoy, Ortaoyuncular, 2012. 

Benden Sonra Tufan Olmasın! Muhsin Ertuğrul, Dr. Nejat F. 

Eczacıbaşı Vakfı Yayınları, 1989. 

Benim Beyoğlum, Atilla Dorsay, Çağdaş Yayıncılık, 1991. 

Bir Şehr-i İstanbul Ki, Gökhan Akçura, Oğlak Yayınları, 2020. 

Bir Yudum İnsan – Ferhan Şensoy, Yönetmen: Nebil Özgentürk, 

2001. 

Bizim Tiyatro, 1969, Yıl: 1, Sayı: 2. 

Bu Şehr-i -İstanbul Ki, Murat Belge/Tanyeri Erkman, Bkmkitap, 

2017. 

Cahide Sonku: Peçete Kâğıtlarındaki Anılar, Agâh Özgüç, +1 Kitap, 

2007. 

Cumhuriyet, 4 Mart 1965 

Cumhuriyet Dönemi Türk Tiyatrosu (1923-1983), Metin And, İş 

Bankası Kültür Yayınları, 1983. 

Cumhuriyet Dönemi Türkiye Ansiklopedisi (Cilt 4), İletişim 

Yayınları, 1983. 

Cumhuriyet, 10 Aralık 1996. 

Cumhuriyet, 24 Kasım 1989. 

Cumhuriyet, 9 Mayıs 1979. 

Cumhuriyet,29 Nisan 1972. 

--281--



Cumhuriyet’in 75. Yılında Türk Tiyatrosu, Sevda Şener, Türkiye İş 

Bankası Kültür Yayınları, 1998. 

Cumhuriyetin 75. Yılında Türk Tiyatrosu, Mitos Boyut Yayınları, 

1999. 

Cumhuriyette Beyoğlu: Kültür, Sanat, Yaşam 1923-2003, Turan 

Akıncı, Remzi Kitabevi, 2019. 

Çağdaş Tiyatromuzda Geleneksellik, Yavuz Pekman, Mitos Boyut 

Yayınları, 2010. 

Çalışlar, İpek, Biyografisine Sığmayan Kadın, 2021, Everest 

Yayınları 

Çevrimiçi Beyoğlu Tiyatro Turu: www.hrantdink.org 

Çok Yaşasın Ölüler, Cahit Irgat, Notos Kitap, 2011. 

Darülbedayi, 1 Birinci Kanun 1931, Sayı: 22. 

Darülbedayi, 1 Birinci Teşrin 1930, Sayı: 5. 

Darülbedayi, 1 İkinci Kanun 1931, Sayı: 11. 

Darülbedayi, 1 İkinci Kanun 1932, Sayı: 24. 

Darülbedayi, 1 İkinci Teşrin 1931, Sayı: 20. 

Darülbedayi, 1 Mart 1930, Sayı: 2. 

Darülbedayi, 1 Mart 1932, Sayı: 28. 

Darülbedayi, 1 Nisan 1931, Sayı: 17. 

Darülbedayi, 1 Nisan 1932, Sayı: 30. 

Darülbedayi, 1 Nisan 1934, Sayı: 48. 

Darülbedayi, 1 Şubat 1931, Sayı: 13. 

Darülbedayi, 1 Teşrinievvel 1932, Sayı: 31. 
--282--



Darülbedayi, 1 Teşrinisani 1932, Sayı: 33. 

Darülbedayi, 15 Birinci Kanun 1931, Sayı: 23. 

Darülbedayi, 15 İkinci Kanun 1931, Sayı: 12. 

Darülbedayi, 15 İkinci Teşrin 1930, Sayı: 8. 

Darülbedayi, 15 İkinci Teşrin 1931, Sayı: 21. 

Darülbedayi, 15 Kanunuevvel 1932, Sayı: 36. 

Darülbedayi, 15 Kanunusani 1933, Sayı: 37. 

Darülbedayi, 15 Mart 1932, Sayı: 29. 

Darülbedayi, 15 Mart 1934, Sayı: 58. 

Darülbedayi, 15 Şubat 1931, Sayı: 15. 

Darülbedayi, 15 Şubat 1932, Sayı: 27. 

Darülbedayi, 15 Şubat 1933, Sayı: 38. 

Darülbedayi, 15 Şubat 1934, Sayı: 46. 

Darülbedayi, 15 Teşrinievvel 1931, Sayı: 19. 

Darülbedayi, 15 Teşrinievvel 1932, Sayı: 32. 

Darülbedayi, 6 Birinci Teşrin 1930, Sayı: 6. 

Değişen İstanbul, Ziya Osman Saba, Varlık Yayınları, 1959. 

Dormen Tiyatrosu, 10. Yıl Dergisi, Yıl 5, sayı 15. 

Dormen Tiyatrosu, Alamanya’dan Bir Yar Gelir Bize, Yıl: 3, Sayı: 9. 

Dormen Tiyatrosu, Bay Puntila ve Uşağı Mati, Yıl. 12, Sayı: 4. 

Dormen Tiyatrosu, Beş Parmak-Sözde Melekler, Kasım-Aralık 

1959, Sayı: 16-17.  

--283--



Dormen Tiyatrosu, Bit Yeniği, 5 Aralık 1962, Sayı: 2. 

Dormen Tiyatrosu, Bit Yeniği, Yıl: 8, Sayı: 20. 

Dormen Tiyatrosu, Bulvar, 4 Mart 1964, Sayı: 7. 

Dormen Tiyatrosu, Derin Mavi Deniz, Yıl: 9, Sayı: 23. 

Dormen Tiyatrosu, Dün Gece Yolda Giderken Çok Komik Bir Şey 

Oldu, Yıl: 10, Sayı: 3.  

Dormen Tiyatrosu, Elden Ele, 1971, Yıl: 15, Sayı: 33. 

Dormen Tiyatrosu, Monserrat, Yıl: 7, Sayı: 5. 

Dormen Tiyatrosu, Müfettiş, Ekim 1959, Sayı: 15. 

Dormen Tiyatrosu, Nina-Ben Bir Fotoğraf Makinesiyim, Ekim 1958, 

Sayı: 9-10.  

Dormen Tiyatrosu, Oliver, Yıl: 11, Sayı: 27. 

Dormen Tiyatrosu, Paramparça, Yıl: 9, Sayı: 21. 

Dormen Tiyatrosu, Rus Gelir Aşka, Yıl: 13, Sayı: 28. 

Dormen Tiyatrosu, Sevgilime Göz Kulak Ol, Yıl: 6, Sayı: 2. 

Dormen Tiyatrosu, Şahane Züğürtler, Yıl: 2, Sayı: 6. 

Dormen Tiyatrosu, Teyzesi-Karaağaçlar Altında, Ekim 1957, Sayı: 

1-2. 

Dormen Tiyatrosu, Uyy Balon Dünya, 1970. 

Dormen Tiyatrosu, Yaygara 1970, Yıl: 14, Sayı: 29-30. 

Dünya,18 Mart 1960 

Eleştirmen Gözüyle: Cumhuriyet Dönemi Türk Tiyatrosu Eleştiri 

Seçkisi, Tiyatro Eleştirmenleri Birliği, Kültür Bakanlığı 

Yayınları, 1994. 
--284--



Eleştirmen Gözüyle: Cumhuriyet Dönemi Türk Tiyatrosu Eleştiri 

Seçkisi III (1990 Sonrası), Gülşen Karakadıoğlu, Filiz Elmas, 

Arkadaş Yayınevi, 2008. 

F. Nihal Kuyumcu, Köy Oyunlarında Kadının Konumu, İstanbul 

Üniversitesi / Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 

1994  

Geleceğe Perde Açan Gelenek: Geçmişten Günümüze İstanbul 

Tiyatroları (3 cilt), Kerem Karaboğa, Yavuz Pekman, Fakiye 

Özsoysal, Metin Balay, Yapı Kredi Yayınları, 2011. 

Gelişim Sürecinde Türk Tiyatrosu, Sevda Şener, Mitos Boyut 

Yayınları, 2012. 

Genco, Yönetmen: Selçuk Metin, 2021. 

Gerçeklerin Düşleri: Tiyatro Düşünceleri, Muhsin Ertuğrul, Dr. 

Nejat F. Eczacıbaşı Vakfı Yayınları, 1993. 

Gösteri, Ocak 1985. 

Gramofon Çağı, Gökhan Akçura, Om Yayınevi, 2002. 

Gülriz Sururi-Engin Cezzar Tiyatrosu, Yıl: 1, Sayı: 2. 

Güneş, 3 Mart 1983. 

Güneşin Sofrasında: Genco Erkal’ın Dostlar Tiyatrosu Serüveni, 

Ayşegül Yüksel, Kırmızı Kedi Yayınları, 2019. 

İstanbul Ansiklopedisi, Reşad Ekrem Koçu, Nurgök Matbaası, 1959. 

İstanbul Eğleniyor, İstanbul’un Eğlence Atlası Özlem Kumrular/ 

Levent Kaya Ocakcan, İBB Büyükşehir Belediyesi İstanbul 

Kültür ve Sanat Ürünleri Yayınları, 2022. 

İstanbul Nasıl Eğleniyordu, Refik Ahmed Sevengil, Alfa Yayınları, 

2014. 

--285--



İstanbul Nasıl Eğleniyordu? (1453ʼten 1927ʼye kadar), Refik Ahmet 

Sevengil, İletişim Yayınları, 1998. 

İstanbul’un Sayfaları, Murat Belge, Doğan Kitap, 2009. 

İstanbul’un Ses’i, Yönetmen: Cengiz Tünay, 2010. 

İyi ki Yapmışım, Yönetmen: Selçuk Metin, 2020. 

İzrail, Nesim Ovadya, 2023, Kor Kitap 

Kahraman Bakkal Süpermarkete Karşı, Ferhan Şensoy, 

Ortaoyuncular, 1991. 

Karagöz, (2 cilt) Cevdet Kudret, Bilgi Yayınları, 2000. 

Kent Oyuncuları Aylık Tiyatro Dergisi, 10. Yıl Özel Sayısı, 1970, 

Sayı: 41. 

Kent Oyuncuları Aylık Tiyatro Dergisi, 12. yıl Program Dergisi, 15 

Kasım 1973.  

Kent Oyuncuları Aylık Tiyatro Dergisi, 4. yıl Program Dergisi, Yıl: 

4, Sayı: 26. 

Kent Oyuncuları Aylık Tiyatro Dergisi, Bedel, Yıl: 9, Sayı: 40. 

Kent Oyuncuları Aylık Tiyatro Dergisi, Deli İbrahim, Yıl: 4, Sayı: 

26. 

Kent Oyuncuları Aylık Tiyatro Dergisi, Fadik Kız, Yıl: 4, Sayı: 25. 

Kent Oyuncuları Aylık Tiyatro Dergisi, Gülerek Girin, Yıl: 3, Sayı: 

15. 

Kent Oyuncuları Aylık Tiyatro Dergisi, Günden Geceye, Sayı: 25. 

Kent Oyuncuları Aylık Tiyatro Dergisi, Hamlet, Yıl: 6, Sayı: 35. 

Kent Oyuncuları Aylık Tiyatro Dergisi, Hocamın Olgunluk Çağı, 

1971. 
--286--



Kent Oyuncuları Aylık Tiyatro Dergisi, İnsan Denen Garip Hayvan, 

Yıl: 13, Sayı: 50. 

Kent Oyuncuları Aylık Tiyatro Dergisi, Kafesten Bir Kuş Uçtu, Sayı: 

26. 

Kent Oyuncuları Aylık Tiyatro Dergisi, Kuruluş Dergisi, Yıl: 6, Sayı: 

32. 

Kent Oyuncuları Aylık Tiyatro Dergisi, Küçük Devler, Yıl: 4, Sayı: 

29. 

Kent Oyuncuları Aylık Tiyatro Dergisi, Maskeli Süvari, 1991. 

Kent Oyuncuları Aylık Tiyatro Dergisi, Mikado’nun Çöpleri, Yıl: 4, 

Sayı: 29. 

Kent Oyuncuları Aylık Tiyatro Dergisi, Muhsin Ertuğrul Program 

Dergisi, Yıl: 7, Sayı: 37. 

Kent Oyuncuları Aylık Tiyatro Dergisi, Pembe Kadın, Yıl: 3, Sayı: 

19. 

Kent Oyuncuları Aylık Tiyatro Dergisi, Üç Kız Kardeş. 

Kent Oyuncuları Aylık Tiyatro Dergisi, Ver Elini Yeni Dünya, Yıl: 4, 

Sayı: 25. 

Kent Oyuncuları Aylık Tiyatro Dergisi, Yıl: 14, Sayı 53. 

Kent Oyuncuları Kuruluş Program Dergisi, Sayı: 1. 

Kıldan İnce Kılıçtan Keskince, Gülriz Sururi, Doğan Kitap, 2016. 

Kırkıncı Sanat Yılında Engin Cezzar Kitabı, Gökhan Akçura, Yapı 

Kredi Yayınları, 1996. 

Kim, Mart 1965. 

--287--



Küçük Sahne Belgeseli. 

https://www.youtube.com/watch?v=hvzaShHeQOk (Erişim 

tarihi: 18 Eylül 2018) 

Küçük Sahne: 1951-1994, T.C. Kültür Bakanlığı Yayınları, 1994. 

Le Theatre Du Peuple, Albin Michel Yayınevi, 1926 

Meşrutiyet’ten Cumhuriyet’e, Sinemadan Tiyatroya Muhsin 

Ertuğrul, Efdal Sevinçli, Broy Yayınevi, 1987. 

Milliyet, 29 Nisan 1972. 

Modern Türkiye’nin Oluşumu, Feroz Ahmad, Kaynak Yayınları, 

2012. 

Muhsin Ertuğrul, Gökhan Akçura, İBB Büyükşehir Belediyesi 

İstanbul Kültür ve Sanat Ürünleri Yayınları, 2023. 

Nedim Saban, Haldun Dormen ve Ferhan Şensoy Küçük Sahne’nin 

Türkiye Tiyatro Tarihindeki Önemini Anlatıyor. 

https://www.youtube.com/watch?v=30fXLSPwCF0 (Erişim 

tarihi: 3 Haziran 2018). 

Nedim Saban, Küçük Sahne Performans. 

https://www.youtube.com/watch?v=QPyryLnap0w (Erişim 

tarihi: 23 Haziran 2018). 

Nisa Serezli-Aşkıner Anısına, Füsun Balkaya, Balkaya Yayıncılık, 

1993. 

Nokta, 7 Ekim 1982. 

O Günden Bugüne: Anılar, Vasfi Rıza Zobu, Milliyet Yayınları, 

1977. 

Ortaoyuncular, Aptallara Güzel Gelen Televizyon Dizileri, 1996. 

Ortaoyuncular, Aşkımızın Gemisi Fındık Kabuğu, 1995. 

--288--



Ortaoyuncular, Çok Tuhaf Soruşturma, 1998. 

Ortaoyuncular, Don Juan ile Madonna, 13 Mart 1988. 

Ortaoyuncular, İçinden Tramvay Geçen Şarkı, 1986. 

Ortaoyuncular, Köhne Bizans Operası, 1993. 

Ortaoyuncular, Şu An Mutfaktayım, 12 Mart 1999. 

Ortaoyuncular, Üç Kurşunluk Opera, 1995. 

Ortaoyuncular, Yorgun Matador, 1990. 

Ortaoyunu, (2 cilt) Cevdet Kudret, Yapı Kredi Yayınları, 2007. 

Osmanlı’nın Son Döneminde İstanbul’da Tiyatro ve Çevresi, Yuzo 

Nagata / Hikari Egawa Dergah Yayınları, 2021. 

Oyun, 1 Ağustos 1964, Sayı: 12. 

Oyun, 1 Ocak 1964, Sayı: 6. 

Oyun, 1 Şubat 1964, Sayı: 7. 

Oyun, 16 Mayıs 1964, Sayı: 10. 

Oyun, 18 Nisan 1964, Sayı: 9 

Oyun, 3 Aralık 1963, Sayı: 5. 

Oyun, 3 Kasım 1963, Sayı: 4. 

Oyun, 4 Haziran 1964, Sayı: 11. 

Oyun, 9 Mart 1964, Sayı: 8. 

Oyun, Ekim 1964, Sayı: 15. 

Oyun, Haziran 1965, Sayı 23. 

Oyun, Sayı: 22. 

--289--



Oyun, Şubat 1965, Sayı: 19. 

Ölmeyi Bilen Adam: Muhsin Ertuğrul, Ayşegül Çelik, Can Yayınları, 

2013.  

Perde Arkası: Türk Tiyatrosundan Anılar, Burhan Arpad, Doğan 

Kitap, 2001. 

Perde Kapanmasa Görecektiniz: Kâmran Yüce’nin Arşivinden Kent 

Oyuncuları’nın Kuruluş Hikâyesi (1959-1986), Deniz Yüce 

Başarır, İstanbul Büyükşehir Belediyesi Yayınları, 2021. 

Popüler Halk Tiyatrosu Geleneğimizden Çağdaş Oyunlarımıza 

Yansımalar, Nurhan Tekerek, Kültür Bakanlığı Yayınları, 

2001.  

Resmî İdeoloji Sahnede, Esra Dicle, İletişim Yayınları, 2013. 

Sahne Tozu, Pınar Çekirge, Benseno Yayınları, 2002. 

Sahnede Elli Sene, Ahmet Fehim, Mitos Boyut Yayınları, 2007. 

Sahneden İzdüşümler 1975-2000, Ayşegül Yüksel, Mitos Boyut 

Yayınları, 2000. 

Sanat Olayı, 13 Kasım 1983. 

Şehir ve Kültür İstanbul, Ahmet Emre Bilgili, Profil Kitap, 2011. 

Tanzimat ve İstibdat Döneminde Türk Tiyatrosu, (1839-1908), Metin 

And, İş Bankası Kültür Yayınları, 1972. 

Tilbe Saran’ın, Yıldız Kenter’in Cenaze Merasimindeki Konuşması. 

http://www.tilbesaran.com.tr/haberler/yildiz-kenter-omrunu-

tiyatroya-adamis-bir- destandihttps://tiyatronline.com/ 

(Erişim tarihi: 19 Kasım 2019) 

Tiyatro 1963, Tiyatro Yıllığı, Yıl: 1, Sayı: 1. 

Tiyatro 70, Sayı: 2, 1970. 
--290--



Tiyatro 70, Sayı: 3, 1970. 

Tiyatro 70, Sayı: 6, 1970. 

Tiyatro 70, Sayı: 9, 1970.  

Tiyatro 71, Sayı: 1, 1971. 

Tiyatro 71, Sayı: 10, 1971. 

Tiyatro 72, Sayı: 11, 1972. 

Tiyatro 72, Sayı: 16, 1972.  

Tiyatro 72, Sayı: 2, 1972. 

Tiyatro 72, Sayı: 3, 1972. 

Tiyatro 72, Sayı: 4, 1972. 

Tiyatro 72, Sayı: 5, 1972. 

Tiyatro 72, Sayı: 7, 1972. 

Tiyatro 72, Sayı: 8, 1972. 

Tiyatro 72, Sayı: 9, 1972. 

Tiyatro 73, Sayı: 15, 1973. 

Tiyatro 73, Sayı: 16, 1973. 

Tiyatro 73, Sayı: 17, 1973. 

Tiyatro 73, Sayı: 19, 1973. 

Tiyatro 74, Sayı: 22, 1974. 

Tiyatro 74, Sayı: 23, 1974. 

Tiyatro 74, Sayı: 25, 1974. 

Tiyatro 75, Sayı: 27, 1975. 

--291--



Tiyatro 75, Sayı: 30, 1975. 

Tiyatro 78, Sayı: 45, 1978. 

Tiyatro 79, Sayı: 46, 1979. 

Tiyatro 79, Sayı: 47, 1979. 

Tiyatro Benim Hayatım: Yıldız Kenterʹin Hayat Hikâyesi, Dikmen 

Gürün, Yapı Kredi Yayınları, 2015. 

Tiyatro Yıllığı 1, Kâmran Yüce, Kent Yayınları, 1973. 

Tiyatromuzda Tarih Konuşmaları I - Kerem Karaboğa. 

https://www.youtube.com/watch?v=7xTe6dLYNjQ (Erişim 

tarihi: 9 Haziran 2021). 

Tiyatromuzda Tarih Konuşmaları VIII - Lisansüstü Öğrencileri 

Anlatıyor. 

https://www.youtube.com/watch?v=wsohZGxz294 (Erişim 

tarihi: 9 Haziran 2021). 

Türk Modernleşmesi, Şerif Mardin, İletişim Yayınları, 1997. 

Türk Tiyatrosu Ansiklopedisi, M. Nihat Özön, Baha Dürder, Remzi 

Kitabevi, 1967. 

Türk Tiyatrosu Tarihi, Refik Ahmet Sevengil, Alfa Yayınları, 2015. 

Türk Tiyatrosu, Hasan Erkek, Müzeyyen Buttanrı (ed.), Anadolu 

Üniversitesi Yayınları, 2019. 

Türk Tiyatrosu, Sayı: 362, 1965.  

Türk Tiyatrosu, Sayı: 61, 1935. 

Türk Tiyatrosu, Sayı: 62, 1935. 

Türk Tiyatrosu, Sayı: 63, 1935. 

Türk Tiyatrosu, Sayı: 64, 1935. 
--292--



Türk Tiyatrosu, Sayı: 65, 1935. 

Türk Tiyatrosu, Sayı: 66, 1935. 

Türk Tiyatrosu, Sayı: 67, 1936. 

Türk Tiyatrosunda İstanbul, Bünyamin Sürmeli, İBB Büyükşehir 

Belediyesi İstanbul Kültür ve Sanat Ürünleri Yayınları, 2022. 

Türk Tiyatrosunda Komedyanın Evrimi, Sevinç Sokullu, Kültür 

Bakanlığı Yayınları, 1979. 

Türk Tiyatrosunun Evreleri, Metin And, Turhan Kitabevi, 1983. 

Türkiye’de Geri Kalmışlığın Tarihi, İsmail Cem, Cem Yayınevi, 

1974. 

Ulus, 13 Ekim 1957. 

Varlık, 15 Kasım 1962. 

Vatan, 9 Ekim 1957.  

Ve Perde İndi, Pınar Çekirge, Kanon Kitap, 2021. 

www.ortaoyuncular.com/tr. 

www.sakm.net 

Yapısalcılık ve Bir Uygulama: Melih Cevdet Anday Tiyatrosu, 

Ayşegül Yüksel, Gündoğan Yayınları, 1996. 

Yaşamlarını Tiyatroya Adayanlar, Adem Dursun, Pia Yayınları, 

2010.  

Yeni Sabah, 16 Ekim 1960. 

Yeni Sabah, 3 Ekim 1953. 

Yıldızların Altında Cumhuriyet Döneminde Türkiye’de Eğlence 

Yaşamı, Gökhan Akçura, Yapı Kredi Yayınları, 2022. 

--293--



Yön, 23 Ekim 1964. 

Zobu, Vasfi Rıza, O Günden BuGüne, 1977, Milliyet Yayınları 

Görüşmeler 

Kişi Adı Görüşme Tarihi 

Ali Poyrazoğlu 13 Eylül 2020 

Behzat Uygur 4 Ağustos 2020 

Duygu Sağıroğlu 14 Mayıs 2019 

Ferhan Şensoy 20 Mart 2017 ve 29 Mart 2019 

Füsun Erbulak 23 Mayıs 2019 

Genco Erkal 27 Temmuz 2019 

Göksel Kortay 17 Haziran 2019 

Güner Özkul 6 Haziran 2019 

Haldun Dormen 25 Haziran 2019 ve 19 Eylül 2020 

İzzet Günay 12 Eylül 2020 

Mehmet Birkiye 16 Ağustos 2019 

Nevra Serezli 18 Mayıs 2019 

Sermet Erkin 27 Ağustos 2019 

Suha Uygur 27 Ağustos 2020 

Suna Keskin 26 Haziran 2019 

Suna Selen 3 Ağustos 2019 

Süheyl Uygur 27 Haziran 2019 

Tilbe Saran 31 Ağustos 2021 

--294--



Yavuz Pekman      10 Ağustos   2019 

 

 

 

--295--



BİREYSEL VE KOLEKTİF HAFIZA 

BAĞLAMINDA CENGİZ AYTMATOV’UN 

KİŞİLİĞİ VE ESERLERİ 

GÖKÇE YOĞURTÇU1 

BANU ERDOĞAN ÇAKAR2 

Giriş 

İnsanın hafıza sahibi oluşu, sosyal varlık olarak 

deneyimlerini biriktirmesine ve bu birikimleri üzerine geleceğini 

şekillendirmesine izin vermektedir. Geçmişin aktif biçimde nasıl 

hatırlandığı, geçmiş deneyimlerin bugün ve gelecek için yeniden 

üretilmesine ve anlamlandırılmasına yol açmaktadır. Böylelikle 

hafıza aracılığıyla dünya düzenli bir biçimde temsil edilebilmektedir. 

Bu temsil biçimleri aynı zamanda ait olduğumuz toplum tarafından 

inşa edilen, sürdürülen ve aktarılan ortak bellek alanlarından miras 

yoluyla devralınmaktadır. Bu mirasın kuşaktan kuşağa aktarım 

sürecinde insanın ürettiği her bir eser de bireysel ve kolektif hafızada 

                                                
1 Doç. Dr., Kırgızistan Türkiye Manas Üniversitesi, İletişim Fakültesi, Radyo, 

Televizyon ve Sinema Bölümü, Bişkek, gokce.yogurtcu@manas.edu.kg., ORCID: 

orcid.org/0000-0002-2404-3908 
2 Yrd. Doç. Dr., Kırgızistan-Türkiye Manas Üniversitesi, İletişim Fakültesi, 

Radyo, Televizyon ve Sinema, Bişkek, banu.erdogancakar@manas.edu.kg, 

ORCID: orcid.org/0000-0002-0632-5098 

BÖLÜM 6

--296--



var olanlarla etkileşim içindedir. Bu bağlamda insanın iç dünyasının 

yansıması olan sanat eserlerinde bireysel ve kolektif hafızanın izini 

sürmek mümkündür.  

Edebiyat ve sinema bu aktarımın en güçlü taşıyıcısı olarak 

hafıza ve tarih kesişiminde önemli katkılar sunmaktadır. Bu 

bağlamda özellikle travma ve savaş gibi dönemlerde üretilen eserler, 

tarihsel belleğin yeniden inşa edilmesine ve düşünsel gözleme izin 

vermektedir. Bu gözlem, aynı zamanda her bireyin geçmişin belirli 

bir anıyla kurduğu duygusal bağı yeniden kurmakta ve belirli 

dönemlerde geçmiş zamanlara yönelik eğilimin yeniden ortaya 

çıkmasına yol açmaktadır. Özellikle geçmişin travmatik olaylarıyla 

yüzleşme ihtiyacına yönelik dönüştürücü bir işlev üstlenen bu 

anlatılar, bastırılmış deneyimlerin sorgulanmasına da olanak 

tanımaktadır. Bu bağlamda edebiyat ve sinema, tarihin tekil ve 

bütüncül bir yapı olarak algılanmasını da giderek aşındırarak 

geçmişin farklı hatırlama biçimleri üzerinden yeniden 

anlamlandırılmasını sağlamaktadır. 

Bu bağlamda, Dünya edebiyatının ve Türk dünyasının en 

önemli isimlerinden olan Cengiz Aytmatov, bilgeliği, iyiliği ve 

varoluş etiğini merkeze alarak sunduğu eserlerinde, bireysel ve 

kolektif hafızanın toplumsal bir anlatıya dönüşmesine önemli 

katkılar sunmuştur. Aytmatov’un çocukluk ve gençlik yıllarının 

Stalin dönemindeki büyük tasfiyeye ve II. Dünya Savaşı dönemine 

denk gelmesi sebebiyle hayatı zorluklar içinde geçmiştir. Bu nedenle 

Aytmatov’un eserleri, acı ve hüznün yanı sıra adalet, dürüstlük, 

merhamet, doğaya ve varoluşa sorumluluk gibi erdemlerle 

örülmüştür.  

Bu çalışmada, Cengiz Aytmatov’un kişiliği ve edebi eserleri, 

bireysel ve kolektif hafızanın etkileşimi bağlamında ele 

alınmaktadır. Yazarın yaşam öyküsü ve eserleri arasındaki etkileşim, 

özellikle trajik acıların, sevgi ve umudun, değerlerine ve 

--297--



geleneklerine yabancılaşmanın işlendiği eserleri ve sinemaya 

uyarlanmış filmleri üzerinden sunulmaktadır.  

Bireysel ve Kolektif Hafıza Etkileşiminde Aytmatov Eserleri 

İnsanın karar alması, seçmesi, düşünmesi diğer bir ifade ile 

bilinç sahibi olması, bir hafızaya sahip olması ile ilişki içerisindedir. 

Hafıza sahibi oluşu, başka hiçbir canlıda bulunmayan insana dair bir 

geçmiş oluştururken, yine onun geleceğine izlenim ve deneyim 

biriktirmesini sağlamaktadır. Nitekim insanların geçmişi aktif 

biçimde nasıl hatırladıkları, geçmişin bugün ve gelecek için yeniden 

üretilmesine aracılık etmektedir. Dolayısıyla insan hafızası, 

geçmişte yaşananların korunduğu birikim, hatıra ve değerler alanı 

olarak karşımıza çıkarken, aynı zamanda bugünün ve geleceğin 

algılanışını belirleyen etkin bir anlamlandırma alanına sahiptir 

(Taşdelen, 2015:117). Böyle bir alanda insanın ürettiği her bir eser 

de hafızada var olanlarla etkileşim ve temas halindedir. Bu bakış 

açısıyla özellikle insanın iç dünyasının yansıması olan sanat 

eserlerinde kişisel ve kolektif hafızanın izini sürmek yaşanan 

bireysel ve kolektif deneyimlerin bugüne nasıl yansıdığını ve 

yaşananların nasıl anlamlandırıldığını görünür kılmaya imkân 

sunmaktadır. 

20. yüzyılın seçkin yazarlarından, Kırgız yazar Cengiz 

Aytmatov’un çocukluk ve gençlik yıllarının Stalin dönemindeki 

büyük tasfiyeye ve II. Dünya Savaşı dönemine denk gelmesi 

sebebiyle hayatı zorluk içinde geçmiştir. Bu nedenle Aytmatov’un 

eserlerini, yakınlarının kayıpları ve toplumda yaşanan trajik olaylar 

ile örülü hayatından ayrı düşünmek mümkün değildir.  Aytmatov ilk 

büyük kaybını, babası Torekul Aytmatov’un milleti için çalıştığı 34 

yıllık hayatının, 1937 yılında “halk düşmanı” suçlamasıyla sona 

erdirilmesiyle yaşamıştır (Akmataliev, 1991:8). Aytmatov’un, “1937 

yılı başlarında sürgünler başladı. Küçücük yaşta bile olayların ne 

kadar korkunç olduğunu anlıyorduk. Birden bire çevremizde 

--298--



tanıdığımız biri kayboluveriyordu. Ağustos ayında babam ısrarla 

yazlıktan şehre gelmemizi istemişti. Sanki bir şeyler hissediyordu. 

Son zamanlarda çok dalgındı. Zihni çocukları ve karısını güvende 

nasıl yaşatacağını düşünmekle meşguldü. Çıkış yolunu bizi 

akrabalarımızın yanına göndermekte buldu. Bizim için tek güvenli 

yer babamın köyü Şeker’di. 1 Eylül 1937 gününü asla unutmuyorum. 

Gece saat 2 civarıydı. Neden bilmiyorum ama babamı orada son kez 

gördüğümü anlamıştım” sözleri babasını gördüğü son güne dair 

hafızasında geriye kalanlar olmuştur. Babasının kaybının ardından 

üzücü olaylar onu ve ailesinin peşini bırakmamıştır. “Babam 

tutuklandıktan sonra Moskova’dan Şeker’e döndüğümüzde ailenin 

sorumluluğunu 25 yaşındaki amcam aldı. Ama o kadar sık sorguya 

çağırıyorlardı ki, bize bakmak için çalışamıyordu bile. 1937 yılının 

bir sonbahar gününde emniyetten 3 kişi gelip onu aldı. O geceden 

sonra da bir daha görmedik” sözleri Stalin tasfiyelerinin aralıksız 

devam ettiğinin kanıtı niteliğindedir (Aytmatov, 2011:11, 29, 31). O, 

9 yaşında babasını ve amcasını kaybeden Aytmatov’un yaşadıklarını 

52 yaşına geldiğinde Gün Olur Asra Bedel romanıyla yeniden 

yorumlamıştır. Bu yorum bireysel ve kolektif hafızanın 

harmanlanmasıyla yapılmıştır. Sosyal bir varlık olan insanın 

hafızasında sadece kendi “an”ları toplanıp, saklanmamaktadır. 

Toplumu oluşturan diğer bireylerin kişisel deneyimleri ve toplumsal 

olarak yaşananlarla birlikte bireyin hafızası, zaman içerisinde sosyal 

bir depolama alanına dönüşmekte ve geçmişe dair kamusal 

söylemlerin, anlatıların ya da imgelerin karşılık geldiği toplumsal 

belleğin yapı taşlarını oluşturmaktadır (Olick, 2014:201).  

9 yaşında henüz sahip olamadığı bu toplumsal bilinç, zaman 

içerisinde diğer herkes gibi onda da şekillenmiştir. Bu birikimle de 

babası ile aynı kaderi yaşayan Gün Olur Asra Bedel romanında 

Abutalip kahramanını kaleme alırken, dönemin düzenini yani 

ilişiğinde Stalin tasfiyelerini eleştirmiştir. Abutalip’in mücadelesi, 

savaş sonrası baskı, ölüm gibi konular üzerinden okuyucuyu 

--299--



zamanın göreceliği üzerine düşündürmüştür (Vasilyeva, 2015:95). 

Sistemi, 1966 yılında çıkardığı Elveda Gülsarı hikâyesiyle de 

eleştirmiştir. Elveda Gülsarı Aytmatov’un Sovyet dönemini bir at 

üzerinden anlattığı simgesel bir hikâyedir. Atın başından geçenleri 

anlatırken dönemin ekonomik, siyasi problemlerini ele almıştır. 

Gençliğini devrime adamış insanların geçmişleri ile hesaplaşmaları, 

siyasi rejimlerin hayatlarına nasıl müdahale edip onları mutsuz 

ettiğini okuyucusu ile paylaşmıştır. 

Aytmatov yazdığı eserleriyle sadece hayata dair hikâyeleri 

paylaşmakla kalmamış, Gün Olur Asra Bedel eseri ile literatüre 

“mankurtlaşma” kavramını kazandırmıştır. Tarihine, geleneklerine, 

diline yani genel olarak kutsalına sahip çıkmayanların 

mankurtlaştıklarını ifade etmiştir. Eseriyle literatüre sağladığı bu 

büyük katkının temeli Beyaz Gemi adlı romanına dayanmaktadır. 

Aytmatov, 1970 yılında yayımladığı romanında mankurtlaşmanın 

sonuçlarını okuyucusu ile paylaşmıştır. 7 yaşındaki bir Kırgız 

çocuğunun hayalleri ve yaşadığı dramın konu alındığı eserde, dedesi 

ile yalnız yaşayan çocuğun içinde bulunduğu toplumun acımasız, 

sert ve ahlaki duygulardan yoksunluğu gözler önüne serilmiştir. 

Maral ana gibi halk efsaneleri ile insanların artık atalarına saygı 

duymadığını, kendine yabancılaştığını, kültürüne sahip çıkmadığını, 

romanın kahramanlarından Orozkul’un yaşadığı olaylar üzerinden 

gözler önüne sermiştir. Yapılan tüm kötülüklere küçük çocuk ancak 

hayallerinde karşılık verirken hikâye trajik bir sonla, sistem 

karşısında çocuğun çaresiz kalması ve ölmesi ile bitmiştir 

(Ukubayeva, 2018:45).  

Hikâyenin kahramanı olan çocuk Aytmatov’un çocukluğunu 

hatırlatmaktadır. Aytmatov, çocukluğu deyince aklına ilk 

babaannesinin geldiğini “Çocukluğumu hatırladığımda ilk aklıma 

--300--



gelen kafasında eleçeğiyle3 babaannem Ayımkan. O eğitimsiz 

olmasına rağmen oldukça kültürlü ve pratik zekâlı bir kadındı. Bu 

yüzden de tüm köy halkı ona saygı gösterip severdi” sözleri ile ifade 

etmiştir (Aytmatov, 2011:8). Aytmatov’un hiç de kolay geçmeyen 

çocukluk yıllarını söylediği türkülerle, anlattığı masallarla 

güzelleştiren babaannesi olmuştur (Aytmatov, 1978:158). Eserdeki 

çocuğun mutlu olduğu anlar kurduğu hayallerken, Aytmatov’un 

mutlu olduğu anlar babaannesinin ona söylediği şarkılar ve anlattığı 

masallar olmuştur. Babaannesinin anlattığı masallarla, söylediği 

türkülerle büyüyen Aytmatov o günlerin hakkını vermiş, sözlü halk 

edebiyatından faydalanmış ve Kırgız edebi dilini ustaca kullanmıştır. 

Sık sık başvurduğu metaforik anlatımlar, yaptığı kinayeler ile 

kaleminin gücünü yazdığı her öyküde hissettirmiştir. Ayrıca akıcı 

üslubu ve öykülerindeki kırılmalarla okuyucusunu sıkmadan 

merakla okumaya teşvik etmiştir (Varonov, 1976:9). 

Aytmatov Gün Olur Asra Bedel romanında kahraman 

sürekliliği yaparak, ana kahramanlardan Abutalip’in yaşadığı 

trajediyi 1990 yılında yayımladığı Cengiz Han’a Küsen Ak Bulut adlı 

öyküsünde ele almaya devam etmiştir. Okurun hafızasında zaten yer 

etmiş kahraman üzerinden sistem eleştirisine anlatısal derinlik 

kazandırmıştır. Cengiz Han’a Küsen Ak Bulut öyküsünün de Gün 

Olur Asra Bedel romanında olduğu gibi fantastik ve mistik yönü 

vardır. Öyküde güzel ahlak, iyi insan, etik gibi konuları ele almıştır. 

Aytmatov bunu 1986 yılında yayımlanan Dişi Kurdun Rüyaları adlı 

romanında da yapmıştır. Bu romanın kurgusal yapısı, iç içe olan 

birden fazla hikâyesi ile yazarın diğer eserlerinden biraz farklı olsa 

da ele alınan konular diğerleri ile paralellik göstermektedir. 

Hikâyeler insanın tek gayesinin iyi bir insan olması gerektiği ve iyi 

bir insan olabilmenin çok zor olduğu düşüncesi üzerine kurulmuştur 

(Ukubayeva, 2018:48). Aytmatov idealize edilen sosyalist sistemde 

                                                
3 Kırgız kadınlarında saygı duyulan yaşlıların statü göstermek için taktığı bir tür 

başlık 
--301--



görmezden gelinen alkol ve bağımlılık problemine, kazanma hırsının 

insanlığa neler kaybettirdiğine değinerek toplumsal gerçekçilik 

akımına uygun olarak hayatı gerçek boyutları ile ele almıştır. Elbette 

ki toplumun yozlaşmış yönlerini de buna dâhil etmiştir (Ukubayeva, 

2017:247, 264). 

Aytmatov’un gençliği, ülkesinin en sıkıntılı dönemlerinden 

biri olan yeni siyasi sistemin başlangıcına denk gelmiştir. II. Dünya 

Savaşı’nın SSCB üzerindeki etkileri, gençleri de etkilemiş, köydeki 

yetişkin erkeklerin savaşta olması sebebiyle gençlerin çalışması 

kaçınılmaz olmuştur. Aytmatov da henüz on dört yaşındayken 

köyünde sekreterlik, tarım makinelerinin sayımı, vergi tahsildarlığı, 

postacı gibi işlerde çalışmak zorunda kalmıştır (Astafeva, 1979:7). 

Savaş sürecinde yaşanan açlığı, kadınların ve çocukların yaşadıkları 

zorluğu izleyiciye 1963 yılında yayımladığı Toprak Ana eseriyle 

anlatmıştır. Toprak Ana savaş dönemini anlatan en iyi eserlerdendir. 

Bu eserinde savaşta yaşanan kayıplara, halkın trajik olaylara bakış 

açısını doğa ile Tolgonay’ın sembolik diyalektiğinde ustaca 

yansıtmıştır (Varonov, 1976:128). Eserde savaş karşıtlığı, yaşam 

alanlarına yapılan ihlal eleştirileri ve kadınların yaşadıkları kayıplara 

rağmen mücadeleci ruhu öne çıkan konular olmuştur. Sade bir dil ile 

kaleme aldığı eserinde, oğullarını ve eşini askere gönderen Tolgonay 

üzerinden toplumda savaş öncesi ve sonrası yaşanan iki tablo 

çizmiştir. 1975 yılında yayımlanan Erken Gelen Turnalar romanında 

da savaşta yaşananları bir kez daha hatırlamış, hatırlatmıştır. 

Eserdeki kahramanlar savaş dönemindeki Aytmatov ile akrandır. 

Aytmatov, on beş yaşındayken yaşadıklarından etkilenerek yazdığı 

bu eserini o zaman on beş yaşında olan oğlu Asgar’a ithaf etmiştir. 

Aytmatov, okuyucusuna toplumsal gerçekçilik bakış açısı ile 

uyumlu olarak eserlerinde çelişkileri ve tezatlıkları olan bir dünya 

sunmuştur. Bu dönemin yaratılmak istenen Sovyet insanı modeline 

uymasa da o hayatın tek amacının çalışmak olmadığını, ideal olana 

bu şekilde kavuşulamayacağını kaleme aldığı aşk öyküleri ve trajik 

--302--



olaylar ile göstermeye çalışmıştır. Ayrıca çalışan insanlar arasında da 

kötülerin olabileceğini yarattığı kahramanlar aracılığıyla 

okuyucusuyla paylaşmıştır (Varonov, 1976:85). Bir taraftan savaşlar 

yaşanırken, diğer taraftan insanlar âşık olmaya, birbirlerini sevmeye 

devam etmiştir. 1957 yılında yayımlanan Yüz Yüze adlı eserinde 

savaş anında bile aşkın yaşanabileceğini, sevmenin ne kadar değerli 

olduğunu vurgulamıştır. Eserin konusu genel olarak savaş dönemi 

sık sık yaşanan asker kaçakları ile ilgilidir. Okuyucuya bir asker 

kaçağını eşinin gözünden anlatmıştır. Yazar bu eserinde yapmış 

olduğu psikolojik çözümlemeler ile okuyucunun empati duygusunu 

harekete geçirmiştir. Aytmatov, savaşlardan bağımsız olarak da daha 

güncel hikâyelerde insan hallerini anlatan eserler kaleme almıştır. 

1961 yılında hikâye türünde yayımlanan Kırmızı Yazmalı Kavağım 

eseri bunlardan biridir. Aytmatov bu eserinde sevgi, emek, 

sorumluluk ve ahlaki seçimlerimiz üzerinden erdemlerin önemini 

gözler önüne sermiştir (Aytmatov, 2011:88). 

Aytmatov’un tüm çabası hayatın gerçek anlamına temas 

etmektir. Bu nedenle eserlerindeki bilgelik ve erdemler daha çok 

felsefi bir zemine dayanmaktadır. Sık sık çelişkiler, çatışmalar 

kullanarak insanın benliğini, düşünce sistemindeki derin 

mekanizmaları, toplum kurallarını ve evrensel felsefi-ahlaki 

değerleri ele almıştır (Alımbekov vd. 2004:3-4). Edebiyat dünyasına 

kaleminin gücünü hissettirdiği eseri olan Cemile romanı, toplumsal 

kuralları alışılmışın dışında sorgulayarak dikkat çekmiştir. Eser, 

genç bir Kırgız kızının ataerkil toplumda yaşamaya cesaret 

gösterdiği yasak aşkı konu almıştır. Aytmatov Cemile karakterini 

köylerindeki bir gelinden, Daniyar’ı ise köylerine Kazakistan’dan 

gelen bir gençten esinlenerek yazmıştır. Aytmatov bu durumu “O 

yıllarda kitap yazacağımı bile düşünmüyordum, bilseydim daha çok 

şey öğrenirdim” sözleri ile açıklamıştır (Aytmatov, 2011:91). Kırgız 

geleneklerinde boşanmak tasvip edilen bir durum olmamıştır. 

Günümüzde kabul görse de eserin yayımlandığı 1958 yılı dikkate 

--303--



alındığında, Cemile romanı konusuyla bu geleneğe bir başkaldırı 

niteliğindedir. Öyle ki Gaçev (1965:3), Daniyar’ın kahramanlığı ve 

Cemile karakterinin gelişimini Rönesans’taki birey-ataerkil toplum 

ve Shakespeare trajedileri-antik çatışmalarına benzetmiştir. Bu 

eserde tüm dünya edebiyatının okunabileceğini, tüm dünya 

edebiyatının bu eserde olduğunu vurgulamıştır. 

Aytmatov Kırgız kültürünü eleştirirken, bunu değerlerinden 

uzaklaşmadan, kültürüne yabancılaşmadan yani mankurtlaşmadan 

yapmıştır. Kültürel aidiyet ile eleştiri arasında dengeli bir duruş 

göstermiştir. O, ilk eserinden itibaren geniş yelpazeli hayatların yer 

aldığı, dramın, trajedinin, bitmek bilmeyen olasılıkların var olduğu 

memleket kokusunun sindiği öyküler kaleme almıştır (Alımbekov 

vd. 2004:3). Kendi toplumuna ait mitleri anlatısına dâhil etmesi bu 

durumun örneklerinden biridir. Mitler, bir topluluğun kökenini 

anlatmakla kalmaz aynı zamanda ulaşılması gereken ahlaki değerler, 

duygular ve davranışlar da sunar. Mitler ve kimlik anlatıları, 

semboller ya da ritüeller gibi kolektif belleğin diğer öğeleriyle güçlü 

bir bağlantı kurar (Lopez, 2025:2). Aytmatov da eserlerinde yer 

verdiği mitler aracılığıyla kültürel belleğin taşıyıcılığını yapmıştır 

(Assmann, 2001:55). Beyaz Gemi adlı eserinde Kırgızların 

türeyişinden başlayarak, Kırgız halkının kurtarıcısı olarak 

konumlandırılan Maral Anaya, Kırgızlar için doğadaki her şeyin 

sahibinin olduğu inanışına, ayın, ateşin, suyun kutsallığına yer 

vermiştir. 1977 yılında yayımlanan Deniz Kıyısında Koşan Ala 

Köpek adlı eserinde hikâyeyi sudan yaradılış miti ile başlatmıştır. 

Türk mitolojisine göre evrenin başlangıcında yalnızca uçsuz 

bucaksız bir su vardır. Beyaz Gemi eserinde olduğu gibi doğa-insan 

ilişkisi üzerinden ilerleyen Deniz Kıyısında Koşan Ala Köpek 

hikâyesinde de ana kahramanlardan biri çocuktur.  Hikâye 

çocukların toplum için ne kadar önemli olduğu fikri üzerine 

kurgulanmıştır. Kültür aktarımında geçmişten geleceğe köprü olan 

çocuk vurgusu tesadüf değildir. Yine mitolojiden yararlandığı bir 

--304--



diğer eseri Kassandra Damgası’dır. Aytmatov, 1994 yılında roman 

türünde yayımlanan eserinde diğer eserlerinden farklı olarak Antik 

Yunan mitolojisinden beslenmiştir. Kassandra mitinin konusuna 

bakıldığında erkeğin tercih edilmemesi sonucunda geleceği gören 

ama kimsenin söylediklerine inanmaması ile cezalandırdığı kadın 

figürü karşımıza çıkmaktadır. Eserde dünyanın yaşanılabilirliğini 

yitirdiğini, teknolojik gücümüz arttıkça bir o kadar da 

insanlığımızdan uzaklaştığımızı ve bu süreçte yitirdiğimiz değerleri 

okuyucu ile paylaşılmıştır. Aytmatov, eserinde fantastik ve gerçek 

olayları sentezleyerek evrensel problemlere insan odaklı 

yaklaşmıştır. Evrensel bakış açısı sayesinde toplumun problemlerini 

modern dünyanın gerçekliği doğrultusunda sadece edebi bir eser 

olarak değil sosyo-politik olarak ele almıştır. Üstelik bunu yaparken 

sadece değinmekle kalmayıp, okuyucu da yönlendirmiştir. Onu diğer 

yazarlardan ayıran bir diğer yönü de kendi görüşünü açıkça belirtip, 

okuyucuyu da bu yönde doğru yola yönlendirmesi olmuştur. Bu 

yönü ile sadece Sovyet halk edebiyatına değil dünya edebiyatına da 

yeni bir sanat anlayışı getirmiştir (Ukubayeva, 2017:247, 264). 

Aytmatov’un sanat anlayışı eserlerinin tamamında hep aynı 

duyarlılıkta olmuştur. Bu yönüyle de topluma ilk eserlerinden 

itibaren sıradan olmayan diyalektikleri, ahlaki norm ve değerleri 

barındıran eserler kazandırmıştır. Gerçek hayattan kesitlerle, önemli 

problemleri ve yaşanan çatışmaları felsefi bir düşünce tarzı ile 

kaleme almıştır (Varonov, 1976:30,79). Aytmatov’u özel kılan bu 

duyarlı sanat anlayışı, onun ne kadar vizyon sahibi bir kişiliğe sahip 

olduğunu da göstermiştir. O dönem hiç değinilmeyen sosyal 

problemlerden, insan ve doğa ilişkisinden, insanların çevreye 

verdikleri zararlardan bahsederek edebiyatta daha önce yer almayan 

ama günümüzde gündemi oldukça meşgul eden global problemleri 

ele almıştır. Gün Olur Asra Bedel’de yazar, dünyayı ilgilendiren 

doğanın tahribatı problemini Aral Gölü’nün kuruması üzerinden ele 

almıştır. Tanrı Dağlarında geçen romanda kapitalist sistemin insan 

--305--



olmanın üzerindeki olumsuz etkisi gözler önüne serilmiştir. İnsan 

olma odaklı bakış açısını 1977 yılında okuyucu ile buluşturduğu Fuji 

Yama teatral eserinde de sürdürmüştür. İnsanın iç dünyasını, 

vicdanını, sorumluluklarını, iyi insan olmak için verdiği mücadeleyi 

Japonya’daki Fuji Yama dağı üzerinden aksettirmiştir. Aytmatov bu 

metaforik anlatımıyla erdemli insan olmanın zorluğunu ve yüceliğini 

anlatırken, kötülükler karşısında susanın da kötülüğü yapan kadar 

günahkâr olduğunu vurgulamıştır. 

Aytmatov’u özel kılan bir diğer özelliği de iki dilde Kırgızca 

ve Rusça eser üretebilmesi olmuştur. Süreç içerisinde vakit ayırıp 

kendi tercüme edemese de ilk yıllarda kitaplarını bizzat kendisi 

tercüme etmiştir. Tercüme yaparken yaşadığı süreci Aytmatov “Eğer 

kitabı Kırgızca yazdıysam Rusçaya, Rusça yazdıysam Kırgızcaya 

tercüme ediyorum. Bunu yaptıktan sonra her iki çalışmadan da derin 

bir tatmin duymalıyım. İkisi de bende aynı hazzı uyandırmalı. Bu 

yaptığım şey bence yazarın dilini zenginleştirmek için son derece 

önemli bir iş” sözleri ile ifade etmiştir (Aytmatov, 1967:17). “Kader 

bana iki dilde yaşama ve çalışma imkânı hediye etti. Biri anadilim 

Kırgızca, diğeri 18. yüzyıldan beri sıkı bağlarımız olan Rus halkının 

dili, Rusça. Bir dil bilmenin ne kadar önemli olduğunu daha 5 

yaşında ilk tercüme yaptığımda anlamıştım” sözleri ile iki dilli 

olmanın edebi bir zenginlik kaynağı olduğunu ifade etmiştir 

(Aytmatov, 2011:18,22). Kendi dilinin güzelliğini başka bir dilde 

anlatmak yeterince zorken, üstüne bir de yazarın tarzını 

kaybetmeden bir eseri tercüme etmesi en zorudur. Zaman zaman söz 

sanatları çeviri yapılan dilde karşılığını bulamayabilir. Tüm bu 

zorluğa rağmen Aytmatov bunu başaran, iki dille de yazabilen, 

çağdaş edebiyat içinde özgün bir konum edinmiş bir yazardır. Her 

iki dili de çok iyi konuşan ve ikisini de ana dili olarak kabul eden 

Aytmatov için bu durum sıradanlaşmıştır. “Çocukluğundan itibaren 

doğal olarak insanlar ana dil olarak kabul ettiği dile doğru 

yöneliyor. Kendi tecrübemden bahsedecek olursam benim için hiçbir 

--306--



zaman Rusça Kırgızca’dan daha az ana dilim olmadı. 

Çocukluğumda ve tüm hayatım boyunca bu böyle oldu” sözleri ile 

iki dille yazmayı kendi açısından değerlendirmiştir (Aytmatov, 

1978:151). Bu düşüncesi eserlerine de yansımıştır. 1961 yılında 

yayımlanan İlk Öğretmen hikâyesi Sovyet dönemi için tipik olan iki 

dilin, iki kültürün Sovyet toplumu ve Kırgız kültürünün sentezini 

gösterir niteliktedir. Aytmatov bu sentezi ustaca yapmıştır (Perotto, 

2017:111). 

Aytmatov, iki dilli olmayı zenginlik olarak görmesinin yanı 

sıra sonraki yıllarda düşünce dilinin Kırgızca olduğunu “Bazı 

eserlerimi önce Rusça yazdım daha sonra Kırgızca’ya çevirdim. 

Ancak her birinin bir Kırgız eseri olduğuna hiçbir şüphem yok” 

sözleri ile belirtmiştir (Aytmatov, 1988:8). Aytmatov ait olduğu 

toprakların maddi ve manevi tüm zenginliklerini, acılarını, 

kayıplarını eserleri ile ölümsüzleştirmiştir. O halkından, ülkesinden 

beslenmiştir (Alımbekov vd. 2004:6). Zaten kahramanlarına verdiği 

isimler bile eserlerinin Kırgız kültürünün bir parçası ve taşıyıcısı 

olduğunu göstermektedir  (Marçevskaya, 2011:160). Aynı zamanda 

halk ve klasik Kırgız edebiyatının geleneklerinden beslenmiştir. Bu 

nedenledir ki Aytmatov’un eserlerini ve sanatsal kişiliğini anlayıp, 

analiz edebilmek için onun kültürel değerlerini ve dünya görüşünü 

de idrak etmek gerekmektedir (Varonov, 1976:217). 

Aytmatov’un tüm eserleri hem Kırgızcaya hem Rusçaya 

çevrilmiştir. Kendisinin yapmaya vakit bulamadığı çevirileri genelde 

A. Cakıpbekov tarafından tercüme edilmiştir. Cakıpbekov 

Aytmatov’un köylüsüdür. Onu çok iyi tanıdığı, düşüncesini, tarzını 

yakından bildiği için bu durum ona bir nevi avantaj sağlamıştır. 

Ancak Sadıkov Aytmatov’un eserlerinin dilinin ağır olduğunu ve 

Kırgız edebiyatında ilk kez böyle söz sanatı olan, zor cümlelerin 

kullanıldığını belirtmiştir. Bu noktada Aytmatov’u Tolstoy’a 

benzetmiştir (Sadıkov, 1970:172). Üslup olarak morfoloji, fonetik 

gibi özellikleri değişmese de iki dilli yazarlarda zamanla kelime 

--307--



haznesi değişmektedir. Sadıkov’un bahsettiği zorluk bu olsa gerek. 

Ancak Aytmatov buna kendince bir çözüm geliştirmiştir. Eserlerini 

yazarken bazı Kırgızca kelimeleri tercüme etmemiştir. Ayıl4, kuray5 

gibi kelimelerin Rusça karşılığını yazmak yerine metin içinde dip 

not ile açıklama yapmıştır. Bazı kelimeler o dile aittir, milli ruhu 

taşır. Bu nedenle tercüme edildiğinde aynı anlamı, duyguyu 

vermeyebilir. Aytmatov da bu dokuyu korumak amacıyla böyle bir 

tercih kullanmıştır. 

Nasıl ki Puşkin, Goethe kendi döneminde yeni bir filolog 

nesli ortaya çıkardı ve bu günümüzde de devam ediyorsa, 

Aytmatov’un da sanatsal kişiliği günümüzde geçerliliğini 

yitirmemiştir. Onun sanatına yönelik yapılan çalışmalarda bu sık sık 

dile getirilmiş ve yurtdışında yüzlerce edebiyat eleştirmeni 

tarafından eserleri övgüyle değerlendirilmiştir. (Ukubayeva, 

2017:4). Tüm dünyada ses getiren eserleri 150’yi aşkın dile 

çevrilmiştir. Öyle ki 1974 yılında UNESCO diğer dillere en çok 

tercüme edilen eserlerin Aytmatov’a ait olduğunu bildirmiştir. Bu 

açıdan bakıldığında Aytmatov Kırgızların en büyük kültürel 

temsilcisi olarak karşımıza çıkmaktadır. Aytmatov sadece kendi 

halkı için değil icra ettiği işlerle, yaratıcı yönüyle, geleceğe olan 

inancıyla tüm insanlığa hizmet etmiştir (Alımbekov vd. 2004:58). 

Cengiz Aytmatov’un ince, lirik dünya görüşü ile yazdığı, tutkulu, 

derin içerikli eserleri sadece Kırgız edebiyatında değil dünya 

edebiyatında da değerli bir yer edinmiştir. 

Cengiz Aytmatov’un Eserlerinin Sinemadaki Uyarlamaları 

Kırgız sinemasında avangart bir yazar olarak adını yazdıran 

Aytmatov, kültürün etkin taşıyıcı araçlarından biri olan sinema 

aracılığıyla da Kırgız sinemasında yerini almıştır. Aytmatov’un 

sinemaya ilk teması Kruşçev yönetiminde yaşanan “Çözülme” 

                                                
4 Köy 
5 Tarlalarda biten gereksiz ot 

--308--



dönemine denk gelmiştir. Stalin normlarının hayatın tüm alanını 

etkilediği, hatta engellediği, Sovyet komünizminin en sert yaşandığı 

50’li yıllarda edebiyat dünyasına girdiği düşünüldüğünde, görece 

özgürlüklerin yaşandığı “Çözülme” döneminde sinema alanında 

varlık göstermesi şanslı olarak yorumlanabilir (Varonov, 1976:40). 

Bu yıllar Kırgız sinemasının ortak yapımlarla varlık göstermeye 

başladığı yıllara tekabül etmektedir. Bu noktada Aytmatov’un 

eserlerinin beyaz perdeye yansıtılması Kırgız sinemasının kendi 

tarzını bulma sürecinde etkili olmuştur. İlerleyen yıllarda Kırgız 

sinemacıları kendilerine ülkenin doğasını göstermeyi adeta görev 

edinmişlerdir. Bu durum Aytmatov gibi tüm detaylarıyla doğa 

tasvirleri yapan edebiyatçıların sinemaya kazanımı olarak 

yorumlanmıştır (Kapustin, 1978:246). 

1962 yılında Firunze’de Sinematograflar Birliği kurulmuş ve 

ilk başkan oy birliği ile Aytmatov seçilmiştir (Aşimov & Furtiçev, 

1979:125). 1965 yılında düzenlenen I. Sinematograflar Birliği 

Kongresi’ne katılan Aytmatov, Kırgız sinemasına dair yapılan 

olumlu yorumları memnuniyet içerisinde dinlemiştir. Kongrede 

ulusların sinemaya karakteristik özelliklerinin yansıtması 

gerektiğini, aslolan toplumsal gerçekliğin bu olduğunu ifade 

etmiştir. Ayrıca hayat nasıl değişiyorsa, film tarzlarının da artık 

değişmesi gerektiğini ve bu konuda yeni yönetmenlerden 

beklentilerinin büyük olduğunu dile getirmiştir. İster belgesel olsun, 

ister kurmaca olsun yönetmenin hangi problemi ele aldığı ve buna 

nasıl bir çözüm önerisi sunduğu da gündeme getirdiği konulardan 

olmuştur. Kırgız sinemasındaki dönemin yönetmenleri olan 

Übükeyev’a, Şamşiyev’a, Kadıraliyev’a, Bazarov’a Okeyev’a, 

İbragimov’a ayrıca teşekkür etmiştir (Rostislav, 1986:118; Sobolev, 

1966:156-159). 

Aytmatov’un Kırgız sinemasına edebi eserleriyle ilk katkısı 

Kırmızı Yazmalı Kavağım adlı eserinin 1961 yılında Aleksey 

Saharov tarafından beyaz perdeye uyarlanmasıyla başlamıştır. 

--309--



Aytmatov’un genel olarak eserlerinde görünen insan odaklı yapısı 

dönem sineması için yeni bir özelliktir. Bu sebeple eserin 

senaryolaştırılmasında bazı sorunlar yaşanmıştır. İfadeler ve olay 

örgülerinin film yapısında karşılığı zor bulan dokusu, sinemada 

alışılageldik geleneksel anlatı biçimlerine uyamamıştır. 

Aytmatov’un tüm eserlerinin içine işleyen insan odaklı bakış açısını 

ekrana yansıtmak, bu duyguları izleyiciye geçirmek yönetmenleri 

zorlamıştır. İlk uyarlama olan Selvi Boylum Al Yazmalım’ın 

senaristliğini daha sonraki birçok uyarlama filmlerinde yapacağı gibi 

Aytmatov’un kendisi yapmıştır ve film Pereval adıyla izleyici ile 

buluşmuştur (Aşimov & Furtiçev, 1979:120). 

Kırgız sinemasının başlangıcı 1955 yapımı Saltanat filmi 

kabul edilse de tamamı yerel stüdyoda çekilen ilk ulusal film 1959 

yapımı Toktogul filmidir. Ancak daha yolun Kırgız sinemasına asıl 

başarı ilk ulusal karakterler ile olgunlaşan, Sovyetler Birliği 

içerisinde ve yurt dışından ödül alan film 1963 yapımı Znoy filmi 

olmuştur. Film Aytmatov’un Deve Gözü eserinden uyarlanmıştır 

(Kapustin, 1978:100; Mamatova, 1982:118). Daha sonra Toprak 

Ana, Zor Geçit eserleri ile edebiyat-sinema ilişkisi giderek 

güçlenmiş ve bu filmler Kırgız sinemasında 60’ların yüzü olmuştur 

(Aşimov & Furtiçev, 1979:9). Aytmatov’un Kırgız sinemasına 

katkısı bu başarılarla sınırlı kalmamıştır. 1965 yılında Andrey 

Konçalovskiy’in yönetmenliğini yaptığı İlk Öğretmen, 1968 yılında 

İrina Poplavskaya’ın yönetmenliğini yaptığı Cemile, 1968 yılında 

Sergey Urusevskiy’nin yönetmenliğini yaptığı Gülsara, 1972 

yılında İrina Poplavskaya’nın yönetmenliğini yaptığı Tyan Şan, 

1975 yılında Tolomuş Okeev’in yönetmenliğini yaptığı Kızıl Elma, 

1977 yılında Atıf Yılmaz’ın yönetmenliğini yaptığı Selvi Boylum Al 

Yazmalım, 1976 yılında Bolotbek Şamşiev’in yönetmenliğini yaptığı 

Beyaz Gemi, 1979 yılında Bolotbek Şamşiev’in yönetmenliğini 

yaptığı Erken Gelen Turnalar, 1988 yılında Bolotbek Şamşiev’in 

yönetmenliğini yaptığı Fuji Yamo, 1988 yılında Bako Sadıkov’un 

--310--



yönetmenliğini yaptığı Kasırga, 1990 yılında Bakıt Karagulov’un 

yönetmenliğini yaptığı Ağlayan Göçmen Kuşu, 1994 yılında Monika 

Toyber’in yönetmenliğini yaptığı Cemile, 1995 yılında Bakıt 

Karagulov’un yönetmenliğini yaptığı Burana İstasyonu, 2004 

yılında Bakıt Karagulov’un yönetmenliğini yaptığı Mankurt İçin 

Ağlayan Anne sadece Kırgız sinemasına değil, dünya sinemasına 

kazandırdığı başlıca eserleridir. 

SONUÇ 

Bu çalışma Cengiz Aytmatov’un eserlerinde yer verdiği 

konuları, onun hayatı ve o dönem yaşanan toplumsal olaylar 

bağlamında ele almaktadır. Genel olarak bakıldığında Stalin 

dönemindeki büyük tasfiye ve II. Dünya Savaşı’na denk gelen 

çocukluk ve gençlik yıllarında yaşadıkları, eserlerindeki konu 

seçimlerine yansımıştır. Babasını, amcasını Stalin tasfiyelerinde 

trajik bir şekilde kaybetmenin vermiş olduğu acıyla sistemi eleştiren 

ve rejimin insan hayatını nasıl yok ettiğini konu alan eserler kaleme 

almıştır. Savaş dönemi yaşanan kıtlıkları, kötülüğe susan insanlar 

yüzünden kötülüğün nasıl çoğaldığını eserlerinde yarattığı 

karakterler üzerinden çeşitlendirerek okuyucuya aktarmıştır. Ancak 

Aytmatov sadece travma yaratacak acı hikâyelere değil kendinde, 

toplumda yani hayatın içerisinde var olanı yansıtma gayesi ile insana 

dair her duygu haline, duruma eserlerinde yer vermiştir. Yaşanılan 

acı olayların içinde dahi adalet, ahlak, iyi insan, sevgi, aşk, dostluk 

gibi temel insani değerler hikâyelerinde ele aldığı konulardan 

olmuştur. Aytmatov hikâyelerinde kendisini bir yere konumlandırıp, 

karşıdakini ötekileştiren, düşmanlaştıran bir tavır sergilememiştir. 

Okuyucuya yaşattığı empati duygusu ile iyi insan olmanın ilk 

gerekliliğini bu şekilde öğretmeye çalışmıştır. Dolayısıyla 

eserlerinde sadece sorunları aktaran bir yazar olmamış, hikâyenin 

içinde çözümü de göstermiştir. 

--311--



Aytmatov doğa-insan ilişkisi, ekolojik sistem, çevre sorunları 

gibi konuları ele alarak yaşadığı dönemde marjinal sayılacak bir 

duruş göstermiştir. Onun bu vizyoner bakış açısı dünya edebiyatında 

ve sinemasında karşılıksız kalmamış, eserleri onlarca dile 

çevrilirken, eserleri Türkiye, Kazakistan, Özbekistan, Almanya, 

Türkmenistan, Libya gibi ülkelerin sinemalarına uyarlanmıştır. 

Eserlerinin ulaştığı okuyucu ve izleyiciye aktardığı hikâyelerle, 

ulusal ve evrensel bir bilincin elçisi olmuştur. Bireysel ve toplumsal 

belleğin etkileşimi ile ortaya çıkan bu eserler yeni neslin hafızasında 

yer alacak anlatılara dönüşmüştür. 

 

Kaynakça 

Akmataliev, A. (1991), Çingiz Aytmatov: Jizn i Tvorçestvo, 

Bişkek: Mektep. 

Alımbekov, N., Kurbanov T., Kurbanov Ç. (2004), Filosofiya 

Jizni i Tvorçestva Çingiza Aytmatova, Taşkent: Advers-Rous. 

Assmann, Jan (2001), Kültürel bellek eski yüksek kültürlerde 

yazı, hatırlama ve politik kimlik. İstanbul:Ayrıntı Yayınları. 

Astafeva, A. (1979), Proizvedeniya Çingiza Aytmatova i 

Literatura o Nöm Na İnastrannıh Yazıkah, Firunze: Ministerstvo 

Kulturı Kirgizskoy SSR. 

Aşimov, K., Furtiçev V. (1979). Kino Sovetskoy Kirgizii. 

İskusstbo, Moskva. 

Aytmatov, Ç. (1967), Çelavek Mejdu Dvumya Yazıkami, 17 

Oktyabır Sovramennıy Kirgiz. 

Aytmatov, Ç. (1978), Soavtorstve s Zemleyu i Vodoyu, 

Firunze. 

Aytmatov, Ç. (1988), Stati, Vıstupleniya, Dialogi, intervyu, 

Moskova. 

--312--



Aytmatov, Ç. (2011), Destvo: Avtobiografiçeskie 

Vospaminaniya, Russkiy tekst napisan na diktofon: Fridrih Hittser. 

Bişkek: Turar.  

Gaçev, G. (1965), Lubof- Çelavek- epoha. Rassujdeniye a 

Povesti Jamila Çingiza Aytmatova Moskova: Sovetskiy Pisatel. 

Kapustin, М. (1978). Dialektika natsionalnogo i 

obşeçeloveçeskogo v hudojestvennoy kulture Sovetskogo Vostoka. 

Fan, Taşkent. 

Lopez, C., van Alphen, F., & Carmona, L. (2025). Narratives 

and collective memory. Current Opinion in Psychology, 65, 

102087. https://doi.org/10.1016/j.copsyc.2025.102087 

Mamatova, L. K. (1982). Mnogonatsionalnoye Sovetskoye 

kinoiskusstvo. Znaniye, Moskova. 

Marçecskaya, E. (2011), Asobennost Upatrebleniya 

Turkckoy Antroponimiki v Hudojestvennıh Praizvedeniyah G. K. 

Belgera, Vestnik Kaznu, Seriya Filologiçeskaya No:4(134), ss159-

160. 

Olick, Jeffrey. (2014). Kolektif bellek: İki farklı kültür. 

Moment Dergi, 1(2), 175-211. 

Perotto, M. (2017), Hudojestvennıy Bilingvizim: prablemı 

Teoretiçeskovo Analiza i Tvorçeskoy Praktiki Cross- Cultural 

Studies: Education and Science, Volume 2, Issue I, March 2017. 

Rostislav, Yu. (1986). Novatorstvo Sovetskogo kino-

iskusstva. Prosveşçeniye, Moskova. 

Sadıkov, A. (1970), Natsionalnaya i İnternatsialnoe v 

Kirgizkoy Sovetskoy Literature, Frunze:İlim. 

Sobolev, R. (1966). Pervıy uçreditelniy syezd soyuza 

kinematografistov SSSR: stenografiçeskiy otçet. 2. Tipografiya, 

Nauka, Moskova. 

--313--

https://doi.org/10.1016/j.copsyc.2025.102087


Taşdelen, Vefa. (2015). Zihinsel durumları: Hafıza ve idrak. 

Türk Dili, 12, 115-120. 

Ukubayeva, L. (2017), Çingiz Aytmatov: Estetika i 

Natsionalnaya Asnova, Bişkek:Turar. 

Ukubayeva, L. (2018), Cengiz Aytmatov, Bişkek:Turar. 

Varonov, V. (1976), Çingiz Aytmatov, Moskova: Sovetskiy 

Pisatel. 

Vasileyeva, Yu. (2015). Motif Sudbı v Pozdney Proze Ç. T. 

Aytmatova, Saratovskiy Gasudarstvennıy Universtet, T. 15, V 

2:Saratov.       

 

--314--




