


BİDGE Yayınları

Yeni Çağ’da Osmanlı Devleti’ne İlmî Bakışlar

Editör: METİN ZİYA KÖSE

ISBN: 978-625-8567-56-4

1. Baskı 
Sayfa Düzeni: Gözde YÜCEL
Yayınlama Tarihi: 2025-12-25
BİDGE Yayınları

Bu eserin bütün hakları saklıdır. Kaynak gösterilerek tanıtım için 
yapılacak kısa alıntılar dışında yayıncının ve editörün yazılı izni 
olmaksızın hiçbir yolla çoğaltılamaz.

Sertifika No: 71374
Yayın hakları © BİDGE Yayınları
www.bidgeyayinlari.com.tr - bidgeyayinlari@gmail.com
Krc Bilişim Ticaret ve Organizasyon Ltd. Şti. 
Güzeltepe Mahallesi Abidin Daver Sokak Sefer Apartmanı No: 7/9 Çankaya / 
Ankara



ÖNSÖZ 

Osmanlı İmparatorluğu, Yeni Çağ’ın başından itibaren hâkimiyet 
kurduğu coğrafyada ana aktörlerden biri olmuştur. Doğu ile Batı 
arasındaki ticaret yollarını kontrol eden, Akdeniz’den Hint 
Okyanusu’na uzanan geniş bir coğrafyada siyasi ve ekonomik düzen 
kuran Osmanlı, bu dönemde Avrupa devletleriyle sürekli etkileşim 
içinde bulunmuştur.  Asya, Avrupa ve Afrika’yı kapsayan siyasi 
egemenliği, çoğulcu sistemi ve çağının ruhuna uygun bir şekilde 
tesis edilen yönetim aygıtlarıyla sadece bulunduğu coğrafyanın 
değil, söz konusu kıtalarda geçmişin en mühim devletlerinden birisi 
olmuştur. Yeni Çağ’da Osmanlı İmparatorluğu gücünün doruk 
noktasına ulaşmış, geride kendinden önceki diğer Türk devletlerinde 
görülmeyen ve yazılı olan muazzam bir miras bırakmıştır. İslam 
dünyasının liderliğini üstlenen devlet dönemin Avrupa sisteminin 
belirleyici güçlerden biri de olmuştur.  

Bu eserde yer bulan kıymetli çalışmalar arşiv belgeleri, 
seyahatnameler ve dönemin diğer ana kaynakları ışığında ele 
alınmıştır. Bölüm yazarları çalışmalarını Yeni Çağ’da Osmanlı 
tarihine kavramsal, belge odaklı ve analize dayanan bir bakış açısıyla 
hazırlamışlardır. Çalışmalarda Osmanlı kurumlarına, yönetim 
siyasetine, idare aygıtlarına, toplumsal gelişmelere ve zihniyet 
dünyasına yer verilmiştir. Osmanlı’nın kuruluşundan sonraki 
dönüşümler tarihçi bakış açısıyla ele alınmış, çözümlemeler ve 
tahliller yapılmıştır. Böylece Osmanlı İmparatorluğu tarihinin Yeni 
Çağ’ı sadece tarihin dönemsel bir periyodu olarak kalmamış, 
zamanının siyasi, ekonomik, kurumsal, düşünsel ve sosyal yapıların 
anlaşılmasında başat rol üstlenmiştir.  

Bu kitap, okuyucuya yalnızca tarihsel bir anlatı sunmakla kalmayıp, 
aynı zamanda Osmanlı’nın Yeni Çağ’daki tecrübelerini günümüz 
tarih yazımıyla analitik bir biçimde değerlendirme imkânı 
tanımaktadır. 

Prof. Dr. Met൴n Z൴ya KÖSE 

NEVŞEHİR HACI BEKTAŞ VELİ ÜNİVERSİTESİ 



İÇİNDEKİLER

BİR ŞEHRİN OSMANLILAŞMASI: FETİH, İSLAMLAŞMA
VE TÜRKLEŞME (TRABZON ŞEHRİ ÜZERİNDEN BİR
ANLAMA DENEMESİ) ............................................................... 1

MEHMET ALİ TÜRKMENOĞLU

ERKEN MODERN OSMANLI DÜNYASINDA VEBA
TASAVVURU: EVLİYA ÇELEBİ ÖRNEĞİ ...............................29

HÜSEYİN BAYARSLAN

XVIII. YÜZYILIN BAŞLARINDA TRABZON’DA
MÜTESELLİMLİK KURUMU ....................................................51

FATİH ÇİÇEK

GALATA VE BEYOĞLU’NDA FRANSIZ ESNAFLARIN
HUKUKİ MÜCADELESİ: KAPİTÜLASYONLAR VE İDARİ
YETKİ ÇATIŞMASI (1870-1914) ................................................72

SERCAN ALABAY



BİR ŞEHRİN OSMANLILAŞMASI: 

FETİH, İSLAMLAŞMA VE TÜRKLEŞME 

(Trabzon Şehri Üzerinden Bir Anlama Denemesi)1 

Mehmet Ali TÜRKMENOĞLU2 

 

Giriş 

 

 Osmanlı Devleti kurulduğunda Anadolu’nun Kuzey batısında küçük bir uç 

beyliği olarak doğmuştu. Kurulduğu günden itibaren komşuları Anadolu Türk 

Beylikleriyle iyi geçinerek batısındaki Bizans ile mücadeleye yöneldi. Hatta onu dahi 

ilk dönemlerinde topyekün karşısına almayıp, komşu tekfurlar arasındaki mücadeleye 

katılarak fırsatları değerlendirme yolunu seçti. Bu yolu onu, gerektiğinde 1329 Maltepe 

Savaşında olduğu gibi gaza ve cihat idaealini vurgulayarak Anadolu Beyliklerinden fiili 

yardım almaya kadar götürdü. Fethettiği yerlerde ise hakimiyetini tesis için yoğun bir 

İslamlaştırma ardından Türkleştirme faaliyeti yürüttü.3  

Bu noktada ikisi ardı ardına gerçekleşiyor ve sonuçta her ikisi de Osmanlı 

hakimiyetinin tesisine basamak oluşturuyordu. Nihayetinde eski dinini terk ederek 

İslam dinine giren bir Rum’un, Sırp’ın veyahut bir Bulgar’ın arzu ettiği yönetim 

Osmanlı idaresi olacaktı. Zira bir şekilde eski idare yeniden tesis edilmiş olsa herhalde 

ilk olarak dinine, milletine ihanet etmiş olmakla suçlayacağı yeni mühtedileri hedefine 

alacak idi. Bu sebeple mühtediler yılmaz bir Osmanlı hakimiyeti taraftarı olmak 

durumda idiler. Bu projesinin başarısını Ankara Savaşı sonrasında Rumeli’de 

hakimiyetin devamı ile de görmüş bulunuyoruz.  

Peki bu İslamlaştırma, Türkleştirme ve tabii ki hakimiyet anlamında 

Osmanlılaştırma nasıl işliyordu? Bunun kısaca iki yolu vardı: Birincisi Sürgünler, yani 

şehre nüfus transferi. Bu dahi iki şekilde oluyordu: Birisi şehre Müslüman nüfus nakli 

diğeri ise şehirden gayrimüslim nüfusun sürülmesi. İkinci yol ise İslamlaşma idi. Bunun 

dahi en makbul tarzı Kolonizatör Türk Dervişleri eliyle olanı idi. Bu konuda çalışmada 

üzerinde ayrıntılı şekilde durulacağı gibi Maraşlı Şeyh Osman Efendi ve çalışmaları 

dikkate değerdir. Bu kısa bölümde Trabzon örneğinde İslamlaşma ve Türkleşme ile 

başlayıp fethedilen sahada Osmanlı Hakimiyetinin tesisi tetkike çalışılmıştır.  

  

 

Şehrin Osmanlı Devleti Tarafından Fethi 

                                                             
1 Bu çalışma 2017 yılında Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsünde tamamlanan “XVII. Yüzyılın 

İkinci Yarısında Trabzon” isimli doktora tezinin girişinde kısaca yer alan Trabzon şehrinin fethi 

bölümünün genişletilmiş halidir.  
2 Doç. Dr., Harran Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Tarih Bölümü, Şanlıurfa, Türkiye 

maliturkmenoglu@harran.edu.tr,  ORCID: 0000-0001-8826-6572.  
3 Bu noktada Kolonizatör Türk Dervişleriyle işbirliği kayda değerdir. Bu konuda ayrıntılı bir çalışma için 

bkz. Ömer Lütfi BARKAN, Kolonizatör Türk Dervişleri, HamleYayınları, İstanbul, 1943.   

BÖLÜM 1

--1--



 Çevresindeki her güç sahibinin otoritesini tanıyarak uzunca bir süredir ayakta 

duran Trabzon İmparatorluğu 1405’te Timur devletinin güç kaybetmesiyle tekrar 

bağımsızlığını kazanmıştı. Fakat onun bu bağımsızlığını yeni bir hami aramak olarak da 

okuyabiliriz. Bulduğu formül ise bir müddettir yakın ilişki içinde olduğu ve Timur 

olayında gerilediği için gündeminden çıkardığı Akkoyunlu Devletini tekrar ittifak 

arayışlarının ön sırasına taşımak oldu. Fakat çalışmaları bununla sınırlı değildi. Kalo 

Johannes ittifak kurabileceği herkesle verilebilecek her türlü tavizi ve tabi bu arada 

kızını da vererek ittifaklar kurdu. İttifak yapabileceği en önemli güç Uzun Hasan idi. 

Ona kızını ve Kapadokya’yı verdi.4 Neticede Akkoyunlu Uzun Hasan ile Theodora 

arasında bir evlilik yapılmış olup, karşılığında Uzun Hasan Trabzon İmparatorluğunu 

Osmanlılara karşı koruma garantisi vermiştir. Zaten kendisi Osmanlıların doğuya daha 

fazla ilerlemesine taraftar değildi.5 

 İmparator Kalo Johannes’in ölümüyle tahta geçen kardeşi David ağabeyi 

zamanında başlayan ittifak görüşme ve çalışmalarına yoğun şekilde devam etti. Papa II. 

Pius’un da desteğiyle tüm doğu ve batı hükümdarları ile temasa geçildi. Gürcistan’daki 

Hristiyan prenslerden, Sinop ve Karaman beylerine kadar, Akkoyunlu hükümdarı Uzun 

Hasan’dan Burgonya kralına kadar herkesin içine dâhil olduğu bir ittifak ortak ve büyük 

düşmana karşı kuruldu. Trabzon Rum İmparatorluğuna coğrafi olarak yakın olan 

Anadolu Beylikleri ona arzu ettiği garantiyi sunacak güçte değildi. Bunlar ancak 

Osmanlı Devleti aleyhindeki bir ittifakın parçaları olabilirdi ki onlar da bu ittifaka kendi 

istikballeri için seve seve katıldılar.  Ancak tabii ki bu kadar çok farklı bölgelerde başka 

hedefler için hareket eden hükümdarların ortak düşman olan Mehmet’e karşı birleşmesi 

bir vaka idiyse de sonuçta her birinin farklı hedefleri vardı ve birbirlerine güvenmeleri 

için bir sebep yoktu. Zaten hiçbirisinin David’in ülkesini savunmak için harcayacağı bir 

kuruşu ya da feda edeceği askeri yoktu. Sadece Akkoyunlu sarayındaki prensesi 

ülkesinin kurtarılması için Uzun Hasan’ı devamlı teşvik ediyordu. Nihayet Hasan 

harekete geçmeye karar verdi ve David’in ricalarıyla Trabzon’un haracının 

kaldırılmasını Mehmet’ten istedi. Üstelik eğer Trabzon’dan haraç istemeye devam 

edecek olursa Trabzon’un Osmanlı devletine verdiği altmış yıllık haracın da Trabzon’un 

hamisi sıfatıyla topluca kendisine iade edilmesi gerekeceğini ihtar etti.6  Tabii bu talebin 

                                                             
4 Bu dönemde Kapadokya’da bir köy bile tasarrufunda değildir. Yani bu bölgeyi daha önceden kaybetmiş 

ama bu kaybı benimsemiş değildir, dolayısıyla damadına verdiği burayı fethetme izni ya da diğer bir 

deyişle teşvikidir.   
5 Kenan İNAN “Trabzon’un Fethi” Trabzon Tarihi İlmi Toplantısı, (6-8 Kasım 1998) haz. Kemal ÇİÇEK 
vd. 2. Baskı, Trabzon, 2000, s. 143. 
6 Akkoyunlular ile Trabzon Rum İmparatorluğu arasındaki dostluk ilişkileri Uzun Hasan döneminde 

artarak devam ediyordu. Bunun böyle olmasında şüphesiz İstanbul’un fethinden sonra Fatih’in 

Kommenos hanedanına karşı takip ettiği siyasetin de büyük önemi vardı. Fatih’in Trabzon hanedanına 

karşı takip ettiği olumsuz siyasetin sebebi ise İstanbul’un fethinden sonra Kommenos hanedanının 

Bizans’ın yegâne temsilcisi olarak Rumların koruyuculuğu rolüne soyunmalarıydı. Zira İstanbul’un 

fethinden sonra birçok Bizans ricali Trabzon’a sığınmıştı. Ayrıca Fatih de İstanbul’un fethinden sonra 

Rumlarla meskûn bölgeleri kendi nüfuz sahasında görmekte ve bu alana giren her çeşit yabancı otoriteyi 

kaldırmak için çalışmaktaydı. Hakikatte Osmanlı Devleti Trabzon imparatorluğunun kendine tâbi 

olmasını isterken Onun sahip olduğu bölgeye başka güçlerin müdahalesine ise karşı idi. Böyle bir 

durumda Osmanlılar Trabzon Rum imparatorluğuna yardımdan da geri kalmıyordu. Mesela 1456’da 

--2--



kabul edilebilir bir yanı yoktu. Bu durum kısaca Trabzon devletine karşı bir seferin ayak 

seslerinin duyulması demekti ki nitekim öyle oldu. 7 

 Diğer taraftan Trabzon İmparatorluğu Osmanlı Devleti ile de iyi ilişkiler 

geliştirmeyi ve bağlılığını bildirmeyi ihmal etmiyordu. Nitekim 1453’te İstanbul’un 

fethinden sonra Fatih Sultan Mehmet’e vergi vermeyi kabul etti. Ancak fırsat buldukça 

bu sorumluluktan kaçma çabalarını da elden bırakmıyordu. Fakat bu çabaları çoğu 

zaman istediği gibi netice vermiyor aksi tesir yapıyordu. Nitekim 1456’da vergisini 

vermediği için kuşatılan şehir vergiyi iki katına çıkararak kuşatmadan kurtulmuştu. Bu 

kurtulma tabii ki Fatih için de istenen bir durumdu. Zaten tahta geçince ilk önce 

Trabzon İmparatoruna iyi dileklerini yolladı ve hedefi olan İstanbul’u fethetti. 

Sonrasında Yunanistan’daki Grek hâkimiyetleri de sona erdirilince Mehmet için artık 

doğuya dönme zamanı gelmişti. 

 Osmanlıların Trabzon’a karşı fiili teşebbüsleri imparator Kalo Johannes 

zamanında (1447-1458) başladı. Kalo Johannes İstanbul’un fethinden sonra Fatih’e tâbi 

olup vergi vermeye başladı. Ancak bir taraftan Fatih’e vergi öderken diğer taraftan 

Osmanlılara karşı hem Uzun Hasan hem de Papa ile anlaşmaya çalışıyordu. Ayrıca 

İstanbul’un fethinden sonra Trabzon’a gelen birçok ailenin ilticasını da kabul etmişti. 

Böylece kendisini Grek tahtının tek varisi konumuna da getirmeye çalışıyordu.8  

 Fatih Sultan Mehmed ise kendi aleyhindeki gelişmeleri dikkatle izliyordu. 

Osmanlılara karşı hem doğu hem batı devletlerinin kuracağı güçlü bir birlik tehlikeli 

olabilirdi. Bunu engellemek bu ittifakın tam tesis edilmeden çökmesini sağlamak 

amacıyla 1461’de sefere çıkarak Karadeniz kıyılarını tamamen hâkimiyet altına aldı. 

Sonrasında ilerleyişine devam ederek önce Cenevizlilerin elindeki Amasra’yı fethetti. 

Bunun üzerine Sinop Bey’i hemen hediyelerle elçi gönderdi ve Mehmed’in zaferini 

tebrik etti. Mehmet elçiye Sinop’un terk edilmesi karşılığında Rumeli’de aynı 

büyüklükte bir eyalet verileceğini bildirdi. Sağlam bir kalesi 400 topu 10.000 askeri 

olmasına rağmen İsmail Bey teklifi kabul etmekten başka çare olmadığını düşündü. 

Hazinesini ve tüm yakınlarını alarak kendisine verilen Filibe’ye yerleşti. Müttefiklerinin 

en ateşlilerinden birinin halini Trabzon imparatoru dâhil diğerleri ibretle izlediler.9 Daha 

                                                                                                                                                                                   
etrafına Türkmenleri toplamış olan Şeyh Cüneyd Trabzon’u kuşatmıştı. Cüneyd iyice zayıflayan bu Rum 

devletini ortadan kaldırıp bir Şii devleti kurnaya karar vermişti. Ancak Osmanlılar Şeyh Cüneyd’in bu 

akınına müdahale ettiler. Rumeli Beylerbeyi Hızır Bey bölgeye geldi. Şeyh Cüneyd uzaklaştırıldı -Burada 

Şii şeyhin siyasi faaliyetinin Osmanlı devletini çok rahatsız ettiğini görüyoruz- Hızır Beyin bu akınından 

sonra İmparator Kalo Johannes Osmanlı devletine senelik 2.000 altın vergi vermeyi sonrasında bu vergiyi 

3.000 altına çıkarmayı kabul etti. İlhan ŞAHİN “Osmanlı-Akkoyunlu Nüfuz Mücadelesinde Trabzon”, 
Trabzon Tarihi İlmi Toplantısı, (6-8 Kasım 1998) haz. Kemal ÇİÇEK vd. 2. Baskı, Trabzon, 2000s. 155. 

Olayın ayrıntılı anlatımı için bkz. Aşıkpaşaoğlu Ahmet Aşıki, Tevarih-i Âl-i Osman, haz. N. A. 

Çiftçioğlu, İstanbul, 1947, s. 250 (Bundan sonra Aşıkpaşazâde). 

.7 Jakop Philipp FALLMERAYER, Trabzon İmparatorluğunun Tarihi, Türk Tarih Kurumu Yayınları, 

Ankara, 2011,. s. 252; Mahmut GOLOĞLU, Trabzon Tarihi, 2. Baskı, Serander Yayınları, Trabzon, 

2013ss: 20-21. 
8 Şehabeddin TEKİNDAĞ, “Trabzon” İA, C. 12/1, MEB Yayınları, 2. Baskı İstanbul, 1979. s. 463. 
9 Esasen Fatih Osmanlı tahtına geçtikten sonra bu yerleri fethetmeyi düşündüğünü ifade etmişti. “ ve bil 

cümle bir gün Hünkâr Mahmut Paşa’ya eyitti: “Mahmut birkaç niyetim var umarım ki Hak Teâla ben 

zayıfa kuvvet verip anı nasip ede Evvel biri şol İsfendiyar vilayetidir ki Kastamonu ve Sinop ve Koyul-

Hisar’dır. Ve biri şol Trabzon’u bir cünüb kâfir yiyip yürür. El-hâsıl bunlar benim maksudumdur. Gece 

--3--



sonra yoluna devam eden Fatih, Uzun Hasan kuvvetleri ile Erzincan’da çarpışarak 

ilerledi. Savaşmayı imkânsız gören Uzun Hasan annesi ile bir heyeti Fatih’e göndererek 

barış istedi. Fatih Uzun Hasan’ı affettiğini bildirdi ve “ mademki Uzun Hasan benim 

hizmetime gelmeyip gaza sevabından mahrum kaldı o zaman annesi ve adamları ordu 

ile beraber kalacaklar”10 deyip Uzun Hasan’ın Trabzon lehine yapmak istediği hareketi 

engellemiş oldu. Artık Fatih’in önü açılmıştı. 

 Fatih bundan sonra Trabzon üzerine yürüdü. Bilinen yolları takip etmeyip, 

Kelkit civarında ordusunu ikiye ayırdı. Kendisi doğudan veziri Mahmut Paşa da batıdan 

geçit vermez dağları aşarak Trabzon’a varmış11 Osmanlı ordusunun böyle bir güzergâhı 

izleyemeyeceğini varsayan Trabzon imparatorunu gafil avlamıştı. Çünkü donanma 

Trabzon’u vurmaya başladığında Mehmet’in Uzun Hasan ile uğraştığını sanıyordu. 

Ancak onunla anlaşıldığını engelinin ortadan kalktığını Osmanlı ordusunu şehrin 

sınırlarında gördüğünde anladı ve bu büyük güce karşı direnmenin fayda vermeyeceğini 

tereddütsüz fark etti.  Gerçekten Fatih denizden şehri kuşatan 300 parçalık donanmaya 

ilaveten karadan da büyük bir ordu ile iki koldan şehri kuşatmıştı. Bunu gören Trabzon 

İmparatoru David büyük bir şaşkınlığa kapıldı ve çaresizce barış istedi. Kralın 

başmabeyincisi Yorgi Amuritzes ile Sadrazam Mahmut Paşa arasındaki görüşmeden 

kalenin savaşmadan Sultan’a teslimi karşılığında İmparator’a Trabzon’un gelirine denk 

bir yer verileceği şeklinde anlaşma çıktı. 21 Muharrem 866 (26 Ekim 1461) Pazartesi 

günü Osmanlı askeri şehre girdi.12 Donanma komutanı ve Gelibolu Sancak Beyi Kazım 

Bey kaleyi teslim aldı ve Trabzon şehrinin ilk valisi oldu.13 

 Kazım Bey şehrin yönetimini düzenlerken Hızır Bey de bölgenin fethini 

tamamlamaya çalışıyordu. İlk önce Torul’a kadar olan yerler sonra da Giresun’a kadar 

olan bölgeler teslim oldu. Fetih hareketleri tamamlanınca Trabzon valiliğini Hızır Bey’e 

bırakan Kazım Bey şehirden ayrıldı.14 Hızır Bey’in valiliği döneminde şehirde 

                                                                                                                                                                                   
ve gündüz hayalimden gitmez” dedi.” NEŞRİ, Kitab-ı Cihannüma, neşreden: F. Reşit UNAT, M. Altay 

KÖYMEN, Ankara, 1987 C.2, s. 741 (Bundan sonra Neşri). 
10 İNAN, a.g.m. s. 146. 
11 Sultanın durumu ve karşılaştığı zorluklar Uzun Hasan’ın annesi Sare Hatun’un Fatih’ten bir dilekte 

bulunmasına fırsat verdi “Hay oğul Bir Durabuzun çün bunca zahmetler çekmek nedür” ve kale civarına 

varınca “bu benim gelinime taalluktur. Bunu bana bağışla oğul” demiş Fatih ise buna karşılık “ Ana! Bu 

zahmatlar Durabuzun içün değüldür. Bu zahmatlar din-i İslam yolundadır. Zira kim bizim elümüzde 

İslam kılıcı vardır ve eğer biz bu zahmeti ihtiyar etmesevüz bize gazi demek yalan olur” diye cevap 

vermiştir. AŞIKPAŞAZÂDE, s. 208. 
12 Bu tarih Trabzon ilinin resmi fetih gününün kutlandığı tarihtir. Yoksa kesinlik ifade etmemektedir. 

Birçok kaynakta (mesela Şakir Şevket’in Trabzon Tarihi eserinde ve Şehabettin TEKİNDAĞ’ın İslam 
Ansiklopedisine yazdığı makalede ve diğer yayınlarında) fetih tarihi olarak 15 Ağustos 1461 tarihine de 

tesadüf edilmektedir. Hatta bu konudaki tartışmalar o kadar ileri boyutlara varmıştır ki konu müstakil 

araştırmalara konu olmuştur. Mesela bkz. Cumhur ODABAŞIOĞLU, “Fatih Sultan Mehmed’in 

Trabzon’u Fetih Tarihi” Akademik Yorum, S. 2, Trabzon, 1992, ss. 49-50.  

Bu konuda farklı tarihleri telaffuz eden araştırmacılar da olmuştur. Ayrıntı için bkz. UZUNÇARŞILI, 

İsmail Hakkı, Osmanlı Tarihi, C. II, 4. Baskı, TTK yayınları, Ankara, 1988; muhalif fikirler için bkz. 

Şakir Şevket, Trabzon Tarihi, Haz. Kemal Karadenizli, Ankara, 1954. ve TEKİNDAĞ, a.g.m. s. 462.    
13 Bazı tarihlerde Hızır Bey olarak belirtilir. Bu çalışmada yine UZUNÇARŞILI kaydını dikkate 

alınmıştır.  UZUNÇARŞILI, a.g.e, s. 55. 
14 Trabzon fetihten sonra Anadolu Beylerbeyliği içinde bir sancak olarak teşkilatlandı. Trabzon Kanuni 

devri sonuna kadar Rum Eyaletine bağlı bir sancak statüsündedir. Nitekim Yavuz Sultan Selim burada 

--4--



bayındırlık işlerine önem verildi. Bugün Kale kapısının batısındaki semtin adı Hızır Bey 

Mahallesidir ki adını vali Hızır Bey’den almaktadır. 

 Şehrin fethini olayın tanığı Tursun Bey şöyle resmeder: “Bir sabah piyade ve 

süvari harekete geçip alaylar bağlayıp, Trabzon tarafına aktı. Mahmut Paşa akıncıları 

önceden Trabzon üzerine hareket etti ki kâfir firara vakit bulamasın. Baltacılar ve 

kazmacılar gayreti ile dağın doruğundan dibine inildi. Gemiler de denizden şehri 

kuşatmıştı. Kâfir Padişahın dağı aşıp şehri kuşatacağını aklına getirmez gafil otururdu. 

Padişahı karşısında görünce firara mecal bulamadı. Kendi canına ve hanümanına 

“aman” diledi. Kaleyi ve memleketi teslim etti. Bunun üzerine hil’at ve vazife ile 

İstanbul’a gönderildi.15  

 Seferin bir diğer görgü şahidi de sefer sırasında Osmanlı ordusunda bulunan bir 

yabancıdır.16 Konstantin Mihailoviç isimli Sırp eserinde Trabzon seferini anlattığı 

kısma “Sultan Mehmed deniz kenarında bulunan Trabzon imparatoruna karşı nasıl 

yürürdü” şeklinde başlar ve şöyle devam eder:    

 “Trabzon toprakları büyük ve dağlıktır. Her taraftan putperestler ve Tatar olan 

Büyük Han, Uzun Hasan ve Canik Beyleri tarafından sarılmıştır. Bu Tatar Beyleri 

Sultan Mehmed’ den ise Trabzon Rum İmparatorunu komşu olarak tercih etmişlerdir. 

Bu nedenle Trabzon’a yürürken bu Tatarlardan çok sıkıntı çektik. Büyük bir gayret ve 

kuvvetle Trabzon’a yürüdük. Karşımıza çok güçlükler çıktı. Bunlar yolun uzunluğu, 

çevredeki insanların orduyu rahatsız etmeleri, açlık ve etraftaki dağların çok ve yüksek 

oluşu idi. Ayrıca buralarda her gün yağmur yağar. Her taraf bataklık olmuştu. Atlar 

bellerine kadar çamura saplandı. Sadece ordu değil Sultanın kendisi de bu güçlüğe 

katlandı. Sultanın arabaları da çamura saplandı ve ordu hareket edemez hale geldi. 

Sultan emir vererek bu arabaları kestirdi ve yaktırdı. Onların atlarını da kim istediyse 

verdi. Bu arabaların yükünü develere yükledi. Daha önceden yolların kötü olabileceğini 

düşünerek 800 deve getirmişti. Bu hazineleri taşıyan develerle dağdan dağa yürüdü. 

                                                                                                                                                                                   
sancak beyi olarak vazife yapmıştır. Çaldıran zaferinden sonra bir ara Karahisar ve Canik eyaletleri ile 

birlikte Erzincan Eyaletine bağlanmış ise de bu durum kısa sürmüş, 1520’de yeni kurulan “Eyalet-i Rum-ı 

Hâdis” e bağlanmıştır. 1535’te ise yeni kurulan Erzurum Eyaletine bağlanan Trabzon XVI. yüzyıl 

sonlarında müstakil bir eyalet haline getirilmiştir. Bir sancak olduğu dönemde Trabzon’un kazaları 

şunlardır: Trabzon (merkez) Rize, Hemşin, Of, Atina (Pazar) Arhavi, Kürtün ve Torul. Bunlardan başka 

Akçaâbâd (Polathane) Yomra, Maçka ve Sürmene de nahiyeleridir. Ayrıntılar için bkz. M. Hanefi 

BOSTAN, XV. ve XVI. Asırlarda Trabzon Sancağında Sosyal ve İktisadi Hayat, Türk Tarih Kurumu 
Yayınları, Ankara, 2002, ss. 19-21 
15 TURSUN BEY, Tarih-i Ebu’l Feth, Hazırlayan: Ahmet Tezbaşar, Tercüman Gazetesi Yayınları, 

İstanbul, Tarihsiz, s. 88-89 (Bundan sonra Tursun Bey). 
16 Bu Osmanlı ordusunda tahminlere göre Yeniçerilere hizmet veren bir mevkide olan Konstantin 

Mihailoviç adlı bir yabancıdır. Kendi anlattığına göre 1453’te İstanbul kuşatmasında Sırp Despotunun 

gönderdiği 1.500 kişilik birlikte yer almaktadır. Temmuz 1455’te Novobrdo saldırısında Osmanlılara esir 

düşmüştür. 1456 Belgrad kuşatmasında, 1461 Trabzon’un fethinde 1463 Bosna seferinde Osmanlılarla 

birlikte bulunmuştur. 1463 Bosna savaşında Zveçay kalesinde bir garnizonda bırakılan Mihailoviç Macar 

Kralının kaleyi alması üzerine bu tarihte tekrar ülkesine dönmüştür. Eseri hakkında geniş bir 

değerlendirme için bkz. Kenan İNAN “Osmanlılara Dair Layığı İle Değerlendirilemeyen Bir Kaynak: 

Konstantin Mihailoviç ve Eseri” I. Türk Tarihi ve Edebiyatı Kongresi, 11-13 Eylül 1996, Manisa   

--5--



Develeri güçlükle dağlardan geçirdik develerin gidemediği yerlerde Sultan yeniçerilere 

develeri çekmelerini söyledi ve onların maaşlarını artırdı.”17 

 Mihailoviç hatıralarında ilginç bir olay daha anlatır: Sultanın hazinelerini taşıyan 

bir deve yardan yuvarlanır. Üzerindeki sandıklar parçalanır, içinde 60.000 altının 

olduğu para keseleri ortaya saçılır. Ancak Yeniçeriler hemen hadise mahalline gelip 

kılıçlarını çekerek altınları muhafaza altına alıp kimsenin el atmasına müsaade etmezler. 

Hazinenin sahibi olan Sultan gelene kadar o vaziyette beklerler. Sultan gelir ve tabloyu 

takdir ile hazineyi orada bulunanların almasına izin verir. Akabinde herkes hazinenin 

başına üşüşür ve alabildiği kadar kapabildiği kadar altın alır. Mihailoviç “orada olanlar 

çok şanslı idi. Ben varana kadar kara topraktan başka bir şey kalmamıştı” der.18 

 Fatih teslim görüşmelerinde yapılan anlaşmaya uydu. Yapılan görüşmelerde 

kendisine eğer teslim olursa kendisine Mora Grek kralı Demetrius’a yaptığı gibi servet, 

adalar ve güzel bir şehir vereceğini bildirmişti. David Kommenos ailesiyle birlikte Tuna 

bölgesinde geliri 300 bin sikke olan Makedonya’nın Serez şehrine yerleştirildi. Ancak 

İslam dinini kabul eden imparatorluk ailesinden eski kral Yani’nin oğlu prens Aleksi 

İstanbul’a Peran Bağları denilen yere yerleştirildi. Bölgeye Bey’in oğlunun oturduğu 

yer anlamında Beyoğlu denildi.19 

 

Trabzon’da Osmanlı İdaresinin Tesisi: İslamlaşma ve Türkleşme 

Trabzon’un İslamlaşması 

 Trabzon’un şehir olarak çevresinin İslamlaşması fetihten önce başlamıştır. 

Şehrin tüm çevresi fetihten önce İslam dini ile tanışmıştır. Fatih şehre girdikten sonra 

ilk olarak fethin sembolü olarak şehrin en büyük kilisesi olan piskoposluk merkezi yani 

katedral olarak da kullanılmış olan Altınbaş Meryemana Kilisesi camiye çevrildi. Şehrin 

bu ilk camisine Fatih Camii denildi. Bugün de kullanılan bu cami Ortahisar Camii 

adıyla bilinmektedir. Fatih’in Trabzon’da bulunduğu sırada Sent Öjen Kilisesi de 

camiye çevrilerek ilk Cuma namazı burada kılındı ve bu camiye Yenicuma Camii 

denildi. Caminin bulunduğu mahalle de Yenicuma Mahallesi adını aldı. Fetihten sonra 

bir de Mumhaneönü semtinde bir kilise camiye çevrildi. Esasen bu kilise Trabzon 

metropolitine bırakılmıştı, ancak O’nun Müslüman olmasıyla camiye çevrildi ve 

Karabaş camii20 adını aldı. Küçük Ayvasıl semtindeki Saint Anna Kilisesi ise Hristiyan 

tapınağı olmaya devam etti.21 

                                                             
17 İNAN, a.g.m. s. 118.  
18 İNAN, a.g.m. s. 119. Burada Fatih Sultan Mehmed’in orduyu sevk etmede insan psikolojisini 

okumaktaki başarısını, ordunun nabzını tutmadaki isabetini izleyebiliyoruz. Tüm bunların yanında 

ordunun Sultana olan bağlılığı da dikkatimizi çeken bir başka unsur olarak gözükmektedir.  
19 GOLOĞLU, a.g.e. s. 22 
20 Trabzon’un fethinden sonra Mumhaneönü iskelesinin doğu tarafında bulunan kilise Fatih Sultan 

Mehmet’in beratına istinaden Rum Metropolitine bırakılmıştı. Ancak bir müddet sonra Rum 

Metropolitinin Müslüman olması üzerine kilisesi “Karabaş Camii” adı ile camiye çevrilmiştir. Zamanla 

harap olan Karabaş Camii’nin enkazı üzerine “Pazarkapı Camii” yapılmıştır.  

Hüseyin ALBAYRAK, Trabzon’da İki Tarihi Mekân Çarşı Camii-Pazarkapı Camii ve Çevresi, Trabzon 

Belediyesi Kültür Yayınları, İstanbul, 2010, s. 4.  
21 GOLOĞLU, a.g.e. s. 22-23 

--6--



 Bundan sonra Fatih Osmanlı Devletinin fethettiği diğer yerlerde olduğu gibi 

Trabzon’da da kanunname yapmış, “cizye-i şer’iye” ve “rüsum-ü örfiye” vergileri bu 

kanunnamede tespit etmişti.22 Trabzon sancağı Kanunnamesi klasik bir sancak 

kanunnamesinden çok bazı konuları ihtiva eden bir nizamname şeklindedir. Zira 

başlangıçta İslam hukukuna uygun olarak Trabzon iskelesindeki gümrük kaideleri 

açıklanmıştır. Bunu dellaliye ile ilgili hükümler takip etmektedir. Bu hükümleri 

Trabzon sancağının belediye vergileri demek olan ihtisab hükümleri, ipek kapanı ile 

ilgili hükümler, Trabzon Mumhanesi ile ilgili hükümler, Trabzon sancağı beyliği yani 

kanunnamenin ifadesiyle niyabeti ile ilgili hükümler ve nihayet müteferrik bazı 

hükümler ihtiva etmektedir. 23 

 Fatih Sultan Mehmet fethettiği şehirlerin zengin halkını İstanbul’a yerleştirirdi. 

Sinop, Kastamonu, Konya, Aksaray gibi büyük şehirlerden İstanbul’a aileler 

göndermişti. Trabzon’da da aynı uygulamayı yaptı. Şehir halkının önemli bir bölümünü 

İstanbul’a gönderdi. Bunlardan da İslamiyet’i kabul edenleri şehir içine Hristiyan 

kalanları ise şehir dışına kurduğu mahallelere yerleştirdi.24 

 Trabzon şehrinin Türkleşmesi ve İslamlaşması için yapılan çalışmalar Osmanlı 

kaynakları tarafından takdirkârane sunulurken özellikle bazı müsteşrikler tarafından çok 

acıklı bir tablo halinde resmedilir. Mesela onlardan biri olan Chalcocondyles fethi şöyle 

anlatır: “Sultan Mehmet’in yeniçerileri Sultanın emri üzerine Trabzon şehrini aldılar; 

İmparatoru, çocuklarını ve yanında bulunan akrabalarını gemilere yerleştirdiler ve 

gemilere Bizans’a yelken açmaları emri verildi, Sultan da kısa süre sonra kara yoluyla 

oraya gelecekti. Şehri Gelibolu valisi olan amiraline teslim etti ve O da kaleye 

yeniçerileri kaleye de azabları yerleştirdi. Trabzon halkını bölümlere ayırarak birini 

kendine ayırdı ve bunları daha sonra sarayında silahtar ve sipahi oğlanlar olarak 

yetiştirdi. Diğer bir bölümünü Bizans’a yerleştirdi ve başka bir bölümünü yeniçeri ve 

işçi yaptı. Seçilen 800 erkek çocuğunu yeniçeri saflarına kattı. Kızların da bir kısmını 

kendisine ayırdı, diğerlerini hediye verdi, bir kısmını oğullarına gönderdi ve bir kısmını 

da hemen evlendirdi.25  

 Burada anlatılanlara göre şehrin sakinlerinin kaderi gerçekten çok acıydı. 

İmparator ve çocukları şehirden çıkarılmış, İstanbul’a gönderilmiştir. Şehre vali tayin 

edilip, yeniçeri askerleri kaleye azap askerleri şehre yerleştirilmiş, halk üçe bölünüp bir 

kısmı Sultanın hizmetine alınmış, Bir kısmı İstanbul’a iskân ettirilmiş bir kısmı da 

yeniçeri ve işçi olmuştur.26  

                                                             
22 Ahmet AKGÜNDÜZ, Osmanlı Kanunnâmeleri ve Hukukî Tahlilleri: 1. Kitap Osmanlı Hukukuna Giriş 

ve Fatih Devri Kanunnâmeleri, Osmanlı Araştırmaları Vakfı Yayınları, İstanbul, 2006, ss: 575-578. 
23 M. Tayyip, GÖKBİLGİN, “XV. ve XVI. Asırlarda Eyalet-i Rum” Vakıflar Dergisi, C. IV, ss: 298-306. 
24 GOLOĞLU, a.g.e. s. 22 
25 Laonicus CHALCOCONDYLES, Corpus Scriptorum Historiae Byzantinae, Cilt: XXXII, 1842, ss: 

495-498.  Naklen HEATH W. LOWRY, Trabzon Şehrinin İslamlaşması ve Türkleşmesi (1461-1583) 

Çevirenler: Demet Lowry, Heath W. Lowry, Boğaziçi Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 2010, ss: 19-20. 
26 LOWRY, a.g.e. s. 22-23.  

--7--



 Fallmerayer27 ve diğer tarihçiler bu hikâyeyi devam ettirmekle kalmamış daha 

da süslemişlerdir. Mesela Fallmerayer “Trabzon sakinlerinin kaderi oldukça acıydı 

yalnızca üçte birinin şehirde kalmasına izin verilmişti” der. Yine ona göre İstanbul’a 

sevk edilen sadece imparator değildi. Trabzon halkından sadece üçte birinin şehirde 

kalmasına izin verildi. Onlar da donanma tarafından yıkılan sur dışında ikamete mecbur 

tutuldu. Kalan Trabzonlular ise o zaman oldukça terkedilmiş bir halde olan İstanbul’un 

iskânı için buraya gönderildi. İçlerinde seçilen 800 çocukta Yeniçeri yapıldı.28  

 Bunlara mukabil Tursun Bey “Kale ve memleket tamamen zapt olunup bey, 

muhafız, dizdar ve kadılar tayin edildi. Kalenin kızlarına ve oğlanlarına dokunulmadı. 

Baki malları ellerine verilüp yerlerinde bırakıldılar. Yalnız cizye-i şer’i ve rüsum-u örfi 

alınması kararlaştırıldı. Daha sonra bazı esirler gemilerle İstanbul’a gönderildi” şeklinde 

kayıt düşmüştür. 29 

 Buradaki temel ayrılığı “Batı kaynaklarına göre Trabzon Rumları şehirden 

çıkarılmış, bir kısmı İstanbul’a gönderilmiş, bir kısmı esir olarak askerlere dağıtılmış, 

bir kısmı da şehir haricine sürülmüştür. Osmanlı kaynakları ise bilakis halkın yerinde 

bırakıldığından bahsedilir. Bazı Garp müdekkiklerinin son tetkikleri de bu Osmanlı 

rivayetini teyid etmektedir”30 şeklinde okuyabiliriz.    

 Gerçekten Lowry’nin tahrir defterleri üzerinde yaptığı çalışmaları sonucu elde 

ettiği bulgular bu ifadeleri destekler mahiyettedir. Mesela Lowry’nin tespitlerine göre 

Bizanslı tarihçi Kritovoulos’un tarihinde şehrin anlaşmayla teslim alındığı, halkın 

taşıyabileceği her türlü eşyasını alarak şehri terk ettiği belirtilmekte olup, bu sözler 

Fallmerayer ve takipçisi Finley gibi tarihçilerin yazdıklarıyla açıkça çelişmektedir.31   

 Trabzon’un düşmesinden bir yıl sonra fethedilen Midilli’de şehirdeki tüm nüfus 

toplanarak üçe bölünmüş bir kısmı İstanbul’a sürülmüş, bir kısmı vergi vermek şartıyla 

yerinde bırakılmış, diğer kısmı da köle olarak askerlere dağıtılmıştır. Savaşla teslim 

olan Midilli’de bu şekilde dağılım yapıldığı Kritovoulos’ta açıkça yazdığına göre 

barışla teslim olan Trabzon’un şartlarının çok daha iyi olması gerektiğini bu sebeple 

Chalcocondyles ve Fallmerayer’in görüşlerinin doğru olmadığını düşünebiliriz.32 

 Osmanlı tarihçisi Tursun Bey İmparator ve akrabalarının mükâfatlandırılarak 

İstanbul’a gönderildiğini şehir halkının ise mallarının sahipleri olarak yerlerinde 

kaldığını söyleyen dönemin tek tarihçisidir. Tursun Bey savaşa bizzat katılmış tek 

tarihçi olması yönüyle de önemlidir. Tüm modern tarihçiler bu fetih konusunda 

Chalcocondyles ekolünü izlemişlerdir ki Lowry’e göre bu daha çok farklı kaynaklara 

ulaşamamalarından kaynaklanmaktadır. 33 

                                                             
27 1820’lerde Trabzon’u ziyaret etmiştir 
28 FALLMERAYER, a.g.e. s. 259. 
29 TURSUN BEY, a.g.e. s. 89. 
30 Hüseyin ALBAYRAK, Trabzon’un Fethi, Trabzon Belediyesi Kültür Yayınları, Trabzon, 1995 ss. 39-

40 
31 HEATH W. LOWRY, Trabzon Şehrinin İslamlaşması ve Türkleşmesi (1461-1583) Çevirenler: Demet 

Lowry, Heath W. Lowry, Boğaziçi Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 2010, ss. 26-28. 
32 LOWRY, a.g.e. s. 28-30 
33 Bu değerlendirme Lowry’e göredir. Bu bakış açısında oryantalist yaklaşımın da etkili olduğunu 

düşünülebilir. Çünkü mesela Fallmerayer “şehrin sakinlerinin kaderi çok acıydı” derken bu ifadesini 

--8--



 Hâlbuki Lowry’e göre sadece imparator ve şehrin önde gelenleri İstanbul’a tüm 

taşınabilir malları ile gönderilmiştir. Bundan başka sadece şehir merkezinden değil tüm 

çevreden seçilen 1500 kadın ve erkeğin 800’ü yeniçeri olması için kalanı da hizmetler 

için İstanbul’a gönderilmiş şehrin kalan halkı şehirde yaşamaya devam etmiştir. Bunu 

tahrirlerden anlamak mümkündür. Dolayısıyla Chalcocondyles ekolünün şehrin tüm 

Hıristiyanlarının sürüldüğü şeklindeki açıklamaları gerçeği yansıtmamaktadır.34  

 Tekfur ile birlikte kendisi dışında İstanbul’a sürülen mülk sahiplerinin kesin 

bilinen sayısı 828 numaralı deftere göre 17 hanedir. Bunların tekfurun yakın adamları 

ve Rum İmparatorluğunun ileri gelen yöneticileri oldukları düşünülebilir. İstanbul’a 

yapılan bu sürgün bizzat Fatih’in emri ile gerçekleşmiştir. Defterde bu durum açıkça 

“padişah emri ile İstanbul’a sürgün olmuştur”35 mealinde geçmektedir. Bu kişilerin 

buradan yani İstanbul’dan tekfur ve ailesi dışında ikinci bir sürgüne gönderildiklerine 

dair bir kayda ise rastlanmamıştır. Dolayısıyla tekfur İstanbul’dan sürülürken bu ileri 

gelenler İstanbul’da kalmış olmalıdırlar.36 Yani imparatorluğun ileri gelenlerinin 

İstanbul’a sürülmüşken (Müslüman olan eski kral Yani’nin oğlu prens Aleksi 

İstanbul’da kalabilmişti) imparator David Kommenos Bizans başkentinde bırakılmamış 

ailesiyle birlikte Makedonya’nın Serez şehrine yerleştirilmişti. Ancak kısa zaman sonra 

Kommen ailesi David’in bir rivayete göre Uzun Hasan’a diğer rivayete göre Papalığa 

Sultan Mehmet aleyhine yazdığı ve harekete geçilmesini isteyen mektubunun ele 

geçirilmesi sonucu öldürülmüştür. Fallmerayer eserinde bu mektup işinin uydurma 

olabileceğini ancak yine de son Kommen David’in varlığının Anadolu’da kalmış Grek 

bağlıları için meşru bir istinat olabileceği düşüncesiyle Mehmet’in bu tasarrufta haklı 

olduğunu belirtir.37 

 Şehirden sürgün olayı gerçeklik ifade etse de sınırlılık da barındırmaktadır. 

Bugün yapılan araştırmalar sonucunda Trabzon’un yerli halkının tamamının şehirden 

sürüldüğüne inanmak için hiçbir sebep yoktur. Aksine Trabzon’la ilgili elimizdeki ilk 

tahrir defterine göre38 fetihten 25 yıl sonra 1486’da şehir halkı çoğunlukla etnik olarak 

Rum (%60) dini olarak da Hristiyan’dır ( % 81) Müslümanlar %19’luk bir azınlıktır.39   

                                                                                                                                                                                   
dönemin hangi kaynağına dayandırdığından bahsetmez. Hâlbuki değil olayın görgü tanığı Osmanlı 

tarihçisi Tursun Bey’e Bizans kaynakları Kritovoulus’un veya Doukas’ın yazdıklarına bakabilseydi bu 

yargıya ulaması mümkün olmayacaktı. FALLMERAYER, a.g.e.  s.259.  

Türkçe yayınlanmış bir kaynak için bkz. Doukas, Bizans Tarihi, çev. İsmet Mirmiroğlu, İstanbul, 1956.  
34 LOWRY, a.g.e. ss. 32-37; Heath LOWRY, Feridun EMECEN “Trabzon” DİA, C. İstanbul, TDV 

Yayınları. s. 298. 
35 BOA, MAD, nr. 828, s. 445 
36 BOSTAN, a.g.e. s. 85 
37 FALLMERAYER, a.g.e. ss. 260-262 
38 Trabzon’la ilgili elimizdeki en eski tahrir defteri 1486 tarihlidir. Bu defter Başbakanlık Osmanlı 

Arşivinde 828 numarada kayıtlıdır. BOA, MAD,  nr. 828 (891/1486) Bu defterin tamamı Trabzon 

sancağına ait bir timar defteridir. Defterin incelenmesinde kayıtlarda geçen “hariç ez defter” ifadelerinden 

bu tarihten önce de bir defter olduğu anlaşılmaktadır. Bu durum bize Osmanlıların hemen her yerde 

yaptığı gibi Trabzon’da da fetih ertesinde tahrir yaptığını düşündürmektedir. Defterin ayrıntılı tahlili için 

bkz. Mehmet BİLGİN, Ömer YILDIRIM, Sürmene, Sürmene Belediyesi Yayınları, İstanbul, 1990; 

LOWRY, a.g.e. ss. 67-77; BOSTAN, a.g.e. s. 27-31 vd. 
39 LOWRY, a.g.e. s. 66 

--9--



 İncelediğimiz belgeler ışığında şehirden tüm Hristiyanların sürüldüğü şeklinde 

bir sonuç çıkarılmıyorsa da Fatih şehrin Müslümanlaşması için gerekli tedbirleri almayı 

da ihmal etmiş değildir. Aşıkpaşazâde Trabzon’a İslam erlerinden kimselerin 

sürüldüğünü anlatmaktadır. 40 1486’da Trabzon’da yaşayan Müslümanların %78’i şehre 

çevre yerlerden getirilerek zorla iskân ettirilen Müslümanlardı. Bu Müslümanlar 1486 

tarihli defterde şu ifadelerle geçmektedir: “Cemaat-i Müslümanlar ki bi emr-i Hazreti 

Sultan-i Azam sürgün amed der Trabzon” 41 Bu durum o sıralarda yeni zapt ettiği 

başkent İstanbul’un nüfusunu artırmak için sürgün politikası uygulayan Fatih Sultan 

Mehmed’in Trabzon’a verdiği önemi gösterir. Gerçekten başkent İstanbul ile Trabzon’u 

İslamlaştırma çabaları aynı anda yürütülmüştür. Defterlerdeki kayıtları 

değerlendirdiğimizde fethi müteakip ilk 25 yıl içinde en az 6 büyük sürgün yapıldığını 

tesbit ederiz.42 Bu zorunlu sakinlerden başka kendi isteğiyle gelip yerleşen bir 

Müslüman cemaati daha vardır ki bunlar da defterlerde “cemaat-i Müslüman-an-ı ki’ 

ihtiyarlarıyla gelip mütemekkin olmuşlardır” şeklinde geçmektedir.43  

  1486’da şehir nüfusundan Müslümanların tamamı sur içinde, Ermeni ve 

Katolikler doğu varoşlarda Rumlar ise sur içi, doğu ve batı varoşlarda yaşamaktadır. 

Nüfusun %60’ı doğu, % 20’si sur içi, % 12’si batı varoşlarda yaşamaktadır. Kalanının 

nerede yaşadığı ise belli değildir. 44 

 Öte yandan şehirde İslam’ı yaymak için devlet teşvikli çalışmalar da yapıldığı 

bir gerçektir. Bu politikanın sayısal bir göstergesi şöyle okunabilir: 1486 tahrir 

defterinde 5 hoca, 2 hatip olmak üzere toplam 7 tane Müslüman din adamı var iken 

1523’e gelindiğinde 10 imam, 7 müezzin, 2 hatip, 2 hafız ve 1 kayyum olmak üzere 22 

din adamı vardır. Bu suretle şehirde %3 olan din adamı oranı % 10’a yükselmiştir. 45 Bu 

artış Müslüman nüfusun artışı ile ilgili olmadığına göre doğrudan İslamlaştırma çabası 

ile ilgilidir. Çünkü 1486 tahririnde 1290 olan Müslüman sayısı 1523 tahririnde 1005’e 

gerilemiştir. Müslüman nüfustaki %22’lik bu kaybın nedeni sürgün olarak gelenlerin 

fırsatını bulunca geri gitmeleridir. Şehrin genelinde aynı dönemde Rumlar 4373’ten 

4857’ye, Ermeniler 838’den 907’ye, Katolikler ise 210’dan 248’e ulaşmış olduğuna 

göre bu kaybı başka türlü okumak pek mümkün görünmemektedir.46 Gayrimüslim 

nüfustaki bu artışın ise şehirde asayiş ve huzurun sağlanmasına bağlı doğal nüfus artışı 

olduğu düşünülebilir.  

 Diğer taraftan şehre gelenlerin şehri benimsediği şehirle yeni aidiyetler kurduğu 

görülmektedir. Mesela 1486’da Trabzon'da 18 Müslüman cemaat vardır. Her cemaat 

sürgün geldiği yerin adı ile anılırken 1523’te 10 mahallede 10 cami vardır ve her 

mahalle kendi camisinin adı ile anılmaktadır.  

                                                             
40 AŞIKPAŞAZÂDE, a.g.e. s. 180. 
41 BOA, MAD, nr. 828, s. 6. 
42 BİLGİN, YILDIRIM, a.g.e., s. 136 
43 BOA, MAD, nr. 828, s. 10.  
44 LOWRY, a.g.e. s. 62.  
45 LOWRY, a.g.e. s. 77 
46 LOWRY, a.g.e. ss. 79-81 

--10--



 Kısaca ifade etmek gerekirse 1486 tarihli tahrir defterinden imparatorun ailesi ve 

soylular ile az sayıdaki delikanlının sürülmesinden başka geri kalan ahalinin yerinde 

bırakılıp, taşınmaz mallarına sahipliklerini sürdürdükleri ve çeşitli vergilere tabii 

kılındıklarını anlaşılmaktadır. Bu yerleşme ve nüfus oranları dikkate alındığında 

Osmanlı fethinden önce 4-5 bin olan şehrin nüfusunda 1486’da 5.421 Hristiyan 

bulunması Chalcocondyles’in şehrin Hristiyanlarının tamamen sürüldüğü ya da sur 

içinde 461 Hristiyan bulunması Fallmerayer’in Hristiyanların sadece 1/3’ünün o da sur 

dışında olmak şartıyla şehirde yaşamalarına izin verildiği iddialarını çürütmektedir.47 

Belgelerin tahlili bir suretle okunmasından anlaşılan fetihten hemen sonra Trabzon'dan 

sürülenlerin sayısının toplamda 2.000-2.500 kişi olduklarıdır. Bu şehrin nüfusunun 

yaklaşık üçte birine denktir. 

 Sürgün İstanbul dışındaki yerlere de olmuştur. Mesela 1515-6 tarihli tahrire göre 

Karadeniz Ereğli’nde 6 hane “Trabzonî” diye kaydedilmişti. Niğbolu Livasına tabi 

Lofça kazasının mahalleri arasında “Mahalle-i Trabzonluyan” adında bir mahalle 

vardır.48 

 Trabzon sancağından yapılan sürgünlerin sadece Trabzonlu gayrimüslimlere 

uygulandığını düşünmek yanlıştır. Trabzon sancağı dışında diğer bir takım sancak ve 

kazalarda da Trabzonlu Müslümanlara da rast gelinmektedir. Mesela 1518 yılında 

Trabzonlu Süleyman Çelebi, Yahya Çelebi ve Budak Mardin sancağında zeamet 

tasarruf ediyordu. Yine Diyarbekir’de Hızır Trabzonî adlı biri timar tasarruf ediyordu. 

Bunlar gibi yöneticilerin şahsi yerleşimleri dışında mesela 1515 tarihli tahrire göre 

Trabzon'dan 12 hane Müslüman Bayramlı vilayetine gelip yerleşmişlerdi.49 

 Diğer taraftan bu dönemde Trabzon sancağı dâhilindeki kazalar arasında iç iskân 

yapıldığı da görülmektedir. Bu iç iskân yoğun olarak Giresun, Tirebolu, Görele, kaleleri 

ve nefs-i Canca’da yaşanmıştır. 1486 tarihli deftere göre 214 hane ve 20 mücerred ile 2 

bive zimmi iç iskâna katılmış bu çerçevede 114 hane 2 bive ve 14 mücerred Giresun’a, 

53 hane nefs-i kala-i Tirebolu’ya 47 hane ve 6 mücerred ise nefs-i kala-i Görele’ye 

yerleştirilmiştir.50 Trabzon Rum İmparatorluğu bahsinde değinildiği gibi 

imparatorluğun son zamanlarında Rum yönetimi sadece Trabzon sancağı çevresine 

hâkim olduğu için eyaletin bu bölgeleri Türklerce fethedilmiş dolayısıyla İslamlaşmıştı. 

Bu sebeple yoğun Müslüman nüfusun olduğu bu bölgeye gayrimüslimlerin Trabzon 

sancağını gayrimüslim nüfustan seyrekleştirmek amacına hizmet edebilirdi.  

 Kanuni Sultan Süleyman zamanında idari kurumlarda yeniden düzenleme 

yapıldı. Anadolu Eyaleti Eski ve Yeni (Kadim ve Hâdis Rum) eyaletleri olmak üzere 

ikiye ayrıldı. Merkezi Amasya olan Kadim Rum eyaletinin Amasya, Tokat ve Sivas, 

Sonisa (Niksar), Hasan-ı Dıraz yani Uzun Hasan (Karahisar-ı Şarki) ve Canik (Samsun) 

olmak üzere beş; merkezi Trabzon olan Hâdis-i Rum eyaletinin de Trabzon, Kemah 

                                                             
47 LOWRY, a.g.e. s. 71 
48 BOSTAN, a.g.e. ss. 88-92 
49 BOSTAN, a.g.e. s. 93. 
50 BOSTAN, a.g.e. s. 123 

--11--



(Erzincan dâhil), Bayburt (Erzurum on iki bucak halinde Bayburt’a dâhil), Malatya ve 

Kâhta, Divriği ve Darende olmak üzere beş livası vardı.51  

 Trabzon bu dönemde önemine uygun şekilde vezir rütbeli valiler tarafından 

yönetilmiştir. Şehrin ilk idarecisi Osmanlı Devletinde vezir rütbeli valilerin de 

ilklerinden olan İskender Paşadır. Paşa çeşitli aralıklarla 4 defa Trabzon valiliği yapmış 

şehre çok sayıda eser bırakmıştır. Bunlardan en önemlileri 1529’da yaptırdığı 

İskenderpaşa Camii ile İskenderpaşa medresesidir. Tabii bu faaliyetler imar faaliyeti 

olmasının yanında şehrin İslamlaşması içinde olumlu katkı sağlayan bilinçli 

faaliyetlerdi. 

 1534’te eyalet düzenlemesi yenilendi. Safeviler ile olan savaşlarda fazlasıyla 

yıpranmış olan ve yaklaşık altmış yıldır harap halde bulunan Erzurum’un 

canlandırılması için eyalet merkezi Erzurum’a nakledildi. Pasin, İspir, Kiğı, Artvin, 

Şebinkarahisar ve Trabzon livaları da yeni kurulan Erzurum vilayetine bağlandı.52 

Böylece Trabzon sancak merkezi oldu. Trabzon’un 1580 yıllarına kadar Erzurum’a 

bağlı olduğu arşiv kayıtlarından anlaşılmaktadır.53  

 Şehrin idari yapısında bu değişiklikler olurken 1523 ile 1553 arasında sosyal 

yapıda da önemli değişiklikler olmuştur. 30 yılda mahalle sayısı 24’ten 45’e çıkmıştır. 

Bu durumu ilk bakışta nüfus artışına bağlayabileceğimiz düşünülse de gerçekte durum 

tam tersidir. Bu süreçte nüfus 7107’den 6100’e düşmüştür. Bu durum nüfusta %13’lük 

bir azalışa tekabül etmektedir. Kurulan yeni mahallelerin büyük çoğuna tekabül eden 16 

mahallenin şehrin yeni sakinleri olduğu defter kayıtlarından açıkça belli olduğuna göre 

2170 kişiyi de çıkarırsak azalan nüfus miktarı neredeyse şehrin nüfusunun yarısıdır.54 

 Yeni mahallelerden altı tanesi ise göçle geldiklerine dair kayıt olmayan 

Müslüman mahalleleridir. Bu yeni mahalleleri şehrin bu dönemdeki Müslüman 

nüfusunun doğal iç göçle kurduğu düşünülür. “hariç ez defter” ifadesi Müslümanlar “ ki 

ez hariç amed end” ifadesi de Hristiyanların yeni gelen (bir önceki tahrirden sonra 

gelen) nüfusu için kullanılmıştır.55 

 1486 tahririnde Müslümanlara sadece sur içinde rastlanmaktadır. 1523’e 

gelindiğine Müslümanlar sur içinden çıkmış doğu varoşlara da yayılmış, 1553’te ise 

artık batı varoşlarda da Müslüman mahalleleri kurulmuştur. 

 1553 tahrir defterinde yeni hane toplamını 434 olarak alırsak şehir nüfusunda 

önemli bir artış beklememiz gerekirdi. 1523’te 7017 olan nüfus zamanla nüfusun doğal 

artışı işe karışmadan 2170 kişilik artışla 9240 olmalı idi. Ancak bu defterde nüfus 

yalnızca 6100’dür. Yeni gelen nüfusu çıkarırsak eskiden kalma nüfus 4847 kişi kalıyor 

ki bu durum % 30’luk bir nüfus kaybı yaşandığını gösterir.  

                                                             
51 GOLOĞLU, a.g.e. ss. 55-57 
52 Erzurum o kadar haraptı ki eyalet merkezi yapılan şehre ilk atanan vali Mehmet Bey şehir onarılıncaya 

kadar Erzurum’a gitmedi. Yakın zamana kadar Erzurum’un da bağlı olduğu liva merkezi Bayburt’ta 

oturarak eyaleti Bayburt’tan yönetti. 
53 BOSTAN, a.g.e. s. 21 
54 LOWRY, a.g.e. ss. 107-110 
55 LOWRY, a.g.e. s. 109 

--12--



 Bu kaybın nereden kaynaklandığını araştırırsak Müslümanların nüfus kaybı bir 

yana 30 yılda 1005’ten 2850 kişiye çıktığını görürüz. % 185’lik bu nüfus artışı tek 

kelime ile şehre yeni gelen göçtür. Defter incelendiğinde şehre 268 hane yeni 

Müslüman göçü geldiği anlaşılmaktadır. Bundan başka 91 hane de Müslümanların iç 

artışı vardır.  

 Hristiyanlara gelince her üç gurubu da nüfus kaybetmiştir. Ermeniler 947’den 

545’e düşmüştür. Bu % 39’luk bir nüfus kaybıdır. Aynı şekilde Katolikler de 248’den 

160’a düşmüştür ki bu da benzer bir orana % 35’e tekabül etmektedir. Her iki gurup için 

de yeni bir yerleşim gösterilmediğinden bu gerçek bir nüfus azalmasıdır.  

 En büyük kaybı ise Rumlar yaşamıştır. 1523’teki 4857 kişilik nüfus 2545’e 

düşmüştür ki bu % 47’lik bir nüfus azalmasıdır. Rum nüfusu yarı yarıya azalmıştır. 

Daha da ötesi defterde kayıtlı 2545 Rum’un 830 tanesi defterde yeni gelenler diye 

kayıtlı olduğuna göre bu sayıyı da çıkarsak 1715 kişi kalır. Yani 30 yıl önceki 

Rumlardan % 65’i artık şehirde Hristiyan olarak yoktur. Bu durumun bir sebebi 

İslamlaşmadır. Bu konu Türkiye’de yazılmış ilk şehir tarihi eseri56 olmasıyla da önem 

arz eden Şakir Şevket’in Trabzon tarihi eserinde şöyle izah edilir: Bu dönemde 

İslamiyet Trabzon’da henüz tam olarak yayılmamıştı. Özellikle Kandahor (Çaykara)  

bucağını da içine alan Of bölgesinde İslamiyet hiç tanınmıyor Hristiyanlık devam 

ediyordu. Bu sıralarda (XVI. yy ortaları) Maraş din bilginlerinden Şeyh Osman57 adında 

bir zat Of’a geldi. Halkın İslamiyet’i tanımasına ve bu yeni dini girmelerine önayak 

oldu. Öylesine yoğun faaliyette bulundu ve muvaffak oldu ki halk ile birlikte papazların 

da çoğu İslamiyet’e girdi.58 

 Ancak Müslüman sayısındaki artışın tamamı böyle açıklanamaz.59 İstanbul'daki 

Fatih Sultan Mehmed Camii ve İmareti hakkındaki 1540 tarihli tapu tahrir defterindeki 

275 haneden oluşan “cemaat-i Trabzonluyan” Hristiyan nüfustaki azalmanın en azından 

bir bölümünün İstanbul’a göç ettirme yüzünden olduğunu düşündürmektedir. Defterdeki 

“Mahalle-i Aya Trabzon” “Mahalle-i Fenar-ı Trabzon” “Cemaat-i Ermeniyan-ı 

Trabzon” “Gebran-ı Ermeniyan-ı İstanbul” kayıtları bize Trabzon’daki nüfus kaybını 

izah etmektedir. Nitekim 1540 tarihli İstanbul tahrir defterinde  “Cemaat-i 

Trabzonluyan” vardır.60  

 Bu sürgünlerin özel durumları vardır. Gelişlerinden sonra özel durumlarından 

dolayı her grup ayrı bir cemaat olarak işlem görür ve geldikleri yere göre ad alıp, bir 

                                                             
56 İlk baskısı H. 1294/M. 1878 yılında yapılmıştır.  
57 Bu kişi tarihi bir şahsiyet olarak mevcut olup halk arasında “Maraşlı Şeyh” diye tanınan Osman 

Efendinin mezarı bugün Çaykara’da ziyaretgâhtır. 
58 ŞAKİR ŞEVKET, Trabzon Tarihi, C. 1, s. 98.   
59 Hatta Hanefi BOSTAN Müslüman nüfusun artmasında ihtidanın kayda değer bir etkisi olmadığını iddia 

etmektedir. BOSTAN, a.g.e, ss: 264-265 vd. ayrıca Trabzon’un ilçelerinden Maçka ile ilgili olarak bu 

konudaki ayrıntılı bir inceleme için  

Bkz. Hanefi BOSTAN, “XV. ve XIX. yüzyıllarda Maçka Kazasında Nüfus Hareketleri ve Nüfusun Etnik 

Yapısı” Uluslararası Giresun ve Doğu Karadeniz Sosyal Bilimler Sempozyumu, 9-11 Ekim 2008 C.1, 

Giresun Belediyesi Yayınları, Ankara, 2009, ss: 193-216 
60 LOWRY, a.g.e. ss. 109-112; Ayşe HÜR, “Trabzon’un Etnik Tarihine Bir Bakış” Trabzon’u Anlamak, 

Derleyenler: Güven Bakırezer, Yücel Demirer, İletişim Yayınları, 2. Baskı, İstanbul, 2010 s. 132 

--13--



arada yaşarlardı. Bu gelenler şehirleri fethedildiğinde gelselerdi 1540’a kadar 80 yıl 

boyunca İstanbul nüfusu içinde erirlerdi. Kendi istekleri ile tek tek gelselerdi yine 

İstanbul halkı ile karışırlardı. Bu ifadelerden 1540’tan kısa zaman önce topluca 

geldikleri ya da getirildikleri anlaşılıyor.61  

 XVI. asırda İstanbul’un Yeniköy ve Arnavutköy kasabalarında Trabzon 

sancağından sürülen yaklaşık 3.500 hane gayrimüslimin yaşadığı anlaşılmaktadır ki 

bunların tahmini nüfus 17.500 kişidir. Bunların çoğunun Trabzon sancağı 

nahiyelerinden bir kısmının da Trabzon şehrinden sürüldüğü tahmin edilmektedir. 

Trabzon sancağından diğer sancaklara iskâna tabi tutulanların toplam sayısı için de 

19.000 rakamı tahmin edilmektedir. Bu kişilerden 1.575’inin sürgün edildiklerine dair 

bir tahrir kaydı yoksa da bunların cemaat şeklinde zikredilmeleri, yerleştikleri yerde 

daha önce yaşadıkları sancağın adıyla tesmiye edilmeleri bize bunların sürgünle 

geldiklerini düşündürmektedir.62 

 1553’te Trabzon şehir nüfusunun %35’i şehre yeni gelmiş olarak gösterilmiştir. 

Bu kadar büyük bir göç dalgasının bir nedeni de İstanbul’a gönderilen Hristiyanların 

boşalttığı evler olabilir. Nitekim 1520-1544 yılları arasında nefs-i Trabzon’daki 

Müslümanların artış hızı %5,87’dir. Bu oran doğal yollarla olabilecek artışın 

üzerindedir. Bu durumda bunun iki türlü izahı yapılabilir. Ya şehirdeki gayrimüslimler 

arasında ihtida hareketleri yaygındır ya da dışarıdan Müslüman nüfus gelmiştir. 

Defterlere bakıldığında 1554 tarihli tahrir defterinde sadece 2 hanenin yeni Müslüman 

olarak kaydedildiği görüldüğüne göre bu artış göçle gelen Müslümanlardan 

kaynaklanmaktadır. Trabzon sancağında Giresun ve Kürtün dışındaki yerlerde 

Müslüman nüfus fazla sayıda olmadığına göre bu yerler dışında sancak dâhilinden şehre 

Müslüman nüfus aktarılması da mümkün değildir. Bu durumda yeni gelenler çoğunlukla 

başka sancaklardan getirilmiş olmalıdır.63 Yeni gelen Müslümanlardan 4 hane Cami’-i 

Atik, 3 hane Mescid-i Kıssahan, 1 hane Tabakhane, 1 hane ve 1 mücerred Meydan-ı 

Kabak, 1 hane Cami’-i Cedit, 1 hane Amasya Mescidi, 9 hane de Şehre Küstü 

Mahallesine yerleştirilmiştir.64 

 Sur içinde 1523’te 225 sakinle yer alan Meso Kastro adlı Rum Mahallesi 1553 

yılında yoktur. Mahallenin tamamının sur dışına çıktığı ve kendi isteği ile göç ettiği 

söylenemezse de bunların İstanbul’a Trabzon'dan yapılan göçün bir bölümü olduğu 

düşünülebilir.65 Her ne olursa olsun bundan sonra sur içinde tek bir Hristiyan 

kalmamıştır. Anlaşılan nüfus yapısı değişirken yerleşim kalıpları da değişiyordu. 

Zamanla Müslümanlar şehrin tümüne yayılmışken Hristiyanlar şehrin varoşlarına doğru 

itilmişlerdi. Bu tablonun oluşmasında psikolojik ve sosyo-kültürel faktörlerin yanında 

Osmanlı yönetiminin bilinçli politikasının da etkisi olmalıdır. Mesela devletin vergi 

politikası bunu yani Hristiyanların şehrin dışına sürülmesi olgusunu tetiklemiş 

                                                             
61 İNALCIK, “İstanbul”, İA, C.VI, MEB yayınlar, İstanbul, 1973, s.239.    
62 BOSTAN, a.g.e. s. 92 
63 BOSTAN, a.g.e. ss. 102-105; LOWRY, a.g.e. s.115 
64 BOSTAN, a.g.e. s. 106. 
65 LOWRY, a.g.e. ss.125-126 

--14--



olmalıdır. Çünkü hane başına 25 akçe olarak ödenen ispençe vergisi66 1691 yılına kadar 

birçok bölgede topluca tahsil edilmekteydi. Dahası ihtida edenleri vergi yükümlülüğü 

eski dindaşlarına aktarıldığı için bu verginin miktarı 30 akçeye kadar çıkıyordu.67 

Bunlar sur içinde diye mi gönderilmiştir? O zaman İstanbul’a gönderilmede mekân da 

mı önemlidir? Bu konuların açıklığa kavuşturulması için elimizde daha fazla veri olmalı 

ve konu ayrıntılı olarak tahlil edilmelidir.  

 Netice olarak Lowry’e göre Fallmerayer’in “Trabzon sakinlerinin kaderleri çok 

acıydı. Yalnızca üçte birinin şehirde kalmasına izin verilmiş, bunlarda şehrin eteklerine 

surların dışına sürülmüştü”68 ifadeleriyle yanlışlıkla fetihten hemen sonrası diye 

anlattığı bu tablo 1461 olaylarına pek uymasa da 1553’te durum bundan pek farklı 

değildi. 69 

 Öte taraftan Osmanlıların Trabzon yöresine sürdüğü topluluklar için sadece 

Müslümanlar tabirini kullanmak meseleyi, anlatmak için yeterli olmayacaktır. 

Gerçekten Trabzon şehrine sadece Müslümanlar değil gayrimüslimler de gelip 

yerleşmiş, hatta bazen yerleştirilmiştir. Tahrir defterleri üzerinde yapılan çalışmalarda 

bunu izleyebiliyoruz. Mesela 1554 tarihli deftere göre Trabzon şehrine gelip yerleşen 

zimmilerin toplam sayısı 112 hane ve 66 mücerredden ibarettir. Bu sayı yaklaşık 626 

kişidir. Bunlar genellikle Trabzon sancağına tâbi başka kaza ve nahiyelerden gelip 

Trabzon şehrine yerleşmişlerdir. Bunun sebebinin sürgünlerden sonra şehirde nüfusun 

çok azalmış olması sonucu gayrimüslimlerin de şehre gelmesinin idarece şehrin 

gelirine, şenlenmesine katkıda bulunacakları düşüncesiyle olumlu bulunmuş olması 

olabilir.    

Diğer taraftan şehre yeni gelen bir yerleşimcinin geldiği ortama uyum sağlama 

ihtiyacının olması sebebiyle idare ile uğraşacak, ona problem çıkaracak bir potansiyel 

barındırmayıp, idarenin varlığı sayesinde yeni yerleştiği şehre gelmiş olmasının 

nimetini de düşünerek hangi dinden olursa olsun yönetime taraftar olacağı öngörüsü de 

Osmanlı yöneticilerini bu şekilde davranmaya yöneltmiş olmalıdır.  Aynı dönemde yani 

1554’e kadar şehre yerleşen ve yerleştirilen Müslüman nüfus ise 297 hane ve 51 

mücerred olmak üzere 1536 kişi ile bu sayıdan çok fazladır. 70 Bu sayıların ifade ettiği 

                                                             
66 Hristiyan nüfus içinde 80 kişilik sayıya sahip olan “cemaat-ı papasan” ispençeden muaftı. 16 hanelik bu 

papazlar cemaatinin hangi topluluğun papazları olduğuna dair bir kesinlik yoktur. Lowry bunların 

tamamının Rum Ortodoks papazlar olduklarını ileri sürmekte, Bostan ise bu konuda açıklık olmadığını, 

bunların hepsinin Rum olduğuna dair bazı tereddütler olduğunu belirtmektedir. Öte yandan bu 16 hanelik 

papazlar cemaati dışında Ermeni mahallesinde 5 Efrenciyân-ı Venedik mahallesinde ise 1 mücerred 

papazın olduğu ve bunların ispençe verdikleri görülmektedir. Muhtemelen bu papazlar yaşlılıkları veya 
başka sebeplerle görevlerini bırakmışlar ve vergi mükellefi olmuşlardı. Ayrıca bu kaydın varlığı bizi bu 

noktada yani papazların tamamının Rum olduğu noktasında BOSTAN’ın görüşlerinin daha doğru 

olabileceğini düşündürmektedir. LOWRY, a.g.e. s. 35; BOSTAN, a.g.e. s. 160 
67Ancak yeni mühtediler hemen vergiden muaf olmuyordu. Sadece cemaatlerinden ayrılıyor dindaşlarına 

alt vergileri bireysel olarak ödüyorlardı. Bu dunumun samimi olmayan ihtidaları önlemek için bir çözüm 

olarak icat edildiği düşünülebilir.  

HÜR, “a.g.m, s. 132 
68 FALLMERAYER, a.g.e. s. 281.  
69 LOWRY, a.g.e. s. 126. 
70 Böylece Trabzon’a başka sancaklardan gelip yerleşenlerin toplam nüfusu 2213 kişi olup bu sayı şehir 

nüfusunun %33’üne fakat sancak nüfusunun sadece %1.14’üne denk gelmekteydi.  

--15--



gibi büyük resme baktığımızda her ne kadar Trabzon’a gayrimüslimler gelmiş ise de 

göç dengesinde sayı belirgin bir şekilde Müslümanlar lehinedir. Ancak sürgün 

gelenlerin tamamının Müslüman olduğu ya da sürgün gidenlerin tamamının Hristiyanlar 

olduğu tarzındaki ön kabule dayalı bir yaklaşım doğru değildir. Tabii ki Osmanlılar 

istese idi Trabzon şehri merkezine olduğu gibi bölgeden sürülenler yerine de 

Anadolu’dan Müslümanlar getirebilirdi. Ancak böyle yapmamış, Balkanlar’dan yeni 

Hristiyan unsurlar da sürmüştü. Bu durumun bölgede Hristiyan nüfusun çoğunluk 

durumunun muhafazasına yol açacağını o zamanın Osmanlı idarecileri de mutlaka 

tahmin etmiştir.71 Burada Osmanlı yöneticilerinin hedefinin tebaayı farklı milletlerden 

teşekkül ettirmek olduğunu, reayayı kendisine karşı kontrolü dışında bir birlik teşekkül 

etmemeleri için hem dini hem de ırki olarak milletlere böldüğünü değerlendirebiliriz. 

Nitekim sürülenlerin ağırlıkla Balkan kökenli gayri Rum milletlerden olmalarını dikkate 

almamız bizim bu yorumumuzu güçlendirmektedir. Fakat Balkanlardan bölgeye 

sürülenlerin hepsi Hristiyan unsurlar değildir. Mesela Fatih Arnavutluk’tan Trabzon’a 

çok miktarda Arnavut’u da Trabzon’a sürmüştür. Arnavutluk’un fethinden sonra 

Müslümanlık Arnavutluk’ta yayılmış fakat Arnavutlar etnik ve milli karakterlerini 

korumuşlardır. Ancak Trabzon yöresine gelen Müslüman Arnavutlar Türklerle 

kaynaşmışlar ve burada yeni teşekkül eden İslam toplumu içerisinde erimişlerdir. Aynı 

şekilde Arnavutluk’tan bölgeye sürülenler arasında Hristiyan olanlar da bölgedeki Rum 

nüfusla kaynaşmışlar ve Rumlaşmışlardır.72 

 Yeri gelmişken konumuzla ilgisi bakımından sürgün olayında Osmanlı kadısının 

rolüne birkaç cümle ile atıfta bulunmalıyız. Bir bölgedeki reayanın başka bir yere iskânı 

gerektiğinde devletin sürgün yapılacak yerlerin kadılarına gönderdiği hükümlerde 

bölgeden kaç hanenin sürüleceğini ve sürüleceklerin niteliklerinin ne olacağını, bunların 

nerelere sürüleceğini ve nasıl yerleştirileceğinin açıklandığını görürüz. Yine sürgünlere 

sağlanacak muafiyetler de bu hükümlerde yer alırdı. Buna göre sürülenlere genellikle 

sürgünden sonra ilk iki sene vergi muafiyeti tanınırdı. Diğer taraftan yaptığı hizmetler 

karşılığı bir takım vergilerden muaf olmanın yanında sürgünden muaf olma da bir 

imtiyaz olarak tanınabiliyordu.  Bu imtiyazlar ile ilgili her türlü hüküm de kadılara 

                                                                                                                                                                                   
BOSTAN, a.g.e. ss. 107-109 
71 Bunun nedeni Beldiceanu’ya göre tarım ürünleri yününden çok fakir olan bölgede tımar sistemini 

ayakta tutabilmek için ispence denilen kişi başına 25 akçelik baş vergisini ödeyen çok sayıda Hristiyan 

reayaya ihtiyaç duyulmasıdır. Beldiceanu ’den naklen BİLGİN, YILDIRIM, a.g.e. s. 136.  

Ancak Müslümanlara da benzer vergiler var olduğunu, Hristiyanlar aleyhine çok büyük vergi adaletsizliği 
olmadığını, Osmanlı uygulamasından bildiğimiz bir düzlemde bu ifadelerin doğruluktan çok oryantalist 

bakış açısını yansıttığını düşünmekteyim. Gerçekten Osmanlı devletinde gayrimüslimler aleyhine çok 

önemli bir vergi adaletsizliği olsa toplumun hemen hepsinin samimi olmasa da Müslüman olacağını 

düşünmek yanlış olmazdı. Diğer taraftan Osmanlı devlerinin gayrimüslimlerden gayrimüslim oldukları 

için aldığı vergileri kaybetmemeyi devlet politikası olarak tesbit ve tayin etmiş olması durumuna devletin 

İslamlaşmayı teşvik etmemesi gerekirdi. Hâlbuki Müslüman olanlar için belgelerde kullanılan “İslam’la 

şereflenmek” ifadesi bize bunun doğru olmadığını göstermektedir. Burada yalnız şunu söyleyebiliriz ki 

Osmanlı Devleti İslamlaşmayı en yaygın olarak sürgünler yoluyla sağlamak istiyordu. İslamlaşmanın 

ihtida boyutunun ise İslam’a girişlerin gönüllülük esasına göre olması ilkesine sadık kalınması için sivil 

kişiler eliyle yapılmasını tercih ediyordu. Maraşlı Şeyh  ve çalışmaları buna örnek verilebilir. 
72 BİLGİN, YILDIRIM, a.g.e. s. 144 

--16--



gönderilen emirlerde yer alır, isim olarak kimlerin bu çerçevede değerlendirileceğini 

tesbit etmeleri kadıdan istenirdi.   

 Şehrin yeni sürgün cemaatleri içerisinde Trabzon'dan gelen Rum ve Ermenileri 

de sayan İstanbul tahrir defteri kayıtlarını Trabzon’a yerleşen çok sayıdaki Müslüman 

göçmenle birlikte ele alırsak bu yapılanların İstanbul'daki resmi kararlar sonucu olduğu 

düşünülebilir. Burada aklımıza şöyle bir soru da gelmektedir: Osmanlılar neden fetihten 

hemen sonra değil de 1523-53 arasında bölgede bir İslamlaştırma politikası 

uygulamışlardır?  Bunun hikmeti 1523 yılından sonra Osmanlı-Safevi ilişkilerindeki 

sürekli mücadele ve savaşlarla birlikte düşünüldüğünde kuzey Anadolu ikmal yolları 

üzerinde Safevi sınırına çok yakın ve büyük oranda Hristiyanlarla meskûn bir şehrin 

Osmanlı Devleti tarafından uygun görülmemiş olma ihtimali olabilir.  Nitekim 1523-

1553 arasındaki otuz yılda Trabzon’da büyük değişim olmuş, % 14 olan Müslüman 

nüfus % 46’ya yükselmiştir. Bu durum daha sonraki yıllarda da devam etmiştir. Sürecin 

devamının izine 1583 tahrir defterinde de rastlanmaktadır.73 

 1486-1583 yılları arasında şehrin genel nüfusu 7.574 kişiden 10.984 kişiye 

yükselerek %45 oranında artmıştır. Bu rakamlar Fernand Braudel’in Akdeniz ülkeleri 

ve Osmanlı şehirleri için XVI. yy boyunca tahmin ettiği %100’lük nüfus artışının çok 

altındadır. Bunun en önemli sebebi Osmanlı devletinin Trabzon’da 1540-1566 arasında 

yoğun olarak sürdürdüğü iskân politikasıdır. 74     

 Trabzon sancağı 1580 yılının sonlarında kurulan Batum Beylerbeyliğine 1581 

yılında bağlandı. Ancak bu dönemdeki arşiv belgelerinin bir kısmında “Trabzon 

beylerbeyine hüküm ki” şeklinde ifadelerin olması bu eyaletin hem Batum hem de 

Trabzon eyaleti adıyla anıldığı izlenimini vermektedir. Hatta 1042-1051 (1632-1641) 

tarihli iki arşiv kaydında “eyalet-i Batum nam-ı diğer Trabzon” ifadesinin yer alması 

eyaletin uzun süre bu isimle anıldığını göstermektedir. Beylerbeylik 1650’lerden sonra 

ise sadece “Trabzon Eyaleti” adıyla anılmıştır. Ancak her ne adla anılırsa anılsın 

kurulduğu zamandan beri eyaletin merkezi Trabzon olup eyaletin beylerbeyi 

Trabzon’da oturuyordu.75  

 Trabzon’a eyalet beylerbeyi statüsünde ilk atanan vali olan Ali Bey’in ilk icraat 

olarak padişahın iznini aldıktan sonra Ayasofya kilisesini camiye çevirdiğini 

görüyoruz.76 Evliya Çelebi Seyahatnamesi’nde bu olay şöyle anlatılmaktadır: “Ayasofya 

Camii Süleyman Bey Camiinin batısındadır. Deniz kenarındadır. Kâfirler zamanında 

                                                             
73 LOWRY, a.g.e. s. 127 
74 Fernand BROUDEL, Akdeniz ve Akdeniz Dünyası, çeviren: Mehmet Ali KILIÇBAY, 2. Baskı, 
İstanbul, 1989, C. I, ss. 269-276. 
75 BOSTAN, a.g.e, ss. 22-23; GOLOĞLU, a.g.e., s. 64 
76 Fetihte Trabzon metropolitine bırakılan ve metropolit Müslüman olduğu için camiye çevrilerek 

Karabaş Mescidi adının alan cami dışında Trabzon’da üç kilise camiye çevrilmiştir.  Birincisi 

imparatorluk katedrali olan Altınbaş Meryemana kilisesidir ki fethin sembolü olarak 1461’de fetihle 

birlikte Camii olmuştur Cami-i Atik (Orta Hisar Camii) İkincisi yine fetih zamanında Sent Öjen kilisesi 

camiye çevrilerek ilk Cuma namazı burada kılınmış ve bu camiye Yenicuma Camii denilmiştir. Üçüncüsü 

ise şimdi bahsettiğimiz Ayasofya Camiidir ki 1583’te cami olmuştur. Diğer camiler fethi sembolize 

ederken veya cami ihtiyacından dolayı cami olmuşken bu sonuncusu mahalle çevresindeki Hristiyanların 

göç etmesi sonucu bölgede kiliseye ihtiyaç kalmadığından cami olmuştur. Aşıkpaşazade’de bu olay “Kürt 

Ali Bey’in arzusu” şeklinde geçer. AŞIKPAŞAZADE, s. 616.  

--17--



yapılmıştır. Sonra Ali Bey adında bir vali padişah hazretlerine bildirdikten sonra bunu 

padişahın emri ile üzerine zapt ederek 991 mahfil ve minber ilavesiyle gönül açıcı bir 

cami haline koymuştur” 77 Tüm bu çalışmalar sonucunda 1583’e gelindiğinde 

%53’lük oranlarıyla ilk defa nüfusun çoğunu Müslümanlar oluşturmaktadır.  

 1553-83 arası şehre önemli bir göç dalgası yoktur. Sadece 30 Hristiyan 

hanesinin geldiği kayıtlıdır. Gerçek göç olgusu daha fazla olsa bile bu dönem 1523-53 

arası gibi yoğun bir göçe sahne olmamıştır. Lorwy’e göre nüfus artışı genelde doğal 

sebeplere Müslüman nüfusunun daha fazla artması ise ihtida olayları ile açıklanabilir. O 

mufassal tahrir defterlerinde kişilerin isim isim yer almasının ihtidaların izlenebilmesine 

imkân verdiğini düşünmektedir. Çünkü defterde kişi adları ile birlikte baba adları da 

verilmekte ve ihtida edenlerin baba adları olarak da büyük çoğunlukla Abdullah78 ismi 

geçmektedir. Evet, gerçekten defterler incelendiğinde 1553’te sadece iki, 1583’te ise 

sadece bir kişinin adı Abdullah’tır. Ancak aynı deftere bakıldığında 1553 yılında 163, 

1583 yılında ise 256 kişinin baba adının Abdullah olduğu görülür ki bunların hemen 

tamamı Lowry’e göre yeni Müslümanlar olmalıdır. Bu tablo bize 1553-83 arasında 

Müslüman toplumunun Hristiyan toplumuna göre nasıl iki kat hızlı büyüdüğünü de 

açıklar.  Gerçekten bu yıllar arasında Müslüman nüfus % 98 artmıştır. 30 yılda nüfusun 

iki katına çıkması doğal bir büyüme değildir.79 Ayrıca bu durum aynı dönemde 

Hristiyan nüfusunun % 50 artışını da açıklar. Bu doğal bir büyümedir. Zira kâtipler bu 

dönemde yeni gelen olarak sadece 30 Hristiyan hane kaydetmiştir. 1583 tarihinde baba 

adı Abdullah olanların bütün Müslümanlara oranı % 22,5 iken 1553’te bu oran % 

28,6’dır. Lowry’e göre 1583’e gelindiğinde Müslüman nüfusun %51’den fazlası birinci 

ve ikinci kuşak mühtediler idi.80 

 Lowry’nin bu değerlendirmelerine birçok tarihçinin itirazları olmuştur. 

Bunlardan biri de XVI. yüzyıl Trabzon’unun ekonomik ve sosyal tarihi üzerine doktora 

yapan Hanefi Bostan’dır. O’na göre Lowry’nin eserinde Trabzon şehrinde yaşayan 

veled-i Abdullahları ihtida etmiş kişiler olarak ele almasının belgelerin dilinde karşılığı 

yoktur. Gerçekten tahrir kayıtlarında baba adı Abdullah olanların ihtida ettiğine dair bir 

kayıt yoktur. Aksine kayıtlarda yeni Müslüman olanların baba adları belirtilmemiş ya da 

gayrimüslim baba adları ile kaydedilmişlerdir. H. Bostan buna örnek olarak 1486 tarihli 

tahrir defterinde değirmen sahipleri arasında Mustafa adında bir “müselmân-ı nev” 

kaydedildiğini ancak bu kişinin baba adının zikredilmediğini verir. Yine 1554 tahrir 

defterinde “Ali nev-müselmân” “Memi veled-i O” başlığı ile iki kişi kaydedilmiş ancak 

burada Ali’nin baba adı verilmemiştir.81 Aynı defterdeki bir başka kayıtta Ramazan 

adında baba adı belirtilmeyen ve yeni Müslüman olan bir başka kişiye de 

                                                             
77 EVLİYA ÇELEBİ, Mehmet Zıllioğlu, Evliya Çelebi Seyahatnamesi, Hazırlayan: Tevfik 

TEMELKURAN vd. Üçdal Neşriyat, İstanbul, 1966, s. 416 (Bundan Sonra Evliya Çelebi).  
78 Yine O yüksek memurluğa çıkanların kendilerine isim olarak da genellikle Abdullatif ve Abdulkadir 

gibi İslami vurgusu yüksek isimleri aldığını da ifade eder. LOWRY, a.g.e. s. 128. 
79 Sanayi öncesi toplumlarda doğal büyüme %1-1,5 arasıdır. 
80 LOWRY, a.g.e. ss. 147-154, 168-172 
81 Sicillerde çok kullanılan bir tanımlama kişi babasından sonra yazılıyorsa baba adı yazılmaz “veled-i O” 

hatta ağabeyinden sonra yazılıyorsa yine baba adı yazılmaz “birader-i O” yazılırdı. 

--18--



rastlanmaktadır.82 Hanefi Bostan tespitlerine 1520 yılında yeni kurulan bir Müslüman 

mahallesi olan Sarmaşık Mescidi mahallesinde ikamet eden Hüseyin veled-i Andron 

Müslim nev adında birinin yaşadığını kayda geçirerek devam eder. Burada görüldüğü 

kadarıyla Müslümanlığı kabul eden kişinin baba adının Abdullah olarak kayda 

geçirilmesi bir kural olmayıp kişi pekâlâ gayrimüslim babası adı ile de kayıtlara 

girebilmektedir. Onun tespitlerine göre 1556-1566 arasındaki on yılda tutulan 5 şer’iye 

sicilinin taranmasında sadece 5 kişinin ihtida ettiğine dair kayda ulaşılmaktadır. Bu 

kişilerden de birinin baba adı Abdullah diğerinin ise Konstantin olarak kaydedilmiştir. 

Bostan bu Abdullah kaydından baba adı Abdullah olarak kaydedilmenin manasını da 

çıkarır. Çünkü baba adı Abdullah olarak kaydedilen bu kişi daha önce Avram adlı bir 

gayrimüslimin kölesidir. Sicil taraması genişletildiğinde 1486-1583 yılları arasında 

ihtidası tesbit edilen sadece 10 kişi olduğu, bunlarında yalnızca ikisinin baba adının 

defterlerde Abdullah olarak kaydedildiğini anlatır.83 Ona göre defterlerde baba adı 

Abdullah olarak kaydedilen kişiler genellikle köle ya da azat edilmiş kölelerdi. 

Gerçekten bir yandan köleliğin toplumda yaygın oluşu diğer taraftan İslam dininin köle 

azat etmeyi ciddi şekilde teşvik etmesi84 eğer Bostan’ın iddiası doğru ise defterlerde bu 

kadar sık geçen veled-i Abdullah’ları açıklamaktadır. Mesela 1554 yılına ait defterde 

bulunan toplam 153 Abdullah oğlunun 27’sinin azat edilmiş köle olduğu kesin idi. Yine 

bunlardan 17 tanesinin Amasyalı, Arnavut, Laz, ma’zûl sipahi, Türkmen Torullu, 

Samsunlu, Canikli, Derviş, Hacı, Hoca ve Hacıoğlu olduğu belli idi. Kalan 108 neferin 

aslının ne olduğuna dair bir kanıt yoksa da Rum asıllı yeni Müslüman olduklarına dair 

bir kayıtta yoktur. Bostan’a göre bunlar Safevi savaşlarında esir edilen “kızılbaş” 

Türkler ile Trabzon’a sıklıkla getirilen Gürcü ve Abaza kökenli köleler idi. 85  

 Bu iki karşıt görüşü değerlendirdiğimizde Müslüman olanların baba adının 

Abdullah olarak kayda geçirilmesi tarzında bir realite varsa da bunun kesinlik olmadığı, 

bir kanun olmadığı açıktır.86 Bostan’ın araştırmasında kullandığı siciller bunu ispat 

etmektedir. Diğer taraftan şehirdeki Müslüman nüfusunun 1583’te %53 olduktan sonra 

XIX. yüzyıla kadar neredeyse hiç değişmeden kalmış olması yani yüzyıllar sonra % 56 

olması kısaca arada anlamlı bir fark olmaması da Müslümanlaşmada ihtidanın etkisinin 

                                                             
82 BOSTAN, a.g.e. , s. 320. 
83 BOSTAN, a.g.e. , ss. 320-321 
84 Gerçekten birçok sicilde köle azadına ilişkin kayıtlara rastlanmaktadır.  
85 BOSTAN, a.g.e. , ss. 325-327 
86 Bu konuda Bursa sicilleri, örneğinde değerlendirmelerde de benzer sonuçlara ulaşılmıştır. Buna göre 

1463-1640 yılları arasında Bursa’da vefat eden 3121 kişiden 879’unun (%28) baba adı Abdullah’tır. 
Bunlar halen köle ise baba adı Abdullah azat edilmiş ise “atik” kelimesi ilave edilmiş şekilde Abdullah 

ismi ile kayda geçtiği kabul edilmiştir.  

Bkz. Hüseyin ÖZDEĞER, 1463-1640 Yılları Bursa Şehri Tereke Defterleri, Ankara, 1988, s. 44. 

Bu çıkarım akla uygun gelmektedir. Zira bu tarih Bursa'nın fethinden çok sonraki bir tarihtir. Fetihten bu 

kadar sene sonra bir İslamlaşma pek mantıklı gelmemektedir.  

Yine Bursa şer’iye sicilleri ile ilgili bir başka araştırmada da Bostan’ın Trabzon ile ilgili elde ettiği 

sonuçlara paralel olarak ihtida edenlerin bir kısmının baba adı olarak Abdullah’ın zikredildiği, bir 

kısmının gayrimüslim baba adları ile kaydedildiği bazıları için ise hiç baba adı zikredilmediği tesbiti yer 

almaktadır. Bkz. Osman ÇETİN “Bursa Şer’iye Sicillerine Göre Anadolu’nun İslamlaşması Sürecinde 

İhtidaların Yeri ve Bazı İhtida Kayıtlarının Düşündürdükleri” Tarih ve Toplum S.74, İstanbul Şubat, 

1990, ss. 43-46.  

--19--



sınırlı olduğunu anlatmaktadır.87 Anlaşılan şehri İslamlaştırmak isteyen Osmanlı 

yönetimi uyguladığı iskân politikasıyla yaklaşık 100 senede bunu sağladıktan sonra bu 

konuda ki faaliyetini durdurmuştu ki Müslüman-gayrimüslim oranı yüzyıllar boyunca 

aynı kalmıştır. Yani Müslüman olan Müslüman Hristiyan ise Hristiyan kalmış, her 

toplum doğal nüfus artışı ile büyüdüğü için de oransal olarak değişim olmamıştır. Eğer 

Müslümanlaşma etkili oranda ihtida ile olsaydı belli bir orana ulaşılınca bıçakla kesilir 

gibi kesilmemesi gerekirdi. Ama Müslümanlaşma Osmanlı yöneticilerinin planlı bir 

faaliyeti olduğu için yeterli görüldüğünde sürgün politikası sonlandırılmıştır. Tabii bu 

değerlendirme ihtida olayının hiç olmadığı anlamına gelmemektedir. Netice itibarıyla 

birçok yerde geçen “şeref-i İslam ile müşerref olma” veya mahkemelerde kayda geçen 

“ben gayri Müslim iken” kayıtları veya bir Müslümanın gayrimüslim kardeşleri ile 

miras taksimini belirten sicil kayıtları88 ihtida olgusunu kabulümüzü gerektirir. Ancak 

bunun toplumda demografik yapıyı etkileyecek boyutta olmadığı açıktır. Aksi takdirde 

ne fetihten sonraki ilk 50 yılda Müslüman nüfusun %14’e ulaşmasını sonraki 50 yılın 

ise ilk döneminde birden hızlanıp önce % 46’ya sonra %53’e kadar çıkıp yatay bir seyir 

izlemesini izah edemeyiz. 

 Bu durum Bostan’ın fetihten sonraki yüz yılda sadece 10 ihtida kaydı tespitini 

destekler mahiyettedir. Aynı şekilde Bostan, Maçka üzerine yazdığı makalesinde XVII. 

yüzyılda nahiyede hiç ihtida tesbit edemediğini belirtmektedir.89  

 Ancak şurası kesindir ki her ihtida kayda girmiş değildir. Yani bir kişinin 

Müslüman olduğunda bunu sicile kaydettirmesi gibi bir zorunluluk yoktur ve muhakkak 

Müslüman olanlar birkaç ile ifade edilemeyecek kadar çoktur. Benim burada yaptığım 

tesbit bu sayının toplumdaki nüfusu değiştirecek boyutta olmadığı ya da diğer bir 

söyleyişle Trabzon’un İslamlaşmasında iskân politikasının ihtida hareketlerine oranla 

daha belirleyici olduğudur.     

  

Trabzon ve Türkleşme  

 1486-1583 arasındaki dört tahrir defterinden şehrin İslamlaşma süreci izlenebilir. 

Sürecin sonunda Trabzon %53’ü90 Müslümanların yaşadığı bir şehir olmuştur.91 

                                                             
87 Bu yorumu destekleyen bir diğer gösterge Bosna ve Arnavutluk’un İslamlaşmasıdır. Her iki bölgede de 

ihtidanın çok yaygın olduğu bilinmektedir. Ancak yine bilinmektedir ki bu bölgeler fetihten hemen sonra 

İslamlaşmışlardır. Mesela Bosnalılar Hristiyanlığın İslam dinine en yakın yorumu olarak tanımlanan -tek 

Allah inancını benimseyen bir mezhep-Nesturî mezhebine mensupturlar. Bu mezhep ihtilafından dolayı 
komşuları Sırplarla mücadele içindedirler. Fatih bölgeyi feth ettiğinde İslam dini ile tanışmışlar ve 

topluca Müslüman olmuşlardır. Burada konumuz açısından vurgulanması gereken husus fetihten hemen 

sonra Müslüman olmalarıdır. Ancak biz biliyoruz ki fetihten 25 yıl sonra 1486 tahririnde Trabzon’un bazı 

nahiyelerinde -Akçaabat ve Sürmene gibi-hiç Müslüman yoktur. Evet, gerçekten Trabzon'da çok yaygın 

bir ihtida olsa idi bunların fetihten sonraki yıllarda ihtida etmiş olmaları beklenirdi. Bu durumda 

1583’teki Müslümanlar Lowry’nin dediği gibi ilk veya ikinci kuşak değil dördüncü kuşak olmalı idi. 

Nitekim Trabzon bölgesinde de bazı yerlerde toplu ihtidalar olmuştur. Ancak bunlar fetihten kısa zaman 

sonra gerçekleşmiş ve ilk kayıtlara -mesela 1486 defterine- yansımıştır. 
88 1565 tarihli bir sicil kaydında acemi oğlanı iken vefat eden Süleyman adlı kişinin Akçaabat’a tabi bir 

köyde kâfir karındaşları bulunduğu belirtilmektedir. TŞS, 1818, s. 82/a naklen BOSTAN, a.g.e. s. 320.  
89 BOSTAN, a.g.m. s.210.  

--20--



1486’da sadece sur içinde yaşayan Müslümanlar 1553’e gelindiğinde tüm şehre 

yayılmışlar, 1583’te ise en kalabalık dini toplum olmuşlardır. Ancak kullanılan dil hala 

Rumcadır. Türkleşme daha yeni başlamaktadır. 92  

 Lowry Trabzon’un Müslümanlaşması sürecini 125 yılda incelemektedir. Burada 

ulaştığı sonuç Müslümanlaşmanın 1461 fethinden hemen sonra ani bir gelişme 

olmadığıdır. Bu durum kişilerin zorla Müslüman yapılmadığını göstermesi bakımından 

önemli, İslam dinin genel karakterini ve tüm İslam ülkelerindeki uygulamayı 

aksettirmesi bakımından tarihi gerçeklerle örtüşen bir tespittir. İslamlaşma uzun bir süre 

içinde kendi doğal mecrasında ilerlemiştir. Gerçekten Trabzon konusundaki araştırmalar 

fetihten 100 yıl sonrasına kadar şehir sakinlerinin çoğunun Hristiyan olduğunu ortaya 

çıkarmıştır. Nitekim ancak 125 yıl sonra çoğunluğu Müslüman bir şehirden söz 

edilmektedir. Ancak fetih öncesi karakterin çoğu korunmaktadır. Mesela Müslümanların 

Lowry’e göre en az yarısı yeni Müslüman mühtedilerdir. Ancak nüfusun hala %70’i 

Rumca konuşmaktadır. Diğer bir deyişle İslamlaşma hemen hemen tamamlanmış ancak 

Türkleşme daha ilk aşamadadır.93 Nitekim Türkleşmenin en somut göstergelerinden 

Türk dilinin kullanımı henüz başlamamıştır. Bu, yeni bir dine girmenin dili öğrenmek 

için motive edici etkisi ile ilerleyecektir. Şehrin İslamlaşması ile Türkleşmesi arasında 

ne kadar süre geçtiğini tahmin etmek zordur. Ancak burada kesin olan şey 

İslamlaşmanın Türkleşmeden önce tamamlandığı ve Türkleşmeye öncülük ettiğidir.94    

 Buraya kadar Trabzon'da İslamiyet’in tesisi ile ilgili mütalaalarda bulunurken 

gayrimüslimler veya Hristiyanlar ifadeleri ile Trabzon’un başta Rumları95 olmak üzere 

Ermeni ve Latin halklarından bahsedilmiştir. Ancak bölgede İslamiyet’i kabul eden 

                                                                                                                                                                                   
90 Bu oranı İslamlaşmanın ulaştığı son nokta olarak alabiliriz. Çünkü XIX. yüzyıla gelindiğine 

Müslümanlar XVI. yy sonu ile hemen hemen aynıdır. 1583’te % 53 olan oran XIX. yy’da % 56 olmuştur. 

Değerlendirme için bkz. LOWRY, EMECEN, a.g.m. s. 299. 
91 Fetihten sonra kentte önemli ölçüde Müslüman nüfus artışı olmuş ise de Müslüman ve gayrimüslimler 
ayrı mahallelerde yaşamaktaydı. Ancak yüz yıl sonra kentin mahallelerinin demografik yapısı büyük 

ölçüde değişmiştir. Bundan sonra dini bakımdan mahalleleri birbirinden ayırmak imkânsızlaşmıştır. 

Nitekim Aya Todor, Aya Sofya, Aya Vasil gibi Rum ismi taşıyan mahallelerin halkının tamamının Rum 

olmadığı şer’iye sicilleri kayıtları ile sabittir. Örnek sicil için bkz. TŞS., 1833, 11, 1, 1. Gerçekten 

1640’lara gelindiğinde mevcut 44 mahalleden çoğu mahallenin nüfus yapıları dini açıdan karmadır.  Son 

çalışmalar fetihten yaklaşık 100 yıl kadar sonra şehirde getto denilebilecek mahallenin kalmadığını 

göstermektedir. Mahalleler dini ve etnik açıdan karışık hale gelmiştir. Aynı şekilde köyler de zamanla 

karışık hale gelmiştir. Bu çarşılardaki dükkânlar için de geçerli olup, dükkânlar farklı dinlere mensup 

insanlar arasında da el değiştirmektedir. Taraflar arasında mülk transferi bu kadar çok olmasına ve İslam 

hukukunda komşunun bir mülkü öncelikli olarak satın alma veya yapılan satışa komşuluk açısından itiraz 

etme hakkına sahip olmasına rağmen komşusunun farklı dindeki bir insana ev satmasından rahatsız 

olduğu için mahkemeye başvuran kimseye rastlanmamıştır.  
Kemal ÇİÇEK, “Şer’iye Sicillerine Göre Trabzon’da Müslim-Gayrimüslim İlişkileri” Trabzon Tarihi İlmi 

Toplantısı (6-8 Kasım 1998),  haz. K. ÇİÇEK vd. 2. Baskı, Trabzon, 2000, s. 239.  
92 LOWRY, a.g.e. ss. 178 vd.  
93 LOWRY, a.g.e. s. 216 
94 HÜR, a.g.m. s. 132.  
95 Beldiceanu hariç Trabzon konusunda şimdiye kadar yayın yapan araştırmacıların hiçbiri bu Hristiyan 

kitlenin Yunanlılığından şüphe etmemiştir. Yalnız Beldicanu Trabzon tahrir defterleri ile yaptığı 

çalışmalarında fetihten sonra oluşturulan toplumda Arnavut, Sırp, Macar gibi Balkan kökenlilerden de 

bahsetmektedir. Beldiceanu ’den naklen BİLGİN, YILDIRIM, a.g.e. s. 136.  

Beldiceanu’nun bu konudaki görüşleri için bkz. Le Tımar de Muslih ed-din Precepteur de Selim Şah, 

Turcica, C. VII/2, Paris-Strasbourg, 1976, ss. 91-109.  

--21--



başka halklar da vardır. Bunlar ve İslamiyet’i kabulleri konusunda dönemin 

kaynaklarında birtakım bilgiler bulmak mümkündür. Mesela Evliya Çelebi Trabzon 

fethedildiği zaman civarda bulunan Lazların İslamiyet ile irtibata geçerek Şafii 

mezhebini kabul ettiğini söyler. Bu sebeple Trabzon’a “Eski Lezgi Vilayeti” der.96 

Mehmet Âşık Trabzon’un batı ve güney tarafındaki dağları Çepni ve Lezgi dağları 

olarak adlandırır. Kâtip Çelebi de bölge kavimlerini sayarken Lezgi, Gürcü, Abhaz, 

Çerkez ve Laz olarak sayar ve bu sonuncuların Trabzon’a en yakın oturduklarını 

söyler.97 Bunlardan başka çok daha yakın zamanda Şemseddin Sami Trabzon’a 12 

saatlik bir mesafede bulunan “Kurum Karyeleri” adındaki 9 karye halkının Müslüman 

oldukları halde eski Yunancaya benzer bir Rum lisanı konuştuklarını nakleder. Yine O 

şehirde kalıp Müslümanlığı kabul ederek Osmanlı imparatorluğunun eski halkları ile 

kaynaşmış olanlara Rumların “khumlidhes” dediğini, bu ismin Giritli Müslüman-

Hristiyan bir aile ilgili olduğunu anlatır.98  

 Çalışmamda şimdiye kadar “Trabzon” ile kastedilen kaynaklarda “nefs-i 

Trabzon” ifadesiyle bahsedilen Trabzon’un merkezinde yani Trabzon kadılık bölgesinde 

ya da diğer bir ifadeyle “kaza-i Trabzon” da İslamiyet’in tesisine yönelik uygulamalar 

ve onların neticesi olan gelişmelerdir. Bu noktada bir de başta Trabzon sancağı olmak 

üzere Trabzon eyaletindeki uygulamalara ve değişime de bakmak yararlı olacaktır. 

 1486 tarihli tahrir defterinden anlaşıldığına göre Trabzon sancağı Trabzon şehri, 

Akçaabat, Maçka, Torul, Yomra, Sürmene, Of, Rize, Pazar (Atina) ve Laz 

nahiyelerinden ve Trabzon, Rize, Of, Görele, Tirebolu, Giresun kalelerinden 

oluşuyordu.  XVI. yy’da nahiye kelimesi bir sancağın muhtelif kısımlarını göstermekte, 

kaleler ise çevresindeki köylerin tımarlara bölünerek askerlere maaş olarak verilmesi ve 

o bölgenin kale komutanlarınca idare edilmesinden dolayı defterlere ayrı olarak 

kaydedilmekteydi.99  

 

Şehrin Çevresinde İslamlaşma ve Türkleşme 

Akçaabat Nahiyesi  

 1486’da Akçaâbâd nahiye merkezinde tahmini 549, 1520’de ise 724 Hristiyan 

yaşıyordu. Nahiye toplamında ise 1486’da yaşayan 19.433 kişiden 202 tanesi 

Müslüman kalanı Hristiyan’dı. 1520’de nahiye nüfusu 26.795 kişi olmuştu. Bunun 

25.394’ü Hristiyan 1.401’i Müslümandı. Tahrir yapan kâtip bütün Müslümanları nev-

Müslüman olarak kaydetmiştir. Ancak bu bir yazım yanlışı olmalıdır. Çünkü 34 sene 

önceki Müslümanlar mevcuttur. Çünkü bu defterde nev-Müslümanlar toplam 

Müslümanların % 14’ü kadardır. 100 

 1583’e gelindiğinde Akçaabat’ta 5 mezra, 1 zaviye, 118 köy ve bu köylere tabi 

19 hisse mevcuttu. 33.933 kişiden 28.185’i Hristiyan 5.748’i Müslümandı. 1486’da %1 

                                                             
96 Evliya Çelebi, s. 412.  
97 TEKİNDAĞ, a.g.m. s. 475.  
98 TEKİNDAĞ, a.g.m. s. 475. 
99 BİLGİN, YILDIRIM, a.g.e. s. 152 
100 BOSTAN, a.g.e s. 181.  

--22--



olan Müslüman nüfus %17’ye yükselmişti. Nahiyenin kalan %83’ü ise hala 

Hristiyan’dı.101 Anlaşılan fetihten 100 seneden fazla geçmiş olmasına rağmen nahiyede 

hala % 80’den fazla Hristiyan yaşamaktadır. Bu demografik tablodan şu sonuçları 

okuyabiliriz: Bölgede zorla Müslümanlaştırma yapılmamıştır, hatta anlaşıldığı gibi 

ihtidalar bile sınırlıdır. Nahiyedeki Müslüman nüfusun çoğu sürgün ile bölgeye gelen 

Müslümanlardır.   

 

Maçka Nahiyesi  

 Maçka 1461-1585 yılları arasında Trabzon kazasına bağlı bir nahiye iken 9 

Temmuz 1585 tarihinde kaza yapılarak Trabzon bağlanmıştır. Yani fetihten sonra yüz 

yıldan fazla Trabzon’un bir nahiyesi olan Maçka incelenen dönem olan XVII. yüzyılda 

Trabzon’a bağlı bir kazadır.  

 1486’da Maçka’da yaşayan 9.580 kişinin 9.535’i Hristiyan 45 tanesi 

Müslümandı. Bunların ihtida ederek Müslüman olduğuna dair herhangi bir kayıt yoktur. 

Pekâlâ, buraya sürgün olarak gelmiş de olabilirler. Öte taraftan bu 9 hane dışında 

nahiyede tımarlı sipahiler de vardır ki bunların sürgün yoluyla getirildiği muhakkaktır. 

Anlaşılan bu 9 hanenin de en azından bazıları sürülen sipahilerle beraber getirilip iskân 

edilmişlerdir. Bu tarihte fethin üzerinden 25 sene geçtiğini bilirsek bu kadar zamanda 

siyasi olarak bölgeye hâkimiyetinin yerleştiği kesin olan fatihlerin dinlerini yaymak için 

herhangi bir zorlama başvurmadıkları çok daha net anlaşılır.102  

 1515 yılında Maçka nahiyesinde 49 köyde 2132 hane, 131 bive ve 141 mücerred 

Hristiyan’a karşılık 38 hane Müslüman103 yaşamaktaydı. Bu da 11.500 Hristiyan’a 

karşılık tımarlı sipahiler ile birlikte % 4 Müslümana tekabül ediyordu.104 

 1554 yılına gelindiğinde nahiye dâhilindeki 52 köyden 2611 hane ve 282 

mücerred Hristiyan’a karşılık 195 hane ve 21 mücerred Müslüman mevcuttu. Yani 

yaklaşık 14.350 kişiden meydana gelen nüfusun %90’ı Hristiyanlar kalanı 

Müslümanlardı. 105 

 1583’e gelindiğinde Müslümanlar lehine değişim devam etmektedir. Nahiye 

dahilindeki 55 köyde 2512 hane Hristiyan’a karşılık 329 hane ve 81 mücerred 

Müslüman yaşamaktaydı. Yani 15.224 kişilik nüfusun tımarlı sipahilerle birlikte %15’i 

Müslüman kalanı Hristiyan idi. Yalnız %15’lik azınlığa tekabül eden bu oran devlet 

görevlileri dahil olan bir nüfusu tanımlıyordu. Nahiye halkının ise 1583’e gelindiğinde 

ise 15.224 olan nüfusunun 13.315’i Hristiyan 1.909’u Müslümandı. Kısaca 

Müslümanlar toplam nüfus içinde 100 yılda %0,5’ten %12,5’e çıkmış 25 kat artmıştı.106  

 Maçka’da Müslümanların çoğunluğa erişmesi için ise XVII. yüzyılın ikinci 

yarısına gelinceye kadar beklemek gerekecekti. Ancak 1683’e gelindiğinde çoğunluk 

                                                             
101 BOSTAN, a.g.e s. 182. 
102 BOSTAN, a.g.m. s. 210. 
103 Bu 38 hane Müslümandan 31 tanesinin ihtida eden Müslümanlar olduğunu Bostan “XV. ve XIX. 

yüzyıllarda Maçka Kazasında Nüfus Hareketleri ve Nüfusun Etnik Yapısı” makalesinde ifade etmektedir.  
104 BOSTAN, a.g.m. s. 197. 
105 BOSTAN, a.g.m. s. 201. 
106 BOSTAN, a.g.m. s. 201. 

--23--



Müslümanlara geçmişti. 42 ayrı köy iskân biriminde 348 hane Hristiyan 464 hane 

Müslüman olmak üzere toplam 812 avarız hanesi mevcuttu. Bu %57’lik bir Müslüman 

çoğunluğu demekti.107 

Yomra Nahiyesi 

 1486’dan 1583’e kadar geçen 97 yıllık zaman diliminde Yomra’nın merkez 

nüfusu 1532’den 901’e düşmüştür. Nüfusun bu büyük oranda azalışının sebebini dışa 

yönelik iskânda aramak gerekir. Çünkü Hristiyan hane sayısı düşerken Müslüman hane 

sayısında da artış olmamış 97 senede 5 olan Müslüman nüfus ancak 36’ya çıkabilmiştir.  

 Nahiye toplam nüfusu ise 1486’da 60 tanesi Müslüman olmak üzere 12.168 kişi 

idi. Merkez nahiye nüfusundaki azalma toplam nahiye için de geçerlidir. 1583’e 

gelindiğinde toplam nüfus 6.818 kişidir. Bu merkez nüfustaki oranda bir azalmayı ifade 

etmektedir. Nüfusun dinlere dağılımına bakıldığında bunun 6.010’u Hristiyan 808 tanesi 

de Müslümandır. Müslüman nüfusta kayda değer bir artış vardır ve bu artış doğal 

çoğalma ile izah edilebilecek boyutta değildir. Bu artışın küçük bir kısmı ihtidalar 

kalanı ise göçle gelen Müslümanlardan kaynaklanmaktadır.108  

 

Sürmene Nahiyesi 

 Sürmene nahiyesinin merkezi olan Halanik köyü 1486’da 151 hane, 2 mücerred, 

22 bive ve 2 baştina Hristiyan’dan meydana gelmekteydi. Bu tarihten 34 sene sonra 

1520’de Sürmene’de yine tamamı Hristiyan olan 1.086 kişi yaşamaktaydı. Bu dönemde 

nüfus 870’ten 1.086’ya çıkmıştı ki bu doğal bir büyüme idi. 1583’e gelindiğinde 

Halanik’te 118 Müslüman 1.045 Hristiyan yaşamaktaydı. Hiç olmayan 60 sene sonra 

Müslümanlar toplam nüfusun %10’dan fazlasını oluşturmaktaydılar.  

 Tüm nahiyeyi dikkate aldığımızda ise 1486’da nahiye toplamında 130 

Müslüman ve 13.197 Hristiyan yaşamaktaydı. Bu yaklaşık %1 oranı hemen tüm bölge 

için geçerli bir orandır. 97 sene sonra 1583’e gelindiğinde Müslümanlar 2.702 

Hristiyanlar ise 14.155 olmuştu. Yıllık %20’den fazla büyüme oranı ile Müslüman 

nüfus göçle artmış olmalıdır.109 

 

Trabzon Kazası 

 1486-1583 arası 97 yıllık sürede Trabzon kazasının nüfusu 62.094 kişiden 

83.801’e yükselmiştir. Bir asra yakın zaman diliminde kaza nüfusu % 35 artmıştır. 

Nüfusun ayrıntısına bakıldığında Müslüman nüfus 2.474’ten 17.250’ye Hristiyan nüfus 

59.620’den 66.551’e yükselmiştir. Müslümanlarda artış hızı % 597 Hristiyanlarda ise 

%12’dir. Her iki toplum için de bu doğal yollarla izah edilebilecek bir artış değildir. Bir 

                                                             
107 Sürgünlerle Müslüman Hristiyan dengesinde çoğunluğun Müslümanlar lehine olmasının 

sağlanmasının hedeflendiği düşünülmelidir. Nitekim Trabzon’da bu denge XVI. yy sonunda sağlanmış ve 

bundan sonra oran sabit kalmıştı. Maçka’da bu dengenin yüz yıl daha geç sağlandığı görülmektedir. 

Anlaşılan önce Trabzon sonra taşrası Müslümanlaşmıştır. Nüfusta denge sağlanana kadar da iskân 

politikası sürdürülmüş olmalıdır. Diğer taraftan bu durum Maçka’da da ihtidanın toplam nüfus yapısını 

değiştirecek boyutta olmadığını gözler önüne sermektedir.  
108 BOSTAN, a.g.e. ss. 187-193. 
109 BOSTAN, a.g.e. ss. 195-201. 

--24--



asra yakın zamanda toplam nüfusun %100 kadar doğal yollarla artması öngörüldüğüne 

göre hem Müslümanların hem de Hristiyanların nüfusundaki değişimde dış etkenler 

belirgindir. Hristiyanlardaki yavaşlamaya karşın Müslüman nüfusun ihtida ile izah 

etmek de mümkün değildir. Çünkü bu yükselişi tamamen ya da büyük çoğunlukla ihtida 

ile izah etsek bile Hristiyan nüfusun artışı makul rakam olan %100’e yaklaşamamakta 

ancak % 30’lar civarında kalmaktadır. Dolaysıyla kesin olan Hristiyan nüfusun önemli 

oranda dış iskâna tabii tutulduğudur.110 

 

Trabzon Sancağı 

 1486 yılında sancağın toplam nüfusu 24.580 hane, 1.855 bive, 1.732 mücerred 

ve 298 neferden ibaretti. Toplam hanelerin 1.665’i Müslüman 22.915’i Hristiyan’dı. 

Bivelerin tamamı Hristiyan’dı.111 1.732 mücerredin 259’u Müslüman 1.473’ü 

Hristiyan’dı. 298 nefer kale görevlisi ve azebin ise 292’si Müslüman 6 tanesi 

Hristiyan’dı.112 

 Bu sayılarla yapılan hesaplamalarda Trabzon sancağının tahmini nüfusunun 

134.600 civarında olduğu tahmin olunabilir. Bunun %8’i Müslüman %92’si ise 

Hristiyan’dı.113 

 1583 yılına gelindiğinde hanelerin sayısı 42.339’a ulaşmıştır. Bunların 16.041’i 

(% 38) Müslüman 26.298’i (% 62) ise Hristiyan’dı. Bu tarihte bive kaydına 

rastlanmamaktadır. Mücerredlerin ise 4.971’i Müslüman114 sadece 3 tanesi 

Hristiyan’dı.115  

 Bu sayılarla yapılacak nüfus tahminlerine göre ise sancağın toplam nüfusu 

216.700 civarında olup bunun % 39’u Müslüman % 61’i ise Hristiyan’dı. Bu tabloya 

göre Müslüman nüfus dirlik sahipleri ile birlikte yaklaşık bir asırda 11.000 kişiden 

85.000’in üzerine çıkmış yani % 676 oranında artmıştır. Hristiyan nüfus ise 

123.000’lerden 131.000’e ulaşmıştır ki bu bir asırda sadece % 6’lık bir artışı ifade 

etmektedir. Doğal artışın çok altında olan adeta nüfusun artmadığını ifade eden bu 

değişimin en temel sebebinin ihtidanın sınırlı etkisi ile izah edilemeyeceği ortaya 

konulduktan sonra dış iskân dışında makul bir izahı yoktur. Şehirdeki toplam nüfus 

artışı ise 134.600’den 216.700 çıkmıştır ki burada nüfus artış oranı % 61’dir.116 Bu 

oranlardan çıkarılan bir yorum da fiziki olarak şehrin fazla değişim göstermediğidir. 

Anlaşılan gönderilen Rumlar başta olmak üzere yerli Hristiyanların evleri yeni gelenlere 

verilmiştir. Bu yargımı doğrulayan bir adım şehir ilk fethedildiğinde atılmıştır. Trabzon 

                                                             
110 BOSTAN, a.g.e. ss. 203-205 
111 Bive kocası ölmüş kadın demek olduğuna göre bu Bivelerin hepsinin Trabzon’un yerli Hristiyanları 

olması gerekir. Çünkü Hristiyanların Trabzon’a yerleştirildiği bir vakıa ise de bu herhalde en çok haneler 

için geçerli olmalıdır. Dönemin şartlarında bivenin iskâna tabii tutulduğuna inanmak için bir sebep yoktur 
112 BOSTAN, a.g.e. s. 251. 
113 BOSTAN, a.g.e. s. 263. 
114 Bu rakam dahi Müslüman sayısındaki artışta Trabzon’a yerleştirmenin belirgin katkısı olduğunu ihsas 

eder. Bilindiği gibi erkekler daha fazla göçe uyumludur. Bugün dahi çalışmaya okumaya yerleşmeye 

gidenler içinde erkekler daha fazladır. 
115 BOSTAN, a.g.e. s. 254. 
116 BOSTAN, a.g.e. ss. 264-265. 

--25--



kuşatması sırasında savaşa katılan Rum askerlerinin emlaki Türk askerlerine verilmiş, 

kale içindeki sivil Rum nüfus kale dışına çıkartılmıştır. Bir miktar aile İstanbul’a 

nakledilmiş, 1500 kadar Rum devşirilerek yeniçeri yapılmak üzere İstanbul’a 

gönderilmiştir. Daha sonra kale içine Anadolu’nun çeşitli yerlerinden Müslüman Türk 

aile buralara yerleştirilerek denge sağlanmıştır. Kale içine yerleştirilen her aile kendileri 

için yapılan bir mescidin etrafına toplanarak mahalleler oluşturmuşlardır. Mesela Orta 

Hisar’da Amasya’dan getirilen Müslümanların oluşturduğu mahallede inşa edilen 

“Amasya Camii” Cumhuriyet dönemine kadar ayakta kalmıştır. Bugün Orta Hisar 

Camiinin karşısındaki sokağın adı hala “Amasya Sokağı” olarak geçmektedir.117 

 Trabzon eyaleti içinde nüfus yoğunluğu bakımından en kesif olan bölge Trabzon 

sancağıdır. Yoğunluk bakımından Rize ikinci Of ise üçüncü sıradadır. Müslüman nüfus 

açısından ise Kürtün birinci sıradadır. En az Müslümanın bulunduğu kaza ise Torul’dur. 

Hristiyan nüfusun en yoğun olduğu kaza Trabzon, en az olduğu yer ise Kürtün idi.118 

 

Sonuç 

Osmanlı Devletinin fethettiği yerlerdeki kalıcılığını tesis için izlediği temel 

politika yeni yeri Osmanlı mülkü kılmaktı. Bunun yolu bölgede önce İslamı yaymak 

sonra da halkı Türkleştirmek idi. Ancak Osmanlı Devletinin bir din ve milleyet 

dayatması yapmamaktaydı. Eğer böyle olsaydı bugün Osmanlı Devletinin yönettiği 

topraklarda başka dinden ve  milletten insanlar bulabilmek, başka dillerin 

konuşulduğunu ileri sürmek mümkün olmayacaktı.  

Fakat bu nokta vurgulanırken çoğu zaman şu gözden kaçırılmaktadır: Osmanlı 

Devleti hakim olduğu yerlerde nüfus dengesinin Müslümanlardan yana olmasını bilinçli 

bir politika olarak takip etmiştir. Buraya kadar izah edilenlerden açıkça görülmektedir ki 

gayet planlı bir şekilde yeni fethedilen Trabzon’un önce kale içi sonra şehir merkezi en 

sonda sancak ve eyalet sahası İslamlaştırılmıştı. Devletin bunu nüfus dengesinin 

Müslümanlar lehine olacağı zamana kadar bilinçli bir şekilde politika olarak uyguladığı 

anlaşılmaktadır. Nitekim bu amaçla hem Trabzon’a Müslim nüfus göçürülmüş, hem de 

Trabzon’dan gayrimüslim nüfus çıkarılmıştır. Ancak nüfusun çoğunluğunun 

Müslümanlara geçmesinden sonra Osmanlı yönetiminin İslamlaşmayı sadece istediği, 

bunun için bir yönlendirme yapmadığı görülmektedir. Bu çerçevede İslam’ı halka 

onların anlayabileceği basit bir dille anlatan dervişler her zaman teşvik edilmiş şehirdeki 

faaliyetlerinin önü açılmıştır. Ne zaman ki yüz yıl sonra şehir ve çevresinde nüfus 

dengesi Müslamanlar lehine değişmiştir o zaman göç durdurulmuş, İslamın yayılışı 

kendi doğal mecrasına bırakılmıştır. Nitekim yüz senede % 50’yi geçen Müslim nüfus 

sonraki iki yüz sene sonra ancak % 60 olmuştur ki bu doğal yayılma yani istekle olan 

ihtidalar olmalıdır.  

Sonuç olarak çalışmada Anadolu’da fethedilen son toprak parçası olan Trabzon 

örneğinden hareketle Osmanlı Devleti yeni fethettiği bir bölgede hakimiyetini tesis için 

                                                             
117 ALBAYRAK, Trabzon’da İki Tarihi Mekân Çarşı Camii-Pazarkapı Camii ve Çevresi, ss: 2-3.  
118 BOSTAN, a.g.e. s. 269 

--26--



farklı metodlar denediği açıklanmıştır. Nitekim bu konuda genel kanaat olan hoşgörü 

politikasına farklı bir açısı geliştirilmiştir.     

 

Kaynakça 

AKGÜNDÜZ, Ahmet, Osmanlı Kanunnâmeleri ve Hukukî Tahlilleri: 1. Kitap Osmanlı 

Hukukuna Giriş ve Fatih Devri Kanunnâmeleri, Osmanlı Araştırmaları Vakfı Yayınları, 

İstanbul, 2006. 

ALBAYRAK, Hüseyin, Trabzon’da İki Tarihi Mekân Çarşı Camii-Pazarkapı Camii ve 

Çevresi, Trabzon Belediyesi Kültür Yayınları, İstanbul, 2010.  

ALBAYRAK, Hüseyin, Trabzon’un Fethi, Trabzon Belediyesi Kültür Yayınları, 

Trabzon, 1995. 

AŞIKPAŞAZÂDE, Aşıkpaşaoğlu Ahmet Aşıki, Tevarih-i Âl-i Osman, haz. N. A. 

Çiftçioğlu, İstanbul, 1947. 

BARKAN, Ömer Lütfi, Kolonizatör Türk Dervişleri, HamleYayınları, İstanbul, 1943. 

BİLGİN, Mehmet, YILDIRIM, Ömer, Sürmene, Sürmene Belediyesi Yayınları, 

İstanbul, 1990. 

BOA, MAD, nr. 828, s. 6, 10, 445. 

BOSTAN, Hanefi, “XV. ve XIX. yüzyıllarda Maçka Kazasında Nüfus Hareketleri ve 

Nüfusun Etnik Yapısı” Uluslararası Giresun ve Doğu Karadeniz Sosyal Bilimler 

Sempozyumu, 9-11 Ekim 2008 C.1, Giresun Belediyesi Yayınları, Ankara, 2009. 

BOSTAN, Hanefi, XV. ve XVI. Asırlarda Trabzon Sancağında Sosyal ve İktisadi Hayat, 

Türk Tarih Kurumu Yayınları, Ankara, 2002. 

BROUDEL, Fernand, Akdeniz ve Akdeniz Dünyası, çeviren: Mehmet Ali KILIÇBAY, 2. 

Baskı, İstanbul, 1989. 

ÇETİN, Osman, “Bursa Şer’iye Sicillerine Göre Anadolu’nun İslamlaşması Sürecinde 

İhtidaların Yeri ve Bazı İhtida Kayıtlarının Düşündürdükleri” Tarih ve Toplum S.74, 

İstanbul Şubat, 1990. 

ÇİÇEK, Kemal, “Şer’iye Sicillerine Göre Trabzon’da Müslim-Gayrimüslim İlişkileri” 

Trabzon Tarihi İlmi Toplantısı (6-8 Kasım 1998),  haz. K. ÇİÇEK vd. 2. Baskı, 

Trabzon, 2000. 

DOUKAS, Bizans Tarihi, çev. İsmet Mirmiroğlu, İstanbul, 1956. 

EVLİYA ÇELEBİ, Mehmet Zıllioğlu, Evliya Çelebi Seyahatnamesi, Hazırlayan: Tevfik 

TEMELKURAN vd. Üçdal Neşriyat, İstanbul, 1966. 

FALLMERAYER, Jakop Philipp, Trabzon İmparatorluğunun Tarihi, Türk Tarih 

Kurumu Yayınları, Ankara, 2011. 

GOLOĞLU, Mahmut, Trabzon Tarihi, 2. Baskı, Serander yayınları, Trabzon, 2013. 

GÖKBİLGİN, M. Tayyip, “XV. ve XVI. Asırlarda Eyalet-i Rum” Vakıflar Dergisi, C. 

IV. 

HÜR, Ayşe “Trabzon’un Etnik Tarihine Bir Bakış” Trabzon’u Anlamak, Derleyenler: 

Güven Bakırezer, Yücel Demirer, İletişim Yayınları, 2. Baskı, İstanbul, 2010.  

İNALCIK, “İstanbul”, İA, C.VI, MEB yayınlar, İstanbul, 1973. 

--27--



İNAN, Kenan, “Osmanlılara Dair Layığı İle Değerlendirilemeyen Bir Kaynak: 

Konstantin Mihailoviç ve Eseri” I. Türk Tarihi ve Edebiyatı Kongresi, (11-13 Eylül 

1996), Manisa, 1997.   

İNAN, Kenan, “Trabzon’un Fethi” Trabzon Tarihi İlmi Toplantısı (6-8 Kasım 1998), 

haz. Kemal ÇİÇEK vd. 2. Baskı, Trabzon, 2000. 

LOWRY, Heath W., Trabzon Şehrinin İslamlaşması ve Türkleşmesi (1461-1583) 

Çevirenler: Demet Lowry, Heath W. Lowry, Boğaziçi Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 

2010. 

LOWRY, Heath, EMECEN, Feridun, “Trabzon” DİA, C. İstanbul, TDV Yayınları,   

NEŞRİ, Kitab-ı Cihannüma, neşreden: F. Reşit UNAT, M. Altay KÖYMEN, Ankara, 

1987, C.2. 

ODABAŞIOĞLU, Cumhur, “Fatih Sultan Mehmed’in Trabzon’u Fetih Tarihi” 

Akademik Yorum, S. 2, Trabzon, 1992. 

ÖZDEĞER, Hüseyin, 1463-1640 Yılları Bursa Şehri Tereke Defterleri, Ankara, 1988. 

ŞAHİN, İlhan, “Osmanlı-Akkoyunlu Nüfuz Mücadelesinde Trabzon”, Trabzon Tarihi 

İlmi Toplantısı, (6-8 Kasım 1998) haz. Kemal ÇİÇEK vd. 2. Baskı, Trabzon, 2000. 

TEKİNDAĞ, Şehabeddin, “Trabzon” İA, C. 12/1, MEB yayınları, 2. Baskı İstanbul, 

1979.  

TURSUN BEY, Tarih-i Ebu’l Feth, Hazırlayan: Ahmet Tezbaşar, Tercüman Gazetesi 

Yayınları, İstanbul, Tarihsiz. 

ŞAKİR ŞEVKET, Trabzon Tarihi, Haz. Kemal Karadenizli, Ankara, 1954. 

UZUNÇARŞILI, İsmail Hakkı, Osmanlı Tarihi, C. II, 4. Baskı, TTK yayınları, Ankara, 

1988.  

 

--28--



ERKEN MODERN OSMANLI DÜNYASINDA VEBA 

TASAVVURU: EVLİYA ÇELEBİ ÖRNEĞİ 

Hüseyin BAYARSLAN1 

Giriş 

Veba, dünya genelinde toplumların demografisini, 

şehirleşmesini ve ekonomik yapısını etkileyen en yıkıcı salgın 

hastalıklardan biri olmuştur. Hastalığın etkeni olan Yersinia pestisin 

zoonotik yapısı, geniş coğrafyalarda tekrar eden dalgalar halinde 

görülmesine yol açmış, Akdeniz havzası, Balkanlar, Ortadoğu ve 

Kuzey Afrika vebanın en sık ortaya çıktığı bölgeler arasında yer 

almıştır. Salgınların düzensiz aralıklarla geri dönmesi, toplulukların 

hastalığı belirli işaretlerle tanımasına, korunma ve kaçınma pratikleri 

geliştirmesine ve vebayı çeşitli dini, kozmolojik ve toplumsal 

açıklama çerçeveleriyle anlamlandırmasına zemin hazırlamıştır. 

Veba, diğer etkilerinin yanı sıra toplumların zihniyet dünyasını da 

etkilemiştir. Hastalığın yayılımı, ticaret yolları, savaş koşulları, gıda 

darlıkları, iklim dalgalanmaları ve nüfus hareketleriyle yakından 

ilişkilidir (Kimya, 2021:2398-2399). Bu nedenle veba, tıp tarihinin 

                                                 
1 Arş. Gör. Dr., Kırıkkale Üniversitesi, Tarih Bölümü. ORCID: 0000-0002-9429-

6265 

BÖLÜM 2

--29--



olduğu kadar sosyal, ekonomik ve kültürel tarihin de önemli 

unsurlarından biri hâline gelmiştir. 

Önemli bir bölümü Akdeniz iklim kuşağında yer alan 

Osmanlı Devleti, kolera, tifüs, frengi ve çiçek gibi salgınlara farklı 

dönemlerde maruz kalmıştır. Bununla birlikte 19. yüzyılın ikinci 

çeyreğine kadar Osmanlı toplumunda en yaygın ve en tanınan 

hastalık, “taun” adıyla anılan veba salgınları olmuştur (Ayalon, 

2020:13). Osmanlı dünyasında veba 15. yüzyıldan itibaren kesintili 

biçimde varlığını sürdürmüş, 16. ve 17. yüzyıllar yaygın dalgaların 

görüldüğü dönemler olmuştur. İstanbul, İzmir, Selanik, Kahire, Şam, 

Halep gibi yoğun nüfuslu merkezler salgınların etkisini en güçlü 

biçimde hisseden şehirlerdir. Büyük pazar ağlarına bağlı olması, 

askerî sevkiyat hatları, deniz limanları ve iç göç hareketliliği vebanın 

bu şehirlerde sık sık görülmesinde belirleyici olmuştur (Varlık, 

2015:185-186). Erken modern Osmanlı toplumunda veba tıbbî bir 

gerçeklik olarak bilinmekle birlikte, hastalığın yayılış biçimine dair 

kesin bilgiler bulunmadığından açıklamalar çoğu zaman kader, ilahî 

imtihan, uğursuzluk ve tılsım inancı gibi farklı anlam dünyalarıyla 

iç içe geçmiştir. Dönemin risalelerinde havaların bozulması, rüzgâr 

değişimi veya kötü kokular gibi nedenler üzerinde durulurken, halk 

arasında vebayı uzak tuttuğuna inanılan ziyaretgâhlar, tılsımlar ve 

bereketli mekânlar önemli bir yer tutmuştur (Mehmed Sâlih, 

2024:218). Döneme ait kronikler, fetva mecmuaları, tıbbi risaleler 

kadar seyahatnameler de veba ile ilgili zihinsel dünyayı anlamada 

önemli bir kaynak niteliği taşır. Bu çerçevede Evliya Çelebi’nin 

Seyahatnamesi hem gözleme dayalı kayıtları hem de anlatıda yer 

bulan kültürel yorumlarıyla, Osmanlıların vebaya dair düşünsel 

pratiklerini geniş bir coğrafyada takip etmeye imkân verirken, bu 

hastalığın, insanların mekânla ve sosyal çevreleriyle ilişkisini nasıl 

etkilediğini somut örneklerle ortaya koymaktadır. 

 

--30--



İstanbul’un Kuruluş Yazgısı 

Evliya Çelebi’nin İstanbul’un kuruluşuna dair mitolojik 

anlatımında veba, şehrin temeline yerleşen bir aksaklıkla 

ilişkilendirilir. Vezendon’un sur inşası sırasında beklenen uğurlu an, 

bir leyleğin gagasından düşen yılanın rasat çanına temas etmesiyle 

bozulur. Çan erken çalar ve temel bu zamansız işaretle atılır. 

Kâhinler bu olayı, sur içinde veba, yangın ve askerî karışıklıkların 

sürekli görüleceğine işaret eden bir kehanet olarak yorumlar. 

Böylece veba, kentin kuruluş ânına sinen ve sonraki dönemleri 

etkileyen bir yazgı unsuru niteliği kazanır. Kurucuların, bu 

uğursuzluğu değiştiremediklerini fark ederek bir beyitle dile 

getirilen teslimiyet duygusuna yönelmeleri, on yedinci yüzyıl 

Osmanlı dünyasında salgınların ilahi takdir çerçevesinde 

değerlendirildiğini yansıtan bir örnek oluşturur (Evliya Çelebi, 

2003:13-14). Temel atma sırasında ortaya çıkan bu uğursuzluğun 

ardından Evliya Çelebi, İstanbul Kalesi’nin biçiminden kaynaklanan 

ikinci bir yazgısal işareti aktarır. Batısı kara, doğu ve kuzeyi denizle 

çevrili üçgen şekilli kalenin bu formu, şehirde fitne, isyan ve veba 

ateşinin sürekliliğiyle ilişkilendirilir. Buna karşılık denize bakan 

surların sağlamlığı Yecüc seddiyle karşılaştırılarak öne çıkarılır. 

Kostantin’in kaleye gösterdiği özen, yıldız ilmine hâkimiyetiyle 

açıklanırken gelecekte ortaya çıkacak peygamber hakkında bilgisi 

olduğu varsayıldığından inşaanın yengeç burcunda başlatıldığı ifade 

edilir. Ancak yapımın talii yengeç kabul edildiği için, kent içinde 

askerî toplulukların fitnesinin süreklilik göstereceği belirtilir. 

Böylece veba ve çeşitli karışıklıklar, hem temel atma sırasında 

yaşanan sapmayla hem de kalenin biçimsel özellikleriyle bağlantılı 

bir kader anlatısı içinde birleşir (Evliya Çelebi, 2003:25). 

Evliya Çelebi, İstanbul’un tarihsel ve mitolojik çerçevesini 

aktarırken kentin tılsımlarına da geniş yer ayırır. Anlatıya göre 

Yanko, Vezendon ve Kostantin dönemlerinde, gök ve yer 

afetlerinden korunmak amacıyla, dönemin mimarları, kâhinleri ve 

--31--



yıldız ilmiyle uğraşan bilginleri tarafından şehrin yirmi yedi yüksek 

tepesine yirmi yedi tılsım kurulmuştur. Bu tılsımlar arasında vebayla 

ilişkili olan on birinci tılsım konumuz açısından öne çıkar. Sultan 

Bayezid-i Veli Hamamı’nın bulunduğu yerde dört köşe, tek parça ve 

seksen arşın yüksekliğinde bir sütun bulunduğu, Gezbazya adlı bir 

kâhinin bu sütunu vebayı uzak tutacak şekilde tılsımladığı aktarılır 

ve sütun ayakta olduğu sürece İstanbul’da veba görülmediği ileri 

sürülür. II. Bayezid’in sütunu yıktırıp yerine hamam yaptırmasıyla 

bu koruyucu etkinin ortadan kalktığı, aynı gün sultanın bir oğlunun 

vebadan ölmesinin uğursuzluk işareti olarak değerlendirildiği ve 

ardından İstanbul’un veba istilasına uğradığı belirtilir.2  Metinde yer 

alan diğer tılsımlar arasında Ayasofya yakınındaki dört meleğe ait 

heykeller bulunur. Bu figürlerin bolluk, kıtlık, isyan ve veba gibi 

olaylarla ilişkilendirilen sembolik işaretler olarak görüldüğü 

aktarılır. Azrail’e atfedilen suretin çığlığıyla bütün dünyada vebanın 

ortaya çıkacağına inanılması, vebanın yol açtığı korkuyu ortaya 

koyar (Evliya Çelebi, 2003:32-34). 

Gülâbî Ağa isimli şahıstan aktarılan anlatı, II. Selim 

döneminde İstanbul’u etkileyen salgının boyutu hakkında fikir 

vermesi açısından önemlidir. Vebanın yarattığı tahribat, şehrin yirmi 

yedi kapısından her gün dışarı çıkarılan cenaze sayısının üç bin 

kişiye ulaştığı bilgisiyle vurgulanır. Bu yüksek can kaybı II. Selim’e 

ulaşınca, kriz karşısında padişahın tercihi, manevi bir çare olarak 

görülen kolektif yakarışa yönelmek olmuştur. Sultan, salgının 

sonlanması için üç gün boyunca tellallar aracılığıyla halka duyuru 

yaptırarak, Kadir Gecesi'nde Ayasofya Camii'nde toplanılıp istiska 

duası yapılmasını emretmiştir. Ayrıca bu vesileyle, caminin ne kadar 

insan alacağının hesaplanması istenmiştir. Ayasofya’da toplanan 

cemaatin, Şeyh Yahya Efendi'nin öğütlerini dinlerken, omuz omuza 

                                                 
2 Evliya Çelebi, muhtemelen 1492 ve 1502 yıllarında gerçekleşen ve ağır kayıplara 

yol açan veba salgınlarını, kentin tılsımlı koruyucuları üzerinden metafizik bir 

çerçeveye oturtur. 
--32--



ve diz dize oturduğu yönündeki bilgi, hastalığın bulaşma riskine dair 

farkındalığın henüz oluşmadığını göstermektedir. Anlatıya göre, 

camiden çıkanların sayılmasıyla kalabalık resmiyet kazanmış ve 

57.000 kişinin katıldığı sicile not edilmiştir (Evliya Çelebi, 2003:93-

94). Evliya Çelebi, Tekirdağ ve çevresinde de yağmursuzluk, veba 

ya da başka büyük afetler baş gösterdiğinde halkın sabah namazının 

ardından topluca istiska duası yaptığını belirtir (Evliya Çelebi, 

2011d:757).3 

Vebanın Giremediği Mekânlar: Tılsımlar, Dualar ve Manevi 

Muhafaza 

Seyahatname, Anadolu’da bazı mekânlara halk 

muhayyilesinde özel bir koruyuculuk atfedildiğini gösterir. Payas 

Dağı’ndaki Sürmeli Yayla için kullanılan “asla veba olmaz” ifadesi 

bu duruma örnek teşkil eder. Yaylanın bu niteliğinin kaynağı, Habib-

i Neccar’ın burada bir süre bulunduğu inancına bağlanır (Evliya 

Çelebi, 2006a:64).4 Benzer biçimde Şeyh Zekeriya Efendi’nin 

                                                 
3 Tournefort’un 18. yüzyıl başı İstanbul’una dair gözlemleri, Batı’nın yükselen 

rasyonalist perspektifi ile Doğu’nun geleneksel kadercilik anlayışı arasındaki 

paradigmatik kopuşu somutlaştırmaktadır. Seyyah, pervasızlığa karşı duyduğu 

şaşkınlık ve öfkeyi "Türkler yaşamayı hak etmiyor" cümlesiyle yansıtır. Ona göre 

günlük vefat sayıları 500 ya da 600 civarında iken seyirci kalmakla yetinen Türkler 

ancak ölü sayısının 1200 ile ifade edilen kritik eşiği aşmasıyla reaksiyon 

göstermektedir. Özellikle vebalıların terekelerinin hiçbir dezenfeksiyon işlemine 

tabi tutulmadan kolayca satılması, seyyahın gözünde hastalığın sürekliliğini 

sağlayan bir zafiyet olarak vurgulanmaktadır (Joseph de Tournefort, 2013:15)  

Halkın tutumuna karşın Taşköprizâde, vebayı klasik yöntemlerle aşılamayacak 

yeni bir tehdit olarak görmüş, buna karşı kaderciliği aşan ve hem tıbbi hem de 

metafiziksel önlemleri kapsayan daha rasyonel ve dönemine göre ilerlemeci bir 

bakış açısı geliştirmiştir (Matthew, 2020:140-141). İslam coğrafyasında Kara 

Ölüm'den itibaren belirginleşen veba risaleleri dini, tıbbi ve okültist kültür olmak 

üzere üç ana damardan beslenmiştir (Arıcı, 2021:137-145).  
4 Habîb en-Neccâr, Kur’ân-ı Kerîm’in Yâsîn sûresinde yer alan kıssada elçilere 

iman eden kişiyle özdeşleştirilen bir şahsiyet olarak İslâm kaynaklarında yer alır. 

Kur’ân’da adı açıkça zikredilmeden, “şehrin öbür ucundan gelen adam” ifadesiyle 

anılır. Tefsirlerde Antakya’da yaşadığı, gönderilen elçilere iman ettiği ve onları 

desteklediği, bu tutumu sebebiyle halk tarafından öldürüldüğü, ardından ise 

kendisine cennete girdiğinin bildirildiği aktarılır. Kaynaklarda mesleği, adı ve 
--33--



yaşamı sırasında yaptığı duanın Simav’ı hem humma hem de 

vebadan koruduğu anlatılır. Anlatıya göre Şeyh, bu duayı yirmi beş 

yaşında yapmış, ardından yaklaşık yüz yirmi beş yıl boyunca şehirde 

bu iki hastalık görülmemiştir (Evliya Çelebi, 2011e:51). 

Bağdat’ta ise aslanı sıtma tutması Tanrı’nın rahmeti şeklinde 

yorumlanırken, Hazret-i Ali Kasabası’nda humma, veba ve 

zatülcenp gibi hastalıkların görülmediği belirtilir (Evliya Çelebi, 

2010b:631). Evliya Çelebi, vebanın hiç görülmediğini belirttiği 

Kaşa’daki bu durumu aktarırken önce hekimlerin vebayı “kirlilikten 

doğan” bir hastalık olarak tanımladığını anımsatır, fakat hemen 

ardından şehrin halkı için “dilleri pâktır, kendileri pâk değildir” 

diyerek bu görüşün Hıristiyan halk için geçerli olamayacağına işaret 

eder. Böylece hastalığın yokluğunu manevi bir etkiyle açıklamaya 

yönelir. Şehirde yılan, akrep, çıyan, sıçan ve benzeri canlıların 

bulunmadığını kaydeden Evliya Çelebi, bunu Hz. İsa’nın 

havarilerinden birinin burada yaptığı tılsıma bağlar. Vebanın 

Kaşa’ya uğramayışı bu tılsımın etkisinin hâlen sürdüğü inancıyla 

açıklanır (Evliya Çelebi, 2010d:47). Beç şehrine dair aktarılan 

pasajda veba kavrayışını yine tılsım düşüncesiyle birlikte ele alır. 

Şehir içinde kan akıtılarak hayvan boğazlanmasının vebanın 

yayılmasına yol açacağı inancının mevcudiyetinden bahsedilse de 

Beç’te hiçbir zaman veba, sivrisinek, karasinek, yılan, çıyan, akrep 

ve sıtma görülmediği vurgulanır. Ayrıca Evliya Çelebi, karga, 

baykuş ve leyleğin şehir içinde bulunmadığını, yalnızca taşrada 

görüldüğünü kaydederek bu durumun da “eskilerin filozoflarının 

tılsım eylemesi” kaynaklı olduğunu ifade eder (Evliya Çelebi, 

2011a:228). 

                                                 
nesebi hakkında farklı rivayetler bulunmakla birlikte, kimliği ve yaşadığı döneme 

dair kesin bilgiler mevcut değildir. Antakya’da onun adına nispet edilen mekânlar 

ve kabir rivayetleri, şehir hafızasında edindiği yeri gösterir. Süleyman Ateş, 

“Habîb en-Neccâr”, DİA, XIV, 373-374 
--34--



Evliya Çelebi’nin Kırım’a dair kaydında, şehrin havasının 

bozulması ve veba dâhil çeşitli hastalıkların ortaya çıkması, 

Mehmed Giray Han döneminde hendek kazısı sırasında bulunan ve 

içinde birbirine karışmayan üç ayrı sıvının yer aldığı tılsımlı bir 

çömleğin kırılmasıyla ilişkilendirilir. Anlatıya göre çömleği kıran 

kişilerden biri vebayla, diğerleri ise sıtma ve sinekle etkilenmiştir. 

Evliya Çelebi’ye göre halk, bu olaydan sonra şehirde daha önce 

görülmeyen veba ve sineklerin ortaya çıktığına, havanın da kötü hâle 

geldiğine inanmaktadır (Evliya Çelebi, 2011b:484). Evliya Çelebi 

Çerkez diyarında vebanın hiç görülmediğini belirtirken, hastalık 

korkusunun yerini bu kez obur inancı alır. Çerkez ülkesinde, bir kişi 

hafif bir rahatsızlık geçirdiğinde bile gecenin belirli vakitlerinde 

ortaya çıktığına inanılan oburlar, bir kabak ya da benzeri bir nesne 

içinde görünerek seçtikleri hasta ya da sağ kişilerin kanını emer. Bu 

eylem, oburun kendi niteliğinden kaynaklanan bir yükten kurtulması 

olarak yorumlanır ve saldırıya uğrayan kişinin ölümüyle sonuçlanır. 

Oburun gözlerinde bu davranışın izlerinin kaldığı kabul edilir. 

Evliya Çelebi, bu bölgede veba bulunmamasına rağmen obur 

musibetinin yerel halk tarafından vebadan daha ağır bir tehlike 

olarak görüldüğünü kaydeder. Metinde bu inanışın yalnız 

Çerkezlerle sınırlı olmadığı, Moskova, Kazak, Leh ve Çek 

bölgelerinde de benzer uygulamaların bilindiği, Rum ülkesinde ise 

“kara koncoloz” olarak adlandırılan bir tür gece zararlısının ortaya 

çıktığına inanıldığı ifade edilir (Evliya Çelebi, 2011b:625-627). 

Atina’da "Eflatun Çadırı" olarak adlandırılan ve kadim 

hekimlerin toplantı yeri olarak nitelediği sekiz köşeli yapı, veba ve 

diğer tüm hastalıkların şehre girişini engelleyen bir tılsım merkezi 

olarak sunulur. Bu tılsımlar vasıtasıyla Atina, vebadan, yılan ve 

akrep gibi zehirli canlılardan, karga ve leylek gibi kuşlardan, hatta 

pire ve sivrisinek gibi hastalık taşıyıcı haşerelerden tamamen 

arındırılmıştır. Ancak Peygamber’in doğumuyla tılsımların çoğu 

etkisini yitirmişse de Çelebi’ye göre Atina’nın bazı canlıları hâlen 

--35--



barındıramaması, bu metafizik koruma kalkanının vebaya karşı 

ördüğü duvarın izlerinin hâlâ canlı olduğunu göstermektedir (Evliya 

Çelebi, 2011c:256-257). Sanemeyn Kalesi’ne ilişkin aktarımında 

veba, bölgenin eski inanç pratiklerinde toplumsal beklentileri 

şekillendiren bir unsur olarak görünür. Cahiliye dönemine atfedilen 

gelenekte, kalenin üzerindeki iki putun her yıl geniş bir kalabalık 

tarafından ziyaret edildiği ve bu putların kıtlık, bolluk, yağmur ve 

eşkıya tehlikesiyle birlikte o yıl veba çıkıp çıkmayacağına dair haber 

verdiğine inanıldığı belirtilir (Evliya Çelebi, 2011f:615). Evliya 

Çelebi, Kalmıkların geniş bir coğrafyaya yayılmış göçebe bir 

topluluk olduğunu belirttikten sonra, bu kavmin veba, zâtülcenp, 

sıtma, cüzam ve frengi dâhil olmak üzere yaygın ve ölümcül hiçbir 

hastalığa yakalanmadığını ileri sürer. Bu bağışıklık hali, Evliya 

Çelebi’nin anlatımında olağanüstü bir fiziksel dayanıklılık 

biçiminde sunulur ve Kalmıkların 200–300 yıl yaşayabildiği 

iddiasıyla desteklenir (Evliya Çelebi, 2011b:723). 

İlahi Adalet Terazisinde Vebanın Kurucu ve Yıkıcı Gücü 

Evliya Çelebi’nin anlatısında Rusafe şehrinin kuruluşu 

doğrudan veba ile bağlantılı gösterilir. Şam’da veba yayılınca Halife 

Hişam bin Abdülmelik, salgından uzaklaşmak için şehri terk eder ve 

çölde konakladığı bu bölgeyi yeni yerleşim yerine dönüştürür. Su 

yokluğu nedeniyle Fırat’tan su getirilir ve Rusafe böylece vebanın 

yönlendirdiği bir göçün sonucunda kurulmuş olur. Ancak Hişam, 

ironik bir biçimde kaçtığı hastalığa Rusafe’de yakalanarak burada 

vefat eder (Evliya Çelebi, 2006a:217-218).5 Mescid-i Aksâ’nın 

ortaya çıkışında da veba asli neden olarak sunulur. Anlatıya göre Hz. 

Davud döneminde Benî İsrail’i etkileyen bir veba salgını, yapılan 

                                                 
5 Taberi Tarihi’nde Hişam bin Abdülmelik’in vebadan kaçışından ve ölüm 

nedeninden bahsedilmez. Ebü Ca'fer Muhammed Bin Cerir'üt-Taberi, 380. Ancak 

İbnü’l Esir Hişam’ın Rusafe’de konaklamasını veba ile ilişkilendiren bir diyalog 

aktarır. İbnü’l Esir:1991. 
--36--



dua sayesinde sona erer. Bu salgından kurtuluşun gerçekleştiği yer, 

bir mabede dönüştürülür (Evliya Çelebi, 2011f:498). 

Seyahatname’de Üzeyr’in kavminin kendisine iman 

etmemesi büyük bir veba salgınıyla ilişkilendirilir. Anlatıya göre 

veba ortaya çıkınca halk Askalan’dan kaçmaya çalışmış, ancak 

Cebrâil’in sesi ile topluca helak olmuştur. İnsanların, “aramıza veba 

girmesin” diyerek birbirlerine sarılıp sıkıca kümelendikleri 

belirtilirken, bu nedenle tüm cesetlerin tek bir yerde yığıldığı ifade 

edilir. Yüzyıllar sonra bu kemik yığınlarını gören Üzeyr’in hayreti 

üzerine bir ses, burada yatanların veba azabından kaçarken helak 

olanlar olduğunu bildirir. Üzeyr’in duası, kemiklerin tekrar 

birleşmesine ve bedenlerin yeniden yaratılmasına vesile olur ve 

topluluk yeniden hayata döner. Bu anlatı Kur’andaki ve tefsirlerdeki 

Üzeyir kıssalarından farklı olarak vebayı toplu ölümü açıklayan bir 

ilahi ceza olarak ele alır (Evliya Çelebi, 2006a:164-165). 

Evliya Çelebi’nin Sofya anlatısı, veba salgınının toplumsal 

ve ahlaki çözülme bağlamında yorumlandığı düşünsel zeminin bir 

örneğini oluşturur. Anlatı, Debbağoğlu adlı bir serserinin Çelebi 

Camii’nin çatısındaki leylek yuvasına karga yumurtası yerleştirerek 

tabii düzeni bozmasıyla başlar. Bu müdahalenin ardından Sofya 

çevresindeki leyleklerin toplanıp anne leyleği ve yuvayı yok 

etmeleri, bu eylemin ilk sonucu olarak sunulur. Paşa, bu fiile neden 

olan kişinin yakalanmasını ister. Buna karşılık kendisine ilahi 

adaletin tecellisini bekleme yönünde telkin yapılır. Üçüncü gün 

Debbağoğlu zina suçuyla yakalanıp parçalanır ve cesedi leyleklere 

yakın bir noktaya bırakılır. Böylece ilahi takdir belirginleşmiş olur. 

Bu olayın ardından şehirdeki fahişelerin sürgün edilmesiyle ahlaki 

düzenin yeniden tesis edilmeye çalışıldığı belirtilir. Ancak halk 

arasında dile getirilen “kıtlık ve yokluk olur, veba da olur” şeklindeki 

öngörü doğrulanır ve Sofya’da her gün yüzlerce kişinin ölümüne yol 

açan bir veba salgını başlar. Salgın, paşanın çok sayıda adamını 

kaybetmesine ve kendisinin de ağır hastalığa yakalanmasına neden 

--37--



olur. Evliya Çelebi’nin tasvirinde veba, toplumsal ve ahlaki 

çözülmenin ardından beliren bir felaket olarak şehre çöker (Evliya 

Çelebi, 2006b:531-533). 

Ahlat’ın harabeye dönüşme süreci, Sofya örneğine benzer bir 

şekilde ahlaki bir zemin üzerine inşa edilmiş efsaneyle aktarılır. 

Anlatıya göre kentin yıkımı Mâhân padişahının savaş hazırlıkları 

için halktan yüz bin yumurta talep etmesiyle patlak veren toplumsal 

karışıklıklar ve onu takip eden veba salgınıyla ilişkilendirilir. Halk 

bu talebi tavuk yumurtası şeklinde anlar ve istenen miktarı toplar. 

Ancak padişah, aslında gümüş yumurta kastettiğini belirterek 

yükümlülüğü kaldırır ve herkesin yumurtasını geri almasını ister. 

Yumurtaların geri dağıtılması sırasında kimin hangi yumurtayı aldığı 

konusunda büyük bir karmaşa çıkar ve şehirde karşılıklı hak yeme 

suçlamaları baş gösterir. Evliya Çelebi, bu aşamada ileri görüşlü 

kişilerin bu haksızlık ortamının bereketi yok edeceğini ve şehrin 

felaketle karşılaşacağını dile getirdiklerini belirtir. Bu uyarının 

ardından Ahlat’ta ani bir veba salgını ortaya çıkar. Salgın öylesine 

etkili olur ki bir gecede on iki bin oba şehri terk ederek Mısır’a göç 

eder. Göç edenler, Abbasî halifesinin tahsis ettiği bölgede kısa sürede 

yeni bir yerleşim kurarlar. Evliya Çelebi, bu bölgenin kendi 

zamanında “Ahlad Mahallesi” olarak anılmaya devam ettiğini 

belirterek anlatısını somutlaştırmayı hedefler (Evliya Çelebi, 

2010a:188-189). 

Seyahatname’de vebanın ilahi takdir çerçevesinde 

düşünüldüğünü gösteren başka bir örnek olan, dindar ve cömert bir 

kişi olarak tanıtılan Armağanî Mehmed Efendi’nin hikâyesi, 1623 

yılında Üsküdar’da yaşadığı olağanüstü bir karşılaşmayla başlar. 

Evliya Çelebi’nin aktarımına göre Mehmed Efendi, Bostancıbaşı 

köprüsü civarında biri beyaz çadırlı ve beyaz kıyafetli, diğeri kara 

çadırlı ve kara kıyafetli iki topluluk görür. Bu topluluklar, kendilerini 

veba askerinin ruhları olarak tanıtır. Beyaz çadırlı grubun lideri, 

kendi taraflarının vurduğu kişilerin Allah’ın emriyle kurtulduğunu, 

--38--



kara çadırlı grubun vurduklarının ise şehit olduğunu söyler. Mehmed 

Efendi bu iki grubun yönlendirmesiyle İstanbul’da vebadan 

etkilenecek kişilerin adlarını deftere kaydeder. Evliya Çelebi’ye göre 

bir gün içinde önce 3.047 kişinin adı yazılır, ardından liste 

genişletilir. Mehmed Efendi ertesi sabah bu defteri IV. Murad’a iletir 

ve yaklaşan felaketi haber verir. Ayrıca padişaha, Peygamber’e ait 

emanetler bulunduğu için has odanın vebadan etkilenmeyeceğini de 

bildirir. Ancak padişah meczup olarak gördüğü Mehmet Efendi’yi 

ciddiye almaz ve onu göz hapsine aldırır. Evliya Çelebi, ertesi gün 

İstanbul’da büyük bir veba dalgası başladığını, kırk gün içinde 

300.000 cenaze taşındığını belirterek Mehmed Efendi’nin defterinin 

doğru çıktığını aktarır (Evliya Çelebi, 2010b:768-770). 

Askerî ve Politik Bir Tahribat Metaforu Olarak Veba 

Evliya Çelebi, yaklaşık üç yüz Anadolu gazisinin Tata 

kalesine yönelik saldırısını, “veba gibi” ifadesiyle nitelendirerek 

gazileri hızla yayılıp karşı tarafı kısa sürede etkisiz hâle getiren bir 

güç olarak sunar (Evliya Çelebi, 2010d:375). Dobra-Venedik halkını 

tasvir ederken veba metaforunu politik bir niteleme aracı olarak 

kullanır. Şehrin Osmanlı ile uzun süreli sulh ilişkisini anlatmasının 

hemen ardından, halkını “Devlet-i Aliyye’nin kanadı altında büyük 

veba gibi” şeklinde tanımlayarak zahiren uyumlu bir müttefik 

olmalarına rağmen, Osmanlı düzeni açısından kesintisiz bir tehdit ve 

huzursuzluk kaynağı olarak görüldüklerini ifade eder (Evliya Çelebi, 

2010e:576). Tatarların belirli bir merkezî komuta ve düzenli ordu 

teşkilatı olmaksızın, zengin bir mirzanın etrafında toplanan iki üç bin 

kişilik süvari grupları hâlinde ani ve dağınık akınlara çıktığını, 

seferlerinin belirli zamanlara bağlı olmadığını, küçük birlikler 

hâlinde farklı güzergâhlardan art arda düşman topraklarına 

girdiklerini belirtir. Bu düzensiz fakat sürekli baskınlar sebebiyle 

düşman güçleri kendilerini güvende hissedemez, tarım, odun 

toplama ve köy hayatı gibi gündelik faaliyetleri dahi sürdüremez. 

Evliya Çelebi bu durumu mecazî bir dille “kâfire veba askeri” 

--39--



benzetmesiyle ifade ederek, Tatarların süreklilik arz eden akınlarının 

karşı taraf üzerinde yarattığı psikolojik ve toplumsal yıkımı vurgular 

(Evliya Çelebi, 2011b:454-455). Başka bir anlatıda ise, Tatarların 

saldırısının yıkıcılığını vurgulamak için “küffara veba girer gibi 

girdiler” ifadesini kullanır. (Evliya Çelebi, 2011b:466). Evliya 

Çelebi, Saray Tatarlarını anlatırken “kâfiristanın büyük vebası” 

benzetmesini kullanarak bu topluluğun bölgedeki yıkıcı askerî 

hareketliliğini tanımlar. Saray’ın coğrafi konumu, Tatar akınlarının 

çevredeki Hristiyan beldelerine kolayca yönelmesine imkân verdiği 

için bu mecaz özellikle anlam kazanır (Evliya Çelebi, 2011b:696). 

Vebanın Sosyo-Mekânsal Etkileri: Salgın Algısı ve Nüfus 

Hareketliliği 

Evliya Çelebi, Boğdan boyarının idaresinde olduğunu 

belirttiği Iskıntı Kasabası halkının evlerini terk ederek dağlara 

sığınmış olduğunu, bu nedenle kasabada konaklayamadıklarını ve 

yollarına devam etmek zorunda kaldıklarını aktarır. Veba, kasabayı 

geçici olarak işlevsiz hale getirmiştir (Evliya Çelebi, 2011b:420). 

Tatar toplumunda hastalarla normalde aile bireylerinin ilgilendiğini 

ancak veba korkusu nedeniyle hastalardan uzak durduklarını ifade 

eder. Bu durumun sonucu olarak, Sahib Giray Han Camii yakınında 

yer alan iki odalı küçük bir şifahanede hastalara bakıldığını belirtir 

(Evliya Çelebi, 2011b:523). Veba salgını şehirlerin hafızasını da 

etkilemiştir. Evliya Çelebi, Teselya Yenişehiri’nin mamuriyetini 

överken şehrin geçmişte ağır bir veba felaketiyle karşılaştığını 

kaydeder. Abdülbaki Efendi’nin aktardığına göre salgında yaklaşık 

yirmi bin kişinin öldüğü, bunun sonucunda bazı ailelerin tümüyle 

yok olduğu belirtilir (Evliya Çelebi, 2011c:195). Fener kasabası 

çevresinden bahsederken, bölgenin mimari açıdan mamur olduğunu, 

çok sayıda ev, saray, mescit ve çeşitli yapılar barındırdığını 

belirtmesine rağmen, veba korkusunun yerleşimin dokusunu 

derinden etkilediğini vurgular. Çok sayıda hane terk edilmiş hâlde 

durmaktadır. Evliya Çelebi’nin burada bulunduğu sırada karşılaştığı 

--40--



dilsiz bir kişinin kimse tarafından sahiplenilmemesi, bu korkunun 

günlük hayatı nasıl şekillendirdiğine dair bir örnek olarak aktarılır. 

Anlatıya göre bu kişi açlıktan ölmüş, fakat veba kuşkusundan dolayı 

hiçbir komşu cesede yaklaşmamıştır. Evliya Çelebi’nin 

hizmetkârlarıyla birlikte cenazeyi yıkayıp defnetmesi üzerine ev 

sahibinin tüm maiyetiyle konaktan uzaklaşması, salgının bulaşma 

riskine karşı yerel halkın geliştirdiği korunma refleksini gösterir 

(Evliya Çelebi, 2011c:211). Evliya Çelebi’nin tasvirine göre Gaston, 

idari bakımdan Mora paşasının hassı statüsünde bir voyvodalık olup 

300 akçe payeli bir kaza merkezidir. Yerleşim, bünyesindeki ilmiye 

sınıfı temsilcileri, mülki amirler ve askeri zabitlerle eksiksiz bir 

Osmanlı bürokratik hiyerarşisine sahip olsa da bu kurumsal yapı 

veba salgını nedeniyle derin bir sarsıntı yaşamıştır. Çelebi, kentin 

sosyal ve idari çevresinin salgından korunma refleksiyle dağlara 

çekilmesinin ve aynı süreçte gelen Venedik yağmalarının yerleşimin 

harap olmasına yol açtığını belirtir (Evliya Çelebi, 2011c:296). 

Evliya Çelebi’nin "ibretlik bir yapı" olarak tanımladığı 

Koron Kalesi’nin düşüş süreci, salgının bu süreçte belirleyiciliğini 

göstermesi açısından önemlidir. 1500 yılında II. Bayezid döneminde 

Osmanlı idaresine giren kale, Kanuni Sultan Süleyman’ın Avrupa 

seferleriyle meşgul olduğu bir evrede Venedik ve müttefik 

kuvvetlerinin kuşatmasına maruz kalmıştır. Bu kuşatmanın kaderini 

tayin eden asıl unsur, o dönemde meydana gelen ve Çelebi’nin 

ifadesiyle "bir kırımda dört bin adet gazinin" ölümüne yol açan 

salgındır. Evliya Çelebi’ye göre bu durum kalenin savunulmasını 

imkânsız hale getirmiş ve teslimine zemin hazırlamıştır (Evliya 

Çelebi, 2011c:318). Lonkanik bölgesinde yaklaşık 500 hane 

bulunmasına rağmen, salgın sırasında hem Müslüman hem de 

Hristiyan halkın büyük bölümü dağlara çekilmiş ve yalnızca 100 

kadar hane kalmıştır (Evliya Çelebi, 2011c:331). Yüksek ve sarp bir 

tepeye kurulmuş olarak tarif edilen Arhoz Kalesi’nde yer alan 150 

--41--



hanenin de kale halkının vebadan dağılmış olması nedeniyle büyük 

bölümü boş ve harap haldedir (Evliya Çelebi, 2011c:349). 

Zeban kasabası tasviri, vebanın bir yerleşimi sosyal ve idari 

bakımdan nasıl izole ettiğini belgeleyen başka bir örnektir. Kasaba, 

camileri, medreseleri ve ticari yapılarıyla mamur bir durumda olsa 

da dört yıldır süregelen salgın nedeniyle ciddi bir demografik çöküş 

yaşamıştır. Çevre halkının Zeban’dan gelen yolculara karşı duyduğu 

nefret ve dışlama konusunda Evliya Çelebi’ye yapılan uyarı, 

hastalığın sosyal damgalama aracına dönüştüğünü gösterir. 

Kasabada kimseyi bulamadığı için, Evliya Çelebi, padişah emirlerini 

dışarıdaki bir bağda sancak müsellimine teslim etmek zorunda 

kalmıştır (Evliya Çelebi, 2011d:597). Savunma kaygısıyla inşa 

edilen ve bağımsız birer kuleye sahip olan birbirinden uzak 

haneleriyle Delvinye’de halkın vebayı büyük bir korkuyla 

karşıladığını ve hastalanan yakınlarını evlerde bırakarak dağlara 

çekildiğini aktarır. Evliya Çelebi’nin kaydına göre, veba doğrudan 

görülmese bile hastaların terk edilmesi sonucunda kişiler açlık ve 

bakımsızlıktan ölebilmektedir (Evliya Çelebi, 2011d:644-645).  

Evliya Çelebi, bu tutumu bizzat deneyimlediği bir olayla 

örneklendirir. Delvinye’de bulunduğu sırada hizmetkârlarından biri 

ölür. Kendisi cenazeyi yıkayıp Tekke Camii avlusuna defneder. 

Bunun üzerine halk ondan uzaklaşır ve bulunduğu konutu terk eder. 

Evliya Çelebi, ölümün vebadan kaynaklanmadığına halkı ikna etmek 

için yoğun bir çaba sarf eder (Evliya Çelebi, 2011d:652). 

Ergiri Kasrı’na dair bölüm, vebanın yerel toplumsal algısını 

anlamak bakımından dikkat çekici iki anlatıyı yan yana getirir. 

Menkıbe olarak sunulan ilkinde, Şeyh Ali Dost Dede’nin ölümü halk 

tarafından veba kaynaklı olarak yorumlanır. Bunun üzerine kasaba 

halkı başka köylere kaçar ve uzun süre geri dönmeye cesaret 

edemezler. Metnin ikinci kısmı, Ergiri’de veba korkusunun gündelik 

hayatı nasıl şekillendirdiğine dair bir gözlem içerir. Buna göre 

kentte, bir çıban çıkması bile veba başlangıcı olarak yorumlanır ve 

--42--



böyle bir şüphe durumunda hastanın evi hızla dışlanır, yakınları dahi 

uzaklaşır. Vebalı olduğuna inanılan bir haneye uzun süre girilmez, 

zorunlu hallerde giriş öncesinde sirke ile temizlik yapılması, 

odaların tütsülenmesi ve kireçle yenilenmesi beklenir. Buna karşın 

kentte gerçek anlamda yaygın bir veba kaynaklı ölüm görülmediğini 

vurgulayan Evliya Çelebi, halkın genellikle farklı ateşli ve sindirim 

sistemi hastalıklarından öldüğünü belirtir (Evliya Çelebi, 

2011d:654). 

Sakız Adası’nın doğu ucundaki Kiremitlik mevkiinde karaya 

çıkan Evliya Çelebi veba yayıldığı için şehir merkezine gidemez. Bu 

nedenle yolculuk, kıyıdan içerilere doğru, dağlar ve bağlar arasından 

sürdürülür. Vebadan kaçmak için bir çiftliğe çekilmiş olan Mühürdar 

Paşa ile orada görüşülür (Evliya Çelebi, 2011e:121).6 Evliya Çelebi 

Molla İbrahim Efendi’nin III. Murad döneminde sarayda muallimlik 

yaptığını ve yetmiş ciltlik telif sahibi olduğunu vurguladıktan sonra 

onun vebadan Bozdağ Yaylası’na kaçmasını “ilmine uymaması” 

olarak eleştirir. Yaylada vebadan ölmesi ise ilahi takdirden 

kaçılmayacağının göstergesi olarak yorumlanır (Evliya Çelebi, 

2011e:198). Evliya Çelebi, İstanbul’a dönüşünü takip eden günlerde 

yaşanan sağlık sorunlarını aktarırken vebanın doğrudan etkisini 

kayda geçirir. Şehre varışından bir hafta sonra yanında bulunan 

kölelerden altısının vebadan öldüğünü belirtmesi hareket hâlindeki 

toplulukların hastalığa maruz kalma riskini gösterir. Kendisi ise 

vebaya yakalanmamakla birlikte uzun süreli bir göz hastalığı 

geçirdiğini ifade eder (Evliya Çelebi, 2011c:63). 

Sınırın Ötesinde Tecrit ve Karantina Pratikleri 

II. Selim dönemindeki tutuma karşın Seyahatname, 

Yedikule’nin fetihten önce salgın yönetiminde özel bir yere sahip 

olduğunu gösterir. Bölge, şehre dışarıdan gelen ve veba taşıma 

                                                 
6 1788’de Sakız Adası’nda yaşnan salgının 3000’den faza kişinin ölümüne yol 

açtığı belirtilir (Kılıç: 2016:1194). 
--43--



ihtimali bulunan kişilerin yedi gün süreyle tutulduğu bir gözetim 

alanı olarak kullanılmıştır.7 Fetihten sonra Yedikule, karantina alanı 

işlevini tamamen yitirmiş, Fatih Sultan Mehmed, debbağlık ve 

mezbaha gibi faaliyetleri buraya taşıyarak bölgeyi şehrin ağır koku 

ve atık üreten birimlerinin toplandığı bir merkez hâline getirmiştir 

(Evliya Çelebi, 2003:352). Evliya Çelebi’nin İspilet Kalesi’ne ilişkin 

aktarımı, erken modern karantina anlayışının nasıl işlediğine dair bir 

ayrıntı sunar. Anlatıya göre, İspilet kumandanıyla görüşmek üzere 

kaleye gitmek için hazırlanan heyet, kapıda nöbetçi askerlerin silâh 

bırakma talebiyle karşılaşır. Kısa bir tartışmanın ardından heyetin 

silahlı şekilde içeri alınması sağlanır. Kumandanın huzurunda 

yapılan görüşmede, sınır hattındaki çatışmalar, kalelerin imarı ve 

esirlerin durumu ele alınır. Evliya Çelebi, paşanın bundan haberi 

olmamasına rağmen, tüccarlardan edindiği bilgiyle Osmanlı 

esirlerinin serbest bırakılmasını ister ve talep hemen kabul edilir. Bu 

görüşme sırasında anlatının dikkat çeken noktası, İspilet halkının 

karantina uygulamasına ilişkin açıklamadır. Kumandan, 

yabancıların şehre girmeden önce veba taşıma ihtimaline karşı kırk 

gün tecrit edilmesinin yerleşik bir kural olduğunu belirterek, 

Osmanlı heyetinin doğrudan saraya alınmamasını bu karantina 

uygulamasıyla gerekçelendirir. Evliya Çelebi’ye göre bu kırk günlük 

bekleme süresi İspilet’te genel bir tedbirdir, ancak Osmanlı heyeti bu 

uygulamadan muaf tutulmuş ve ertesi gün generalin huzuruna kabul 

edilmiştir (Evliya Çelebi, 2010c:674-675). Kaşa Kalesi’nde veba, 

diplomatik temasın seyrini doğrudan etkiler. Osmanlı heyeti, Helil 

Gabor’un krallığa iadesi için Kaşa Kalesi’ne vardığında hâkim 

tarafından “Sizde veba vardır” denilerek içeri alınmaz ve birkaç gün 

bekletilir. Evliya Çelebi, bu açıklamayı yalnızca sağlık kaygısıyla 

ilişkili bir uyarı olarak değil, karşı tarafın zaman kazanmak üzere 

kullandığı bir bahane olarak aktararak “İsa’nın doğum günü” 

                                                 
7 Karantina noktaları ilk kez 1377 yılında Dubrovnik ve Venedik’te 

oluşturulmuştur (Yaşayanlar, 2018:738). 
--44--



gerekçesiyle birleşen bu gecikme talebini, ardından sergilenmek 

istenen geniş askerî gücün hazırlığıyla ilişkilendirir (Evliya Çelebi, 

2010d:53-54). Evliya Çelebi’nin Bandışka’daki Nazarete Hanı 

tasviri, vebaya karşı geliştirilen denetim ve tecrit uygulamalarını 

göstermesi bakımından dikkat çekicidir. Anlatıya göre bu han, Hint, 

Yemen, Semerkand, Arap ve Acem diyarlarından ya da Osmanlı’nın 

farklı bölgelerinden gelen tüccar ve hizmet ehlinin şehre girmeden 

önce zorunlu olarak konulduğu bir bekletme yeridir. Bu 

uygulamanın gerekçesi, yolculardan veba bulaşma ihtimalidir. 

Evliya Çelebi, burada kalanların geliş durumlarına göre üç ila kırk 

gün arasında tutulduğunu belirtir ki bu ifade, erken modern 

dönemdeki karantina sürelerine benzer bir gözetim pratiğine işaret 

eder. Han üzerindeki sıkı denetim de vebaya dair korkunun boyutunu 

ortaya koyar. İçeriye yerleştirilen konukları elli kişilik bir grubun 

gözetlediğini aktarır. Ayrıca han süresini doldurmamış bir tüccarın 

şehre mal sokmak istemesi durumunda, malların ucuna veya 

kenarına sirke sürülmesi gerekir. Evliya Çelebi, bunun yerel inanışa 

göre vebanın sirke ile engellenebileceği düşüncesinden 

kaynaklandığını yazarak sirkenin koruyucu olarak görüldüğünü dile 

getirir (Evliya Çelebi, 2010e:574). Evliya Çelebi’nin Nazarete 

Limanı’na dair kaydı, Kandiye çevresindeki salgın kontrol 

uygulamalarını ortaya koyar. Liman yakınındaki büyük han, farklı 

bölgelerden gelen tüccarların kaleye girmeden önce zorunlu olarak 

bekletildiği bir gözetim alanı işlevi görür. Evliya Çelebi’nin 

aktarımına göre burada kırk günlük bir bekleme süresi 

uygulanmakta, bu süre dolmadan hiç kimse Kandiye’ye 

alınmamaktadır. Uygulamanın gerekçesi, yolculuk sırasında 

taşınmış olabilecek vebanın şehre girmesini engelleme kaygısıdır. 

Böylece han, ticaret yolları üzerindeki hareketliliği kesintiye 

uğratmadan salgın riskini azaltmayı amaçlayan bir kontrol noktası 

hâline gelir. Evliya Çelebi’nin gözleminde bu tür nazarete hanlarının 

“her şehirlerinin taşrasında” bulunması, bu coğrafyada vebaya karşı 

--45--



kurumsallaşmış bir karantina pratiğinin mevcudiyetini gösterir 

(Evliya Çelebi, 2011d:530-531). 

Sonuç 

19. yüzyılın ortalarına kadar taun adıyla anılan ve kolektif 

hafızada derin izler bırakan veba, Evliya Çelebi’nin anlatılarında 

özellikle İstanbul’un kuruluşuyla başlayan bir "yazgı hatası" veya 

kenti koruyan yirmi yedi tılsımın bozulmasıyla açıklanan metafizik 

bir kader unsuru olarak ele alınmıştır. Şehrin temelindeki uğursuz 

kehanetler, üçgen formu ve Ayasofya’daki vebayı işaret eden melek 

tasvirleri, salgının mekânsal yazgıya nasıl dahil edildiğini 

gösterirken, II. Selim döneminde Ayasofya’da binlerce kişinin 

katılımıyla yapılan dualar, bu büyük krize karşı geliştirilen yaygın 

manevi savunma refleksini yansıtmaktadır. Buna karşılık, İspilet, 

Kandiye ve Bandışka gibi bölgelerde görülen "nazarete hanları" 

üzerinden yürütülen zorunlu tecrit gibi pratikler, erken modern 

dönemde bulaşma fikrinin sınır bölgelerinde karantina bilincine 

dönüştüğünü göstermektedir. Vebanın mekânsal dokunulmazlığı ise 

Sürmeli Yayla gibi veli himayesindeki kutsal görülen alanlar ya da 

Atina’daki "Eflatun Çadırı" gibi kozmolojik ve yıldız ilmi temelli 

tılsımlarla açıklanmıştır. Bu durum, hastalıktan korunma yollarının 

hem İslami hem de antik bir bilgi mirasıyla harmanlandığını gösterir. 

Öte yandan Sofya ve Ahlat anlatılarında veba, ahlaki yozlaşma, 

haksızlık ve ilahi iradeye aykırı davranışların ardından gelen bir 

"ilahi ceza" ve toplumsal terazi işlevi görürken, Armağanî Mehmed 

Efendi’nin beyaz ve kara çadırlı "veba askerleri" imgesinde, salgın 

ilahi bir emirle hareket eden metafizik bir ordu olarak düşünülür. 

Seyahatnâme, vebanın idari yapıları felç eden, Gaston, Arhoz ve 

Zeban gibi mamur yerleşimleri boşaltan, bazen diplomatik temasları 

erteleyen ve Koron Kalesi örneğindeki gibi askeri dengeleri 

değiştiren kurucu ve yıkıcı gücünü ortaya koyar. Bu evrensel tehdit 

Çerkez diyarında yerel inançlarla yeniden biçimlenerek yerini obur 

inancına bırakır. Kırım’da tılsımlı bir çömleğin kırılmasıyla başlayan 

--46--



salgın veya Delvinye’de veba korkusuyla hastaların ve cenazelerin 

terk edilmesi gibi örnekler, salgının toplumsal dayanışmayı sarsan 

ve bireysel trajedileri derinleştiren sosyolojik etkilerini ortaya koyar.

--47--



Kaynakça 

Arıcı, Mustakim (2021). “İslâm Coğrafyasında Salgınlar 

Tarihinin Sessiz Kaynakları:Taun/Veba Risaleleri Literatürü”, 

Nazariyat, 7/1, 137-145. 

Ateş, Süleyman (1996). “Habîb en-Neccâr”, DİA, XIV, 373-

374. 

Ayalon, Yaron (2020). Osmanlı İmparatorluğu’nda Doğal 

Afetler, Çev. Zeynep Rona, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 

İstanbul, 2020. 

Evliya Çelebi. (2003). Günümüz Türkçesiyle Evliya Çelebi 

Seyahatnâmesi: İstanbul, (Cilt 1, Kitap 1), (Haz. S. A. Kahraman & 

Y. Dağlı,), İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Evliya Çelebi. (2006a). Günümüz Türkçesiyle Evliya Çelebi 

Seyahatnâmesi: Konya - Kayseri - Antakya - Şam - Urfa - Maraş - 

Sivas - Gazze - Sofya – Edirne, (Cilt 3, Kitap 1), (Haz. S. A. 

Kahraman & Y. Dağlı,), İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Evliya Çelebi. (2006b). Günümüz Türkçesiyle Evliya Çelebi 

Seyahatnâmesi: Konya - Kayseri - Antakya - Şam - Urfa - Maraş - 

Sivas - Gazze - Sofya – Edirne, (Cilt 3, Kitap 2), (Haz. S. A. 

Kahraman & Y. Dağlı,), İstanbul: Konya - Kayseri - Antakya - Şam 

- Urfa - Maraş - Sivas - Gazze - Sofya - Edirne, Yapı Kredi Yayınları. 

Evliya Çelebi. (2010a). Günümüz Türkçesiyle Evliya Çelebi 

Seyahatnâmesi: Bağdad - Basra - Bitlis - Diyarbakır - Isfahan - 

Malatya - Mardin - Musul - Tebriz - Van, (Cilt 4, Kitap 1), (Haz. S. 

A. Kahraman & Y. Dağlı,), İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Evliya Çelebi. (2010b). Günümüz Türkçesiyle Evliya Çelebi 

Seyahatnâmesi: Bağdad - Basra - Bitlis - Diyarbakır - Isfahan - 

Malatya - Mardin - Musul - Tebriz - Van, (Cilt 4, Kitap 2), (Haz. S. 

A. Kahraman & Y. Dağlı,), İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Evliya Çelebi. (2010c). Günümüz Türkçesiyle Evliya Çelebi 

Seyahatnâmesi: Akkirman - Belgrad - Gelibolu - Manastır - Özü - 

Saraybosna - Slovenya - Tokat - Üsküp, (Cilt 5, Kitap 2), (Haz. S. A. 

Kahraman), İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Evliya Çelebi. (2010d). Günümüz Türkçesiyle Evliya Çelebi 

Seyahatnâmesi: Podgoriçe - İştib - Vidin - Peçoy - Budin - Üstürgon 

[Estergon] - Ciğerdelen - Macaristan - Öziçe - Taşlıca - Dobra-

--48--



Venedik - Mostar - Kanije, (Cilt 6, Kitap 1), (Haz. S. A. Kahraman,), 

İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Evliya Çelebi. (2010e). Günümüz Türkçesiyle Evliya Çelebi 

Seyahatnâmesi: Podgoriçe - İştib - Vidin - Peçoy - Budin - Üstürgon 

[Estergon] - Ciğerdelen - Macaristan - Öziçe - Taşlıca - Dobra-

Venedik - Mostar - Kanije, (Cilt 6, Kitap 2), (Haz. S. A. Kahraman), 

İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Evliya Çelebi. (2011a). Günümüz Türkçesiyle Evliya Çelebi 

Seyahatnâmesi: Eğri - Hatvan - Yanık - Viyana - Çanad - Eflak - 

Boğdan - Bükreş - Ukrayna - Kırım - Bahçesaray - Çerkezistan - 

Dağıstan - Ejderhan - Kalmukistan - Saray - Moskova, (Cilt 7, Kitap 

1), (Haz. S. A. Kahraman), İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Evliya Çelebi. (2011b). Günümüz Türkçesiyle Evliya Çelebi 

Seyahatnâmesi: Eğri - Hatvan - Yanık - Viyana - Çanad - Eflak - 

Boğdan - Bükreş - Ukrayna - Kırım - Bahçesaray - Çerkezistan - 

Dağıstan - Ejderhan - Kalmukistan - Saray - Moskova, (Cilt 7, Kitap 

2), (Haz. S. A. Kahraman), İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Evliya Çelebi. (2011c). Günümüz Türkçesiyle Evliya Çelebi 

Seyahatnâmesi: Gümülcine - Kavala - Selanik - Tırhala - Atina - 

Mora - Navarin - Girit Adası - Hanya - Kandiye - Elbasan - Ohri - 

Tekirdağı, (Cilt 8, Kitap 1), (Haz. S. A. Kahraman), İstanbul: Yapı 

Kredi Yayınları. 

Evliya Çelebi. (2011d). Günümüz Türkçesiyle Evliya Çelebi 

Seyahatnâmesi: Gümülcine - Kavala - Selanik - Tırhala - Atina - 

Mora - Navarin - Girit Adası - Hanya - Kandiye - Elbasan - Ohri - 

Tekirdağı, (Cilt 8, Kitap 2), (Haz. S. A. Kahraman), İstanbul: Yapı 

Kredi Yayınları. 

Evliya Çelebi. (2011e). Günümüz Türkçesiyle Evliya Çelebi 

Seyahatnâmesi: Kütahya - Manisa - İzmir - Antalya - Karaman - 

Adana - Halep - Şam - Kudüs - Mekke - Medine, (Cilt 9, Kitap 1), 

(Haz. S. A. Kahraman), İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Evliya Çelebi. (2011f). Günümüz Türkçesiyle Evliya Çelebi 

Seyahatnâmesi: Kütahya - Manisa - İzmir - Antalya - Karaman - 

Adana - Halep - Şam - Kudüs - Mekke - Medine, (Cilt 9, Kitap 2), 

(Haz. S. A. Kahraman), İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Ebü Ca'fer Muhammed Bin Cerir'üt-Taberi, Tarih-i Taberî, 

Çev. M. Faruk Gürtunca, Cilt 4, Sağlam Yayınevi, İstanbul.  

--49--



İbnü’l Esir (1991). İslam Tarihi. Çev. M. Beşir Eryarsoy, Cilt 

5, Bahar Yayınları, İstanbul. 

İdris-i Bidlîsî (2024). El-İbâ’ ‘an mevâki‘i’l-vebâ (Salgından 

Kaçış) & Hısnü’l-vebâ (Salgından Korunma), (Haz. Mehmet Emin 

Güleçyüz), İbn Haldun Üniversitesi Yayınları, İstanbul. 

Joseph de Tournefort (2013). Tournefort Seyahatnamesi, Ed. 

Stefanos Yerasimos, Çev. Teoman Tunçdoğan, İkinci Kitap, Kitap 

Yayınevi, İstanbul.  

Kılıç, Orhan (2016). “16-18.Yüzyıllarda Balkan Şehirlerinde 

Yaşanan Veba Salgınları ve Sosyo-Ekonomik Etkileri,” Osmanlı 

Dönemi Balkan Şehirleri, C. III, Ed. Zafer Gölen ve Abidin Temizer, 

Gece Kitaplığı, Ankara. 

Kimya, Osman (2021). "17. Yüzyılda Osmanlı Devleti’nde 

Meydana Gelen Salgın Hastalıklar, Bunların Neden Olduğu 

Toplumsal Sarsıntılar ve Göçler", Journal of History School, 53, 

2382-2403. 

Melvin-Koushki, Matthew (2020). “Taşköprīzāde on the 

(Occult) Science of Plague Prevention and Cure,” Nazariyat, 6/2, 

133–168. 

Varlık, Nükhet (2015). Plague and Empire in the Early 

Modern Mediterranean World, Cambridge University Press, 

Cambridge. 

Yaşayanlar, İsmail (2018). “Osmanlı Döneminde Uygulanan 

Deniz Karantinasına İlişkin Bazı Bilgiler” , Ed. Ozan Kolbaş - Orçun 

Üçer, Ab-ı Hayatı Aramak: Gönül Tekin’e Armağan, Yeditepe 

Yayınevi, İstanbul. 

--50--



XVIII. Yüzyılın Başlarında Trabzon’da Mütesellimlik 

Kurumu (1700-1727) 

Fatih ÇİÇEK1 

Giriş 

Mütesellim Kavramı ve Ortaya Çıkışı:  

Mütesellim terimi sözlüklerde “kendisine teslim edilen şeyi 

alan, kabul eden kimse” anlamına gelmektedir (Sami 2012: 986). 

Osmanlı idarî teşkilâtında özellikle Tanzimat öncesi taşra 

yönetiminde önemli bir görev ve yetki alanını ifade etmektedir 

(Özkaya 2006: 203-204). Klasik dönem Osmanlı taşra idare 

uygulamasında mütesellimler, beylerbeyi veya sancakbeylerinin 

görev yerlerinde olmamaları ya da seferlere görevlendirilmelerinden 

dolayı ilgili sancak ya da eyalette onlar adına vergi toplama, kamu 

düzenini sağlama ve devlet otoritesini temsil etme görevlerini 

üstlenen kişidir (Pakalın, 1993: II, 639).  

Osmanlı tarih yazımının erken dönem kaynaklarında sancak 

ve eyalet idaresi hakkında ayrıntılı bilgiler bulunmasına rağmen 

“müsellim” ya da “mütesellim” terimlerine ilişkin bir açıklamaya 

rastlanmamaktadır. Mütesellimliğin XVI. yüzyılın sonlarından 

 
1 Dr. Öğr. Üyesi, Erzincan Binali Yıldırım Üniversitesi, Tarih Bölümü, Orcid: 

0000-0002-9749-4830  

BÖLÜM 3

--51--



itibaren ortaya çıktığına dair bazı değerlendirmeler olsa da bu 

kurumun başlangıcına dair kesinlik taşımamaktadır (Pakalın 1993: 

II, 639). XV. ve XVI. yüzyıllara ait Osmanlı kronikleri, arşiv 

kayıtları ve kanunnamelerde mütesellimliğin bu tarihte ortaya 

çıktığını gösterecek herhangi bir kayıt mevcut değildir. Buna karşılık 

bazı Osmanlı kroniklerinde ve arşiv belgelerinde mütesellimliğe dair 

bazı ifadeler bu kurumun XVI. yüzyılın ikinci yarısında fiilen var 

olduğuna işaret etmektedir (Peçevi 1999: 4562, BOA. 

DVN.MHM.D. 47/6073). XVII. ve XVIII. yüzyıllara ait kroniklerde 

yer alan anlatılar ile aynı döneme ilişkin Osmanlı arşiv kayıtlarında 

kavramın kullanım biçimi belirgin bir farklılık göstermekte ve 

kelime bu yüzyıllarda ağırlıklı olarak “mütesellim” formunda 

zikredilmektedir (Mustafa Nuri Paşa 2014: I-132, Raşid Mehmed 

Efendi 2013: I-43).  

Osmanlı Beyliği’nin kuruluş evresine dair kroniklerde geçen 

“bey sancağı” ibaresi, çoğu araştırmacı tarafından erken dönem 

uygulamalarını yansıtmadığı gerekçesiyle ihtiyatla 

değerlendirilmiştir. Bu terimin, beyliğin XIV. yüzyıl ortalarından 

itibaren siyasî ve askerî açıdan güç kazanması, çevredeki Türkmen 

beyliklerini bünyesine katması ve İlhanlı hâkimiyetiyle olan bağların 

zayıflamasıyla birlikte kullanılmaya başladığı anlaşılmaktadır. Bu 

süreç, Osmanlı idari terminolojisinin de olgunlaşmasına zemin 

hazırlamış ve sancak kelimesi askerî kumandaya işaret eden bir 

terim olmaktan çıkarak giderek idarî bir bölgeyi ifade eden bir 

kavrama dönüşmüştür. XV. yüzyılda sancak artık eyalet teşkilatının 

alt kademesinde yer alan idarî bir birimi tanımlar hâle gelmiştir 

(Şahin 2009: 98). Bu idarî dönüşümün ardından sancakbeyleri, 

bulundukları bölgede kanunun icrasından, düzenin devamından ve 

 
2 1568 yılında Yemen Eyaleti’nin Zebid ve çevresi Hasan Paşaya verilmiştir. 

Hasan Paşa’nın müsellimi o gelinceye kadar sancağın idaresini eski vali Rıdvan 

Paşadan teslim almıştır. 
3 Osmanlı Arşiv kaynaklarına sancakbeyi vekili anlamında tayin edilen mütesellim 

ibaresi 1582 yılına ait 47 numaralı mühimme defterinde geçmektedir.  
--52--



taşra yönetiminin işleyişinden sorumlu birer idari otorite olarak 

konumlandırılmıştır. (Ünal 2011: 592). Bununla birlikte 

sancakbeylerinin seferlere katılmak üzere taşradan ayrılmaları, 

çeşitli güvenlik sorunlarının ortaya çıkmasına yol açmıştır. Sefer 

hazırlıklarının yoğunlaştığı dönemlerde artan eşkıyalık faaliyetleri, 

yol güvenliğinin zayıflaması ve reaya üzerindeki baskılar, 

sancakların iç düzenini olumsuz etkilemiştir (İlgürel, 1995: 466-469. 

Bu koşullar altında nüfusun korunması, tarımsal üretimin 

sürdürülmesi ve vergi gelirlerinin güvence altına alınması hem 

merkezî idare hem de sancakbeyleri açısından stratejik bir önem 

taşımaktaydı. Bu doğrultuda XV. ve XVI. yüzyıllarda sancakların 

güvenliğini sağlamak amacıyla bey tarafından görevlendirilen 

kişilerin ya da aynı bölgeye geçici olarak atanmış başka bir 

sancakbeyinin hangi yetkilerle donatıldığı sorusu, taşra idaresine 

ilişkin uygulamaların açıklığa kavuşması açısından temel bir önem 

taşır. Uygulamada takip edilen yöntemlerden biri sancağın 

korunması için mevcut beyin görevden ayrılmasına izin verilmemesi 

ve yeni atanan sancakbeyi bölgeye ulaşıncaya kadar eski beyin 

sancağı fiilen yönetmeye devam etmesinin sağlanmasıydı. Bu 

yaklaşım, taşrada otorite boşluğu oluşmasını engellemeyi ve kamu 

düzeninin kesintiye uğramasını önlemeyi amaçlayan idari bir tedbir 

niteliği taşımaktaydı. Kanûnî Sultan Süleyman döneminden itibaren 

Osmanlı taşra düzenini etkileyen askerî, idari ve iktisadî çözülme 

süreci, XVII. ve XVIII. yüzyıllarda mütesellimliğin yaygınlaşmasını 

hazırlayan temel arka planı oluşturmuştur. (Şimşek 2010: 29-31).  

XVI. yüzyılda II. Bayezid’in oğullarının şehzade 

sancaklarında geçim zorluğu meselesi ve sonrasında tımarlı 

sipahilerin güvenilirliğinin sorgulanması, yüksek dirliklerin 

kapıkullarına kaydırılması ve taşraya yeniçeri yerleştirilmesi, 

sancakbeyinin yetkilerini parçalayarak taşrada dengeleri 

değiştirmiştir. (Akdağ 2019: 89-90). Celali isyanlarının yarattığı 

otorite kaybı ve askeri sınıfın çözülmesi, devletin taşrada güvenliği 

--53--



sağlama kapasitesini aşındırmıştır. Aynı dönemde Amerikan 

gümüşünün piyasaya girmesi, akçedeki değer kaybı ve uzun süren 

savaşların bütçeyi zorlaması, tımar düzeninin mali temelini sarsarak 

iltizamın ve ardından malikâne sisteminin genişlemesine yol 

açmıştır (Pamuk 2010: 140-144). Bu süreç, taşrada ekonomik güç 

biriktiren ayanların ortaya çıkmasına zemin hazırlayarak onların 

zaman içinde mukataa gelirlerini kontrol eden, vakıf idaresini 

yönlendiren ve yerel vergi kaynaklarını denetleyen aktörlere 

dönüştürmüştür (McGowan 2004: 784-785). Merkezî otoritenin 

zayıflaması, bu grupların sancakbeyi ve valiler üzerinde etkili 

olmasına, hatta mütesellimlerin görev yapmasını engelleyebilecek 

bir nüfuz alanı kurmasına imkân vermiştir (Ergenç 1982: 110). 

Devlet, taşradaki otorite boşluğunu doldurmak amacıyla giderek 

daha fazla sancak yönetimini mütesellimlere bırakırken, 

mütesellimlik hem ayanların taşra idaresindeki ağırlığını artıran hem 

de merkezî denetimi sürdürebilmek için kullanılan bir ara kademe 

görevi niteliği kazanmıştır. Böylece XVII. yüzyılın kriz ortamı ve 

XVIII. yüzyılın yerel güç dengeleri, taşra idaresindeki yapısal 

değişimlere neden olmuştur (Pamuk 2010: 143).  Uzun süren seferler 

yüzünden sancakbeylerinin görev bölgelerine ulaşamaması, aynı 

kişilerin birden fazla işle görevlendirilmesi ve bunun sonucu olarak 

taşrada fiilen bulunamamaları önemli bir etkendi. Ayrıca bu 

dönemde vezirlik payesi geniş bir çevreye dağıtılmış, birçok sancak 

bu vezirlere arpalık statüsüyle tahsis edilmişti. Arpalık sahipleri 

sancağa gitmek yerine İstanbul’da kalmayı tercih edince yönetim 

boşluğunu doldurmak amacıyla yerlerine mütesellim 

görevlendirmişlerdir. Bu şartlar, mütesellimliğin yaygınlaşmasını 

hızlandıran temel unsurlar olarak öne çıkar (Özkaya 1977: 378). 

İlk dönemlerde kapı halkı mensuplarının ağırlıkta olduğu 

atama pratikleri, Zamanla mütesellimliğin yerel güç dengeleriyle 

temas eden bir nitelik kazanması, atamaların karakterini 

dönüştürmüştür. Sancağın ekonomik kaynaklarını denetleyen, vergi 

--54--



toplama süreçlerinde belirleyici rol oynayan ve taşrada fiilî otorite 

tesis eden ayan aileleri, XVIII. yüzyıl itibarıyla mütesellimlik 

görevinin en önemli adayları hâline gelmiştir. Yerel nüfuzu yüksek 

bir kişinin mütesellim olarak görevlendirilmesi, tahsilâtın düzenliliği 

ile asayişin temini açısından mansıp sahipleri tarafından işlevsel 

görülmüş; bu durum ayan gruplarının taşra yönetimindeki etkisini 

daha da pekiştirmiştir. Ancak ayanların sahip oldukları askerî, mali 

ve toplumsal güç, zaman zaman mütesellimlik makamını halk 

üzerinde baskı kurmanın bir aracına dönüşmüştür. Böylelikle XVIII. 

yüzyılda ayanların mütesellimlik üzerindeki hâkimiyeti belirgin bir 

yoğunluğa ulaşmış ve kurum, taşra aristokrasisinin iktisadî ve idarî 

çıkarlarıyla yakından bağlantılı bir işlev kazanmıştır (Özkaya 1977: 

371). Mütesellimlerin görevden uzaklaştırılmasında en sık 

karşılaşılan gerekçe, halkı hedef alan adaletsiz uygulamalarıydı. 

Arşiv kayıtlarında “zulm ve teaddi” olarak ifade edilen bu fiiller, 

mütesellimlerin reayaya yönelik hukuka aykırı eylemleri 

kapsamında değerlendirilerek görevden alınmalarına neden 

olmuştur (Mumcu 2007: 4). 

Mütesellimlerin Görevleri 

Osmanlı taşra idaresinin XVIII. yüzyılda geçirdiği dönüşüm, 

mütesellimlik kurumunu devletin taşra yönetim mekanizmasının 

merkezine yerleştirmiştir. Sancakbeylerinin savaşlar nedeniyle uzun 

süre seferde bulunması, arpalık uygulamasının yaygınlaşması ve 

yüksek rütbeli devlet adamlarının birçok sancak üzerinde sadece 

isim olarak hak sahibi olması, fiilî idarenin mütesellimlere 

devredilmesini zorunlu hâle getirmiştir. Bu süreçte mütesellimler, 

sancak yöneticisinin tüm icraî yetkilerini üstlenerek mali, askeri ve 

idari fonksiyonları bir arada yürüten temsilciler hâline gelmiştir. 

Taşranın günlük işleyişi büyük ölçüde onların faaliyetleri üzerinden 

şekillenmiş; bu da mütesellimliğin bölgesel güç dengelerinde 

belirleyici bir unsur olarak ortaya çıkmasına yol açmıştır (Özkaya 

2010: 204).  

--55--



Mütesellimlerin en temel sorumluluğu, devletin adalet 

anlayışının taşrada uygulanmasını sağlamak, yani düzeni 

korumaktır. Sancağın genel güvenliğinin sağlanması, kamu 

huzurunu bozan her türlü hareketin bastırılması, köyler ve kasabalar 

arasındaki yolların güvenliğinin temini, ticaret yollarında yol kesen 

unsurların ortadan kaldırılması onların asli görevleri arasında yer 

alıyordu (Öztürk 2011:49-50). Bu görevleri yerine getirebilmek için 

mütesellimlerin hem silahlı güç bulundurma hem de gerektiğinde 

askeri birliklerden destek isteme yetkileri vardı. Mali idarenin 

yürütülmesi mütesellimlerin bir diğer geniş sorumluluk alanını 

oluşturuyordu. Devlet adına toplanması gereken vergi ve resimlerin 

eksiksiz tahsil edilmesi, cürüm-cinayet akçeleri gibi cezai gelirlerin 

tahsili, sancakbeyine ait imdad-ı hazerîye ve seferîye ödemelerinin 

temini onların üzerinde bulunuyordu. Ayrıca iltizam sistemiyle 

ilişkili mukataa gelirlerinin toplanması, mültezimlerle devlet 

arasındaki hukuki ve mali ilişkilerin uygulanabilir hâle getirilmesi 

ve gelirlerin düzenli işleyişinin sağlanması da mütesellimlerin 

sorumluluğundaydı (Şimşek 2010: 74-102). Adlî süreçlerde 

mütesellimlerin rolü daha çok yürütmeye ilişkin işlevlerle 

bağlantılıydı. Kadıların verdiği hükümlerin uygulanması, devlet 

adına müsadere edilecek malların kayıt altına alınması, ölen kişilerin 

miras ve muhallefatının tespiti gibi işlemlerde mütesellimler 

doğrudan görevlendirilirdi. Vergi ihtilafları, yerel anlaşmazlıklar 

veya idari sorunlar ortaya çıktığında mütesellim, kadı ile birlikte bu 

süreçlerin çözümüne katkıda bulunur ve kararların uygulanmasını 

sağlardı. (Şimşek 2010: 107-116). Askerî yükümlülükler 

mütesellimliğin en ağır ve kapsamlı görev alanlarından biriydi. 

Sefere gönderilecek askerlerin toplanması, askerlerin teçhizat ve iaşe 

ihtiyaçlarının karşılanması, savaş dönemlerinde orduya 

gönderilecek erzak, zahire, hayvan, araba ve mühimmatın 

sağlanması tamamen mütesellimin denetiminde yürütülüyordu. 

Donanmanın ihtiyaç duyduğu gemi levazımatı, iş gücü ve kürekçi 

temini gibi görevler de özellikle kıyı sancaklarında mütesellimlere 
--56--



verilmiştir. (Şimşek 2010: 123-149). Bütün bu geniş yetki alanları 

mütesellimlerin taşra idaresinde zamanla merkezden bağımsız bir 

otorite oluşturmasına yol açmıştır. Bazı sancaklarda mütesellimlik 

görevi belirli aileler tarafından uzun süre ellerinde tutulmuş; görev, 

adeta kuşaktan kuşağa geçen yerel bir iktidar aracına dönüşmüştür. 

Bu durum, bir yandan taşranın pratik ihtiyaçlarını karşılayan bir 

uygulama olarak kabul edilirken, diğer yandan güçlü yerel 

unsurların devlet idaresi üzerinde etkili olmasına da kapı aralamıştır. 

XVIII. yüzyıl boyunca mütesellimlik, merkezi idarenin taşrada 

karşılaştığı zorlukları aşmak için kullandığı bir çözüm olmakla 

birlikte, yerel güç odaklarını yapılandıran ve güçlendiren bir unsur 

hâline getirmiştir (Özkaya 1977: 371-373). 

Fetihten XVIII. Yüzyılın Başlarına Kadar Trabzon Eyaleti 

Trabzon Eyaleti’nin Osmanlı idari yapılanması içerisindeki 

konumu, bölgenin fethinden itibaren devletin taşra örgütlenmesinde 

meydana gelen dönüşümler doğrultusunda XVIII. yüzyılın başlarına 

kadar belirgin bir biçimde değişime uğramıştır. 1461 yılında 

Osmanlı kuvvetlerinin Kelkit vadisi üzerinden yürüttüğü askerî 

harekât sonucunda Trabzon Kalesi’nin ele geçirilmesi, bölgenin 

uzun süredir devam eden yerel siyasi yapısının sona ermesine ve 

Osmanlı merkezî idaresinin bölge üzerinde hakimiyetinin tesis 

edilmesi sağlamıştır. (Aşıkpaşazade 2007: 205-206). Fetih 

sonrasında gerçekleştirilen idari düzenlemelerde sancak beylerinin, 

kadıların ve dizdarların görevlendirilmesi ile şehrin idari bütünlüğü 

sağlanmaya çalışılmıştır. Bunun yanında cizye ve örfî vergi 

düzenlemelerinin yürürlüğe konmasıyla birlikte Trabzon mali 

bakımdan Osmanlı idari yapısına dahil edilmiştir (Tursun Bey 1977: 

109).  Fetih sonrasındaki idarî yapılanma hakkındaki bilgiler çeşitli 

kaynaklarda farklı biçimlerde aktarılmıştır. Trabzon bir dönem 

Amasya Paşa Sancağı’na bağlı olarak idare edilmiştir (Fallmerayer 

2011: 260). Tahrir defterlerinde yer alan erken kayıtlar da bölgenin 

idarî statüsünde fetih sonrası süreçte çeşitli değişikliklerin meydana 

--57--



geldiğini göstermektedir (Bostan 2002: 19). 1486 tarihli tahrirden 

sonra Trabzon’un 1514 yılında Rum Eyaleti bünyesinde yer aldığı 

anlaşılmaktadır. Ancak 1518’de askerî ve lojistik ihtiyaçlara göre 

Trabzon’un idari yapısı Diyarbakır Beylerbeyliği’ne bağlanmıştır. 

(Bostan 2002: 19-21). Daha sonraki süreçte Trabzon, 1535 yılına 

kadar Erzincan-Bayburd Beylerbeyliği’nin idaresine dâhil edilmiştir 

(Gökbilgin 1962: 293). 1535 yılından 1580 yılına kadar Trabzon 

Sancağı’nın Erzurum Beylerbeyliği ile ilişkilendirilmesi, Doğu 

Anadolu’yu tehdit eden Safevi politikası ve sınır siyasetine dayalı 

önceliklerin bölgenin idari konumunu belirlediğine işaret eder. Bu 

dönem, İran ile ilişkilerin yoğunlaştığı ve doğu sınırlarının gerek 

askerî gerek diplomatik açıdan titizlikle takip edildiği bir süreçtir 

(Aydın 1998: 231) 1582 yılından sonra Trabzon’un Batum’a 

bağlanması ve bu düzenlemenin 1609 yılına kadar sürmesi, Osmanlı 

Devleti’nin Karadeniz’in doğu kıyılarına doğru genişlemesine 

paralel olarak bu idari statüde bir değişme gerçekleşmiştir (Tekindağ 

2001: 464). 1641 yılından itibaren Trabzon batumu da içine alan 

müstakil bir beylerbeylik hâline getirilmiştir (Turan 1963: 224, Kunt 

1978: 174-179). 1653 tarihli Sofyalı Ali Çavuş Kanunnâmesi’nde 

Osmanlı Devleti’nin 34 beylerbeylikten oluşan bir idari bütünlüğün 

içinde Trabzon eyalet olarak tanımlanmıştır. (Sofyalı Ali Çavuş 

1992: 7-31). XVIII. yüzyılda Trabzon Beylerbeyliği iki sancaktan 

müteşekkil bir eyalet modeline dönüştürülmüştür. Bu tasarımda 

Trabzon paşa sancağı niteliğini sürdürmüş; Batum da eyalet 

sancakları arasına dâhil edilmiştir. XVIII. yüzyılın ilk yarısında 

eyalet daha geniş bir çerçevede üç sancaktan oluşmuş ve Gönye ile 

Soğucak bu teşkilatlanmanın parçaları hâline gelmiştir (Kılıç 2000: 

182). Bu dönemde Batum’un idarî statüsünde görülen değişiklikler, 

bölgenin Kafkasya’daki gelişmelere duyarlı bir konumda yer 

almasıyla ilgilidir. Karadeniz’in kuzeydoğu hattında Rusya’nın 

yükselen etkisi, İran sınırındaki siyasi hareketlilik ve yerel güç 

dengelerindeki dalgalanmalar, Trabzon’un idari örgütlenmesinin 

yeniden tanımlanmasını gerekli kılmıştır. Bu değişimler sonucunda 
--58--



Trabzon giderek daha önemli hâle gelmiş ve müstakil bir 

beylerbeylik haline getirilmiştir (Başar 1997: 127-128, Kılıç 1997: 

68). XVIII. yüzyılın başlarına ait arşiv belgeleri ve şer‘iye sicilleri 

Trabzon Eyaleti’nin bu dönemde Trabzon, Gönye ve Batum 

sancaklarından oluştuğunu ortaya koymaktadır (TŞS1886/V3A/2). 

Osmanlı taşrasının idari sınırların belirlenmesinde; imdâd-ı seferiye, 

imdâd-ı hazariye, avârız, sürsat, tımar ve zeamet gelirleri ile çeşitli 

resim ve harçların dağılımını içeren kayıtlar bir birimin idari 

statüsünü anlamaya yarayan somut belgeler arasındadır. Bu 

vergilerin hangi kaza ve sancağa tahsis edildiğini bildiren defterler, 

Trabzon Eyaleti’nin idarî yapısının tespitinde temel başvuru 

kaynakları hâline gelmektedir (Kılıç 2000: 182). Bütün bu bilgiler 

bir araya getirildiğinde Trabzon’un Osmanlı idari sistemi içinde 

farklı dönemlerde değişen konumlara sahip olduğu görülür. Fetih 

sonrasında sancak düzeyinde örgütlenen bölge, ilerleyen 

dönemlerde eyalet yapısı içinde giderek daha belirgin bir konum 

kazanmış ve Osmanlı Devleti bölgeyi siyasi ve iktisadi şartlara göre 

yeniden konumlandırmıştır. 

XVIII. Yüzyılın Başlarında Trabzon’da Mütesellimlik Kurumu 

Osmanlı Devletinde XVIII. yüzyıldan itibaren valilerin ve 

sancakbeylerinin çoğu, atandıkları sancaklara gitmek yerine kendi 

seçtikleri vekilleri aracılığıyla sancağın işlerini yürütmeye 

başlamışlardır. Bu dönemde uzun süren savaşlar nedeniyle seferlere 

katılmak zorunda kalan valilerin görev yerlerine ulaşmalarının 

güçleşmesi de bu eğilimi pekiştirmiştir. Ortaya çıkan bu şartlar, 

mütesellimlik görevine kurumsal bir nitelik kazandıran başlıca 

etkenlerden biri olmuştur. Mütesellimliğin bu şekilde 

teşkilatlanması, Osmanlı taşra idaresinin yapısal dönüşümünü 

hızlandırmış ve zamanla âyanlık kurumunun etkisini artıran bir 

unsur hâline gelmiştir (Özkaya 2010: 2004, Sertoğlu 2010: 235). 

--59--



XVIII. yüzyılda Trabzon’da görev yapan mütesellimlerin 

yetki çerçeveleri ve bu yetkilerin sahadaki uygulama biçimleri, 

dönemin arşiv kayıtları üzerinden takip edilebilmektedir. Bu 

dönemde bir kimsenin mütesellim sıfatıyla sancak idaresini 

üstlenebilmesi için merkezden ferman ile onay alması gerekiyordu. 

Atama süreci belirli bir bürokratik mekanizma dâhilinde işler; 

mütesellim tayin edilmesi öngörülen kişi hukuken geçerli bir 

fermanla tayin edilirdi. Merkezden gönderilen fermanla atama 

kesinlik kazandıktan sonra bu durum sancaktaki diğer idari 

görevlilere resmî belge ile bildirilirdi. Böylece mütesellimin görevi 

hukuki bir zemin kazanır ve taşra bürokrasisi içinde konumu resmen 

tanınmış olurdu. 1725 tarihli fermanda Trabzon Valisi Mustafa 

Paşa’nın kapı kethüdası Mehmed Trabzon Eyaleti mütesellimliğine 

tayin edilmiştir. Ferman Trabzon’da görev yapan diğer idari 

görevlilere iletilerek sürece dair onlara bilgilendirilme yapılmıştır 

(TŞS1885/V5B/4).  

Mütesellimler bir göreve tayin edildiğinde, hangi valinin 

adına ve yetkisi doğrultusunda bu görevi yürüttükleri arşiv 

kayıtlarında açık biçimde gösterilmiştir. Böylece mütesellimin hangi 

eyaletin idari otoritesine bağlı olarak hareket ettiği ve ilgili sancak 

görevlilerinin bu hususta bilgilendirilmesi belgeler üzerinden net bir 

biçimde ifade edilmiştir. 4 Nisan 1725 tarihli belgeye göre Tiflis’in 

korunmasına destek için gönderilen Trabzon Beylerbeyi Recep 

Paşa’nın yerine sancağı idare etmesi için mütesellim olarak Ali Ağa 

tayin edilmiştir. (BOA.DVN.MHM. D.132/845). Bir mütesellimin 

göreve başladığında üstleneceği görevler ile uygulaması beklenen 

idari usullerin neler olduğu belgelerde belirli ölçüde ortaya 

konmaktadır. 1702 yılında Trabzon’a mütesellim olarak atanan 

Mahmud Ağa’ya gönderilen fermanda, kendisinin yürütmekle 

yükümlü olduğu görevlerini kanun çerçevesinde yerine getirmesi ve 

bu yetkilerin kullanımına herhangi bir kimsenin müdahale etmesine 

izin vermemesi gerektiği belirtilmiştir. Ayrıca eyalet dâhilindeki 

--60--



askerî zâbitlere, mütesellimin görevlerini ifasında kendisine destek 

olmaları yönünde uyarıda bulunulmuştur (TŞS1866/V70B/5). 

Benzer şekilde 24 Mart 1719 tarihli kayıtta Trabzon’a mütesellim 

olarak tayin edilen Hüseyin Ağa’ya yönelik belgenin devamındaki 

görev tarifinde, kendisinden kanun kapsamında eyalet gelirlerinin ve 

vergilerin toplanması ve yapacağı idari işlerin kanuna uygun 

biçimde yürütülmesi istenmiş, ayrıca sancağın işlerini yaparken 

başkalarının müdahalelerine kapı açmayan bir idare anlayışı ile 

hareket etmesi vurgulanmıştır (TŞS1877/V49B/3). 

Trabzon’da, mütesellimler sancağın ödemekle yükümlü 

olduğu vergilerin tahsilinin düzenli işlemesine yönelik 

yükümlülüklerine ilave olarak askerî ve idarî alanlarda sancağın 

asayişinin sağlanması en temel görevleri arasındadır. 28 Ağustos 

1728 tarihli belgede Trabzon Müteselliminden sancakta çıkan 

asayişsizliğin çözülmesi ve gerekenin yerine getirilmesi talep 

edilmiştir (BOA.DVN.MHM. D.134/646). Mütesellimlerin görev 

süreleri boyunca kendilerine tahsis edilen saraylarda kalarak 

sancağın idaresini bu mekânlardan yürüttükleri anlaşılmaktadır. 

1716 tarihli belgedeki hukuki bir yargılamaya dair ibareden de 

anlaşılacağı üzere Trabzon Mütesellimi Halil Ağa’nın şehirde 

kullandığı sarayında sancağın işlerini yürüttüğü anlatımı dikkat 

çekmektedir (TŞS1875/V36A/2).  

Trabzon Sancağı’nda görev yapan mütesellimlerin valinin 

adına hareket eden bir vekil konumunda bulunmaları nedeniyle adlî 

süreçlerle ilişkileri zaman zaman belirginleşmiştir. Sancak 

merkezinde ve çevre kazalarda ortaya çıkan hukuki uyuşmazlıklar, 

cinayet, yaralama, sınır ihlali, alacak-borç davaları ve kamu düzenini 

ilgilendiren çeşitli meseleler kadı tarafından yürütülen yargısal 

çerçevede incelenirken, idari otoriteyi temsil eden mütesellimin bu 

sürece belli ölçülerde dâhil olduğu anlaşılmaktadır. Bu katılım, 

doğrudan soruşturmaya karışma amacı taşımaktan ziyade, idarenin 

meseleye dair bilgi akışını sağlama, gerekli görüldüğünde keşif 

--61--



mahalline eşlik etme, bilirkişi incelemelerine zemin hazırlama ve 

yerel güç unsurlarının sürece müdahalesini sınırlama gibi pratik 

ihtiyaçlardan beslenmiş görünmektedir.  

Osmanlı yargılama pratiğinde keşif işlemlerinin, günümüz 

idarî yargısının yetki alanıyla benzerlik gösteren bazı yönlere sahip 

olması, bu süreçlere idare adına görev yapan bir devlet memurunun 

dâhil oluşunu daha anlamlı kılmaktadır. Keşif, özellikle olayın 

meydana geldiği yerin görülmesi, delillerin somut biçimde tespit 

edilmesi ve taraf beyanlarının fiilî koşullarla karşılaştırılması 

bakımından önemli bir araç olarak kullanılmıştır (Kunter, Yenisey 

2005: 340). Trabzon mahkemesine yansıyan kayıtlar incelendiğinde, 

bu tür keşif ve bilirkişi incelemelerinin esasen kadı tarafından 

yürütüldüğü ve uygulamanın kadı ya da onun yetkilendirdiği nâib 

üzerinden ilerlediği anlaşılmaktadır. Sahaya gidilerek yapılan 

incelemelerde, olayın ardından mevcut delillerin değerlendirilmesi 

yoluyla bir bilirkişi raporu hazırlanmış, bu rapor üzerinden adlî 

vakanın kayda geçirilmesi sağlanmıştır (TŞS1874/V63B/6). Keşif 

işlemlerine zaman zaman mütesellim veya onun görevlendirdiği 

kişinin katıldığına dair kayıtlar, idarenin yargı süreciyle temas ettiği 

noktaları göstermesi açısından dikkat çekici niteliktedir (Köse 2023: 

89-90). Mütesellimin bu süreçte yer alması, çoğu zaman mübaşir 

sıfatıyla keşfe eşlik etme yahut bilirkişilik görevi üstlenme şeklinde 

ortaya çıkmış ve mahkemenin ulaştığı sonucu destekleyen bir unsur 

olarak değerlendirilmiştir. Bu durum, taşradaki idari unsurlar ile şer‘î 

yargı düzeni arasındaki işleyişin tek yönlü bir ayrım içinde 

olmadığını, bazı davalarda idarî otoritenin yargısal sürecin 

tamamlayıcı bir bileşeni hâline geldiğini düşündürmektedir. 29 Ocak 

1715 tarihli örnek belge kaydına göre, Trabzon Mütesellimi İbrahim 

Çavuş Ağa’nın görevlendirdiği mübâşir ile Trabzon nâibi Ahmed 

Efendi’nin, gelen talep üzerine bir keşif heyetiyle birlikte Aya 

Gorgor Mahallesi’ne gittikleri görülmektedir. Heyetin inceleme 

amacı, bölgede metropolitlerin ikamet ettiği ifade edilen odanın 

--62--



durumunu yerinde tespit etmek ve ihbâr edilen hususların mahkeme 

için gerekli bilgiye dönüşmesini sağlamaktır. (TŞS1864/V6A/2) 

Mütesellimlerin zaman zaman idareye yöneltilen şikâyetlerle 

ilgilendiklerine dair kayıtlara rastlanması, bu makamın mali ve 

askerî sorumluluklarla sınırlı olmadığını, yerel yönetim içerisinde 

denetleyici bir rol üstlendiğini düşündürmektedir. Taşrada halkın 

vergi uygulamalarına, güvenlik meselelerine, vakıf işleyişine veya 

kamu görevlilerinin davranışlarına ilişkin olarak dile getirdiği 

şikâyetler, çoğu durumda kadı mahkemesine intikal etmekle birlikte, 

idari yapıyı doğrudan ilgilendiren hususlarda mütesellimin devreye 

girdiğine işaret eden örnekler bulunmaktadır. 21 Temmuz 1725 

tarihli dava kaydı, Trabzon Mütesellimi Mehmed Ağa’nın taşra 

idaresindeki işlevini göstermesi bakımından dikkat çekici bir örnek 

teşkil etmektedir. Sürmene Kazasında yaşayan Mahmud Beşe, 

Hasan Beşe ve kız kardeşleri şikâyetlerini bildirmek üzere 

mütesellimin sarayında toplanan mahkeme heyetinin huzuruna 

çıkmaları, mütesellimlik makamının yerel adlî süreçlerde zaman 

zaman görünür hâle geldiğini düşündürmektedir. Bu hukuki sürecin 

ardından yürütülen tahkikât, kadının yargısal otoritesi ile 

mütesellimin idari ağırlığının hissedildiği bir süreç oluşturmuştur 

(TŞS1886/V123A/1). 

Mütesellimlerin bazı adlî davalara ilişkin süreçlerde tutuklu 

ya da hapsedilmiş kişilerin durumlarını takip ettiklerine dair kayıtlar, 

bu makamın taşra güvenlik düzeni içinde üstlendiği rolü göstermesi 

bakımından önem taşımaktadır. Mahkeme süreci devam ederken 

zanlı hakkında ek bilgi edinilmesi gerektiğinde, kadı ve 

mütesellimin görevlendirdiği soruşturma heyeti çoğu zaman 

zanlının ikamet ettiği köy ya da mahalle çevresinden bilgi toplamış 

ve kişinin geçmiş davranışları, toplum içindeki konumu, yerel 

düzeyde oluşturduğu güvenlik algısı gibi hususlarda bir tür inceleme 

yaptırmışlardır. Bu uygulama, modern anlamdaki güvenlik 

soruşturmasıyla benzerlik kurabilecek nitelikte olup, mahkemenin 

--63--



hüküm oluştururken ihtiyaç duyduğu sosyal bağlamın 

aydınlatılmasına katkıda bulunmuştur. Mütesellim tarafından 

mahkemeye verilen bu tür teftiş desteği yerel otoritenin toplumsal 

düzeni gözetme sorumluluğuna işaret etmekte ve mahkeme 

kararlarının uygulanabilirliğini artıran destekleyici bir unsur olarak 

öne çıkmaktadır. 1723 yılına ait kayıtta, Trabzon Eyaleti’nin 

Akçaabad Kazası’nda yaşayan Ebubekir adlı kişinin yapılan bir 

şikâyet üzerine gözetim altına alındığı anlaşılmaktadır. Ebubekir’in 

hapsedilmesinin ardından yürütülen güvenlik soruşturması 

kapsamında mütesellimlik makamının yönlendirdiği bir teftiş 

yapılmış ve zanlının köy içindeki durumu hakkında bilgi 

toplanmıştır (TŞS1882/V17A/H1). 

Mütesellimlerin bir diğer görevi de taşra idaresinde devlet 

gelirlerinin düzenli toplanmasını sağlamalarıdır. XVIII. yüzyılın 

başlarında Trabzon’da mütesellimler bazı dönemler beytülmâlın 

idaresini de üstlenmişlerdir. Tanımlama olarak beytülmâl, görünürde 

vârisi olmayan ve ölen kişilerin geride bıraktığı terekeleri kayıt 

altına alarak gelirlerini devlet hazinesine yönlendiren bir mekanizma 

olarak tesis edilmiştir. (Akgündüz 1990: 181,182). Bu yapı kamu 

hakkının korunmasının yanında taşrada mali düzenin 

sürdürülebilirliği açısından mali bir işlev üstlenmiştir. XVIII. 

yüzyılın başlarına ait Trabzon mahkeme kayıtlarında, beytülmâle 

ilişkin işlemlerin yürütülmesinde mütesellimlerin de sorumluluk 

aldığını gösteren belgelere rastlanılmıştır.  (TŞS1874/V71A/4, 

TŞS1875/V29B/4). 1712 tarihli bir davada, Trabzon mütesellimi ve 

aynı zamanda beytülmâl emini olan İsmail Ağa ile Fatma Hatun karşı 

karşıya gelmiştir. Dava konusu olan gayrimenkul, Fatma Hatun’un 

miras yoluyla hak iddia ettiği bir mal olmasına rağmen, kendisinin 

hukuken geçerli bir mirasçı olarak kabul edilmemesi gerekçesiyle 

Trabzon beytülmâlı tarafından el konulmuştur. (TŞS1872/V37B/1). 

Mütesellimlerin taşra düzenindeki görev alanları 

incelendiğinde, köyler arasında ortaya çıkan meraların ve tarlaların 

--64--



kullanımına ilişkin anlaşmazlıkların çözümünde belirgin bir rol 

üstlendiklerine dair kayıtlar dikkat çekmektedir. Ortak kullanımın 

hâkim olduğu bu alanlarda sınırların belirsizliği veya kullanım 

hakkına yönelik iddialar zaman zaman köyler arası gerilimi artırmış 

çözüm için ahalinin şikayetleri mütesellimlik makamına yapılmıştır. 

Bu çerçevede 1716 yılında Akçaabad Kazası’na bağlı Saray Köyü 

ile Karlık Köyü arasında sınır hattında yer alan arazinin 

kullanımından doğan ihtilafın çözümüne yönelik girişim, Trabzon 

müteselliminin huzurunda görülen davada çözümlenmiştir. 

(TŞS1875/V25B/3).  

Mütesellimlerin üstlendiği sorumluluklar incelendiğinde 

buna dair Trabzon iskelesinin kullanımına ilişkin olarak özellikle de 

Gümüşhane Maden Mukataasından iskeleye ulaştırılan ve buradan 

İstanbul’a sevk edilen değerli madenlerin sayım, tespit ve 

muhafazasına yönelik işlemlerde öne çıkmaktadır. Bu değerli 

madenlerin güvenli biçimde kayda geçirilmesi ve sevkiyat sürecinin 

düzenli işlemesi, merkezi maliyenin öncelikleri arasında yer 

aldığından, mütesellimlik makamı bu süreçte önemli işlevler 

üstelenmişlerdir. Bu çerçevede 1716 yılında Gümüşhane maden 

emini tarafından Trabzon Kadısı ve Mütesellimine gönderilen 

belgede, Trabzon iskelesine nakledilen ve iskeleye ait mahzenlerde 

muhafaza edilen kıymetli madenlerin miktarının tespit edilmesi ve 

sevk edilmesi talep edilmiştir (TŞS1875/V56A/3). 

Osmanlı taşra idaresinde mütesellimlerin adlî süreçlerle olan 

ilişkileri Trabzon şer’iye sicillerinde görülmektedir. Mütesellimler, 

mahkemece hükme bağlanan suçluların infaz için kendilerine teslim 

edilmesi veya hapsedilmesi gibi idarî sorumlulukları da 

üstlenmişlerdir. Arşiv örneklerinde bu durumun farklı yansımaları 

görülmektedir. 1700 yılına ait bir kayıtta, Osman adlı mahkûmun 

Trabzon Mütesellimi Hasan Ağa’nın gözetimindeyken hapisten 

kaçtığı belirtilmiştir (TŞS1864/V54B/3). Aynı döneme ait bir başka 

mahkeme kaydında, 1713 yılında Trabzon Mütesellimine hitaben 

--65--



gönderilen fermanda Trabzon Alaybeyi Mahmud Ağa’nın yeni görev 

yerine gitmemekte direnmesi hâlinde kendisiyle birlikte maiyetinin 

tutuklanması, uhdesindeki ze‘âmetin alınması ve hapsedilmesi 

gerektiği bildirilmiştir (BOA.AE.SAMD.III 123/12072). 1704 yılına 

ait bir diğer kayıtta ise Görele Kazası sakinlerinden İbrahim ve Esma 

isimli kardeşleri yaralayan Ali’nin suçunu ikrar ederek mütesellime 

teslim edildiği ve mütesellimin hapishanesine gönderildiği 

aktarılmıştır (TŞS1868/V20A/2). Bu hususa dair 1726 tarihli bir 

diğer belgede ise Trabzon eyaletinin Kürtün Kazası’ndaki gümüş 

madeni çevresinde meydana gelen ve maden mukataasının 

mutasarrıfı olan Ömer Bey’in öldürülmesiyle sonuçlanan hadisede, 

olaya karıştığı tespit edilen eşkıyanın yakalanıp tutuklanması 

Trabzon Mütesellimi Mehmed Ağa’dan talep edilmiştir 

(BOA.İE.MDN. 3/191).  

Trabzon’da mütesellimlerin görevlerinden bir diğeri de 

askeri seferlerde ordunun geçeceği yol ve menzil hatlarının 

işlerliğini korumaktır. Bu sorumluluk, taşra idaresinin genel 

düzeniyle olduğu kadar devletin askerî ve lojistik sevkiyatının 

sürdürülebilirliğiyle de ilişkilidir. 1727 yılında Trabzon 

mütesellimine gönderilen hükümde, Faş Kalesi için ihtiyaç duyulan 

zahire ve mühimmatın zamanında ulaştırılabilmesi için güzergâhın 

ivedilikle düzenlenmesi istenmiştir. Bu belge örneğinde görüldüğü 

üzere, coğrafi koşulların askerî sevkiyata engel oluşturduğu 

durumlarda, yolların düzenlenmesi ve köprülerin inşa edilmesi gibi 

teknik müdahalelerin organize edilmesi mütesellimin idari 

yükümlülükleri içinde değerlendirilmiştir. (BOA.C.AS. 920/39784) 

Mütesellimler, şehirdeki idarî işlerin yürütülmesinde vali 

adına yetkili oldukları için, Trabzon’a gelen askerî personelin, 

merkezden görevlendirilen memurların veya sürgünle gönderilen 

kişilerin uygun mekânlarda ikâmet ettirilmesinden sorumluydu. Bu 

görev, şehirde düzenin korunması ve devlet adına yapılan sevk 

işlemlerinin sağlıklı biçimde yürütülmesi açısından önem 

--66--



taşımaktaydı. Dolayısıyla 1715 yılında Trabzon mütesellimine 

gönderilen fermanda, eski Şeyhülislâm Mirza Mustafa Efendi ile 

oğlu Galata Kadısı Mehmed Efendi’nin Trabzon’a sürgün edildiği 

bildirilmiş; bu kişilerin şehirde uygun bir yere yerleştirilmesi 

istenilmiştir (BOA.DVN.MHM. D. 57/55).   

Vali adına yetkili kılınan mütesellimler, şehirde toplumsal 

düzeni ve ahlaki ilkeleri korumanın gerektirdiği durumlarda 

doğrudan müdahalede bulunarak kendilerine iletilen şikâyetleri 

hukuki süreç üzerinden çözmeye çalışmışlardır. Bu çerçevede 1708 

tarihinde Trabzon’un Ganita Mahallesi’nde ortaya atılan fuhuş 

iddiaları, Trabzon mütesellimi Mahmud Ağa tarafından vekili 

aracılığıyla mahkemeye taşınmış; yapılan duruşmada olayın 

mahiyeti araştırılarak iddiâların doğruluk derecesi ortaya 

çıkarılmaya çalışılmıştır. Bu örnek, mütesellimlik makamının kamu 

düzeniyle ilgili hassas konularda adlî mekanizmaları harekete 

geçiren bir idari otorite olarak işlev gördüğünü göstermektedir 

(TŞS1870/V68B/3). 

Mütesellimlerin bir diğer görevi de taşrada tımar ve benzeri 

dirliklerin işleyişine ilişkin bir kısım idarî işlemleri yürütmektir. 

1726 tarihinde Trabzon’un Yomra Kazası’na bağlı Kilad karyesinde 

tımar tasarruf eden Trabzon Kalesi azap neferatından olup hayatı ve 

mematı belli olmayan Süleyman’ın tımarı mahlul olduğundan tımar 

kalede görevli Ebubekir’e tevcihi Trabzon mütesellimi Hüseyin Paşa 

tarafından gerçekleştirilmiştir. Bu düzenleme, mütesellimlik 

makamının bölgedeki dirlik sisteminin sürdürülebilirliğini sağlama 

ve tımarların işleyişini denetleme görevini yerine getirdiğini 

göstermektedir (BOA.C.TZ. 33/1611). 

 

 

 

--67--



SONUÇ 

Osmanlı taşra idaresinde mütesellimlik kurumunun XVIII. 

yüzyılın başlarındaki işleyişine dair Trabzon örneği, bu makamın 

bölgesel düzeyde çeşitli idari süreçlerde etkili bir rol oynamış 

olabileceğini düşündürmektedir. Belgelere yansıyan uygulamalar, 

mütesellimlerin merkez adına farklı alanlarda sorumluluk 

üstlendiklerini ve yerel düzenin yürütülmesine katkı sunduklarını 

ortaya koymaktadır. Bu yetki alanı mali, adlî, askerî ve kamusal 

düzeni ilgilendiren konularla alakalıdır ve taşra idaresinin idari 

işleyişine dair önemli ipuçları vermektedir. 

Trabzon’a ait kayıtlar incelendiğinde, mütesellimlerin vergi 

toplama süreçlerinde görev aldığı, yolların ve menzil hatlarının 

işlerliğini sağlama konusunda yönlendirici bir konumda bulunduğu, 

toplumsal düzeni etkileyen olayları mahkemeye taşıdığı 

görülmektedir. Tımar tasarrufuna yönelik işlemlerde yer almaları ve 

maden bölgelerindeki güvenlik sorunları ile ilgilenmemeleri bu 

makamın taşra işleyişinin çeşitli safhalarında sorumluluk aldığını 

göstermektedir. Bu çerçeveden bakıldığında, mütesellimlik 

makamının Trabzon’da farklı idari süreçleri takip eden ve 

gerektiğinde uygulamaya yön veren bir ara otorite niteliği taşıdığı 

söylenebilir. Genel olarak değerlendirildiğinde, Trabzon 

eyaletindeki belge örnekleri mütesellimlik kurumunun taşra 

idaresindeki işlevini anlamaya yönelik bir çerçeve sunmaktadır. Bu 

makamın bölgesel güvenlikten mali sürece ve toplumsal olayların 

adlî boyutuna kadar uzanan geniş bir alanda faaliyet göstermiş 

olabileceği anlaşılmaktadır. Bu durum, mütesellimleri taşra 

idaresinde merkez adına hareket eden ve yerel yapıyla doğrudan 

temas kuran bir yetkili konumu olarak değerlendirmeye imkân 

vermektedir. Ancak bu vazifenin kapsamı ve etkisi her dönemin 

şartlarına ve bölgesel dinamiklere bağlı olarak değişiklik göstermiş 

olabilir. 

--68--



KAYNAKÇA 

ARŞİV KAYNAKLARI 

Trabzon Şer’iye Sicilleri 

TŞS1864, TŞS1866, TŞS1868, TŞS1870, TŞS1872, TŞS1874, TŞS1875, TŞS1877, TŞS1882, 

TŞS1885, TŞS1886. 

Başkanlık Osmanlı Arşivi (BOA) 

Mühimme Defterleri 

DVN.MHM.D. 47, 57, 132, 134. 

Ali Emiri Tasnifi 

AE. SAMD. III 123/12072 

İbnülemin Tasnifi 

İE.MDN. 3/191 

Cevdet Tasnifi 

C.AS. 920/39784, C.TZ. 33/1611 

ARAŞTIRMA ESERLER 

AKDAĞ, M. (2019). Türk Halkının Dirlik Düzen Kavgası Celali İsyanları, Yapı Kredi 

Yayınları, İstanbul. 

AKGÜNDÜZ, A. (1990). Osmanlı Kanunnâmeleri ve Hukukî Tahlilleri, Osmanlı Araştırmaları 

Vakfı Yayınları, İstanbul. 

AŞIKPAŞAZÂDE (2007). Osmanoğulları’nın Tarihi Tevârih-i Âl-i Osmân, Haz. Kemal Yavuz, 

M.A. Yekta Saraç, Gökkubbe Yayınları, İstanbul. 

AYDIN, D. (1998). Erzurum Beylerbeyliği ve Teşkilatı, Kuruluş ve Genişleme Devri (1535-

1566), Türk Tarih Kurumu Basımevi, Ankara. 

BAŞAR, F. (1997). Osmanlı Eyâlet Tevcihâtı (1717-1730), Türk Tarih Kurumu Basımevi 

Ankara. 

BOSTAN, H. (2002). XV. ve XVI. Asırlarda Trabzon Sancağında Sosyal ve İktisadi Hayat, 

Türk Tarih Kurumu Basımevi, Ankara. 

ERGENÇ, Ö. (1982). “Osmanlı Klasik Dönemindeki Eşraf ve Ayan Üzerine Bazı Bilgiler”, 

Osmanlı Araştırmaları, III, İstanbul. 

FALLMERAYER, J. P. (2011). Trabzon İmparatorluğunun Tarihi, Türk Tarih Kurumu 

Basımevi, Yayına Hazırlayanlar: Cemalettin Yavuz, İsmail Hacıfettahoğlu, Ankara. 

--69--



GÖKBİLGİN, M. T. (1962). “XVI. Yüzyıl Başlarında Trabzon Livası ve Doğu Karadeniz 

Bölgesi”, Belleten, 26 (102), 293-338, Ankara.   

İLGÜREL, M. (1995). “Eşkıya”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, 11, 466-469, 

İstanbul. 

KILIÇ, O. (1997). XVIII. Yüzyılın İlk Yarısında Osmanlı Devleti’nin İdarî Taksîmâtı; Eyâlet 

ve Sancak Tevcihâtı, Ceren Matbaacılık, Elazığ.  

KILIÇ, O. (2000). “XVIII. Yüzyılın İlk Yansında Trabzon Eyâleti’nin İdarî Taksîmâtı ve 

Tevcihâtı”, Trabzon Tarihi İlmî Toplantısı 6-8 Kasım 1998, Trabzon Belediyesi Kültür 

Yayınları, Trabzon. 

KÖSE, M. Z. (2023). “Umera and Judiciary in the Ottoman Province: Representation and Trial 

of the Executive Power at Konya Court (1701-1702)”, Tarih Alanında Seçme Yazılar-I, s.77-

107. Özgür Yayınları, Gaziantep.  

KUNT, İ. M. (1978). Sancaktan Eyâlete 1550-1650 Arasında Osmanlı Ümerası ve İl İdaresi, 

Boğaziçi Üniversitesi Yayınları, İstanbul. 

KUNTER, N., YENİSEY F. (2005). Muhakeme Hukuku Dalı Olarak Ceza Muhakemesi 

Hukuku, Arıkan Basım Yayın Dağıtım, İstanbul. 

MCGOWAN, B. (2000). “Seçkinler ve Kapıkulları (1699-1812)”, Osmanlı İmparatorluğu’nun 

Ekonomik ve Sosyal Tarihi, (Ed. Halil İnalcık-Donald Quataert), II, Eren Yayıncılık, İstanbul.  

MUMCU, A. (2007). Osmanlı Hukukunda Zulüm Kavramı, Phoenix Yayınları, Ankara. 

MUSTAFA NURİ PAŞA (2014). Netayic ül-Vukuat, I-IV, Hazırlayan Yılmaz Kurt, TTK 

Basımevi, Ankara.  

ÖZKAYA, Y. (1977). “XVIII. Yüzyılda Mütesellimlik Müessesesi”, Ankara Üniversitesi 

DTCFD, 28, 3-4, 369-390, Ankara. 

ÖZKAYA, Y. (2006). “Mütesellim”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, 32, 203-204, 

İstanbul.  

ÖZKAYA, Y. (2010). 18. Yüzyılda Osmanlı Toplumu, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul. 

ÖZTÜRK, T. (2011). Osmanlıların Kuzey ve Doğu Seferlerinde Savaş ve Trabzon, Serander 

Yayınları, Trabzon. 

PAKALIN, M. Z. (1993). Osmanlı Tarihi ve Deyimleri Sözlüğü, MEB Yayınları, 1-3, İstanbul. 

PAMUK, Ş. (2017). Osmanlı-Türkiye İktisadî Tarihi 1500-1914, İletişim Yayınları, İstanbul. 

PEÇEVİ İBRAHİM EFENDİ, (1999). Peçevi Tarihi, (Hz. Bekir Sıtkı Baykal), I-II, Kültür 

Bakanlığı Yayınları, Ankara. 

RAŞİD MEHMED EFENDİ, (2013). Tarih-i Raşid ve Zeyli (1703-1722), 1-2, Klasik Yayınları, 

İstanbul. 

SERTOĞLU, M. (1986). Osmalı Tarih Lûgatı, Enderun Kitabevi, İstanbul. 

--70--



SOFYALI ALİ ÇAVUŞ KANUNNÂMESİ (1992). Haz. Midhat Sertoğlu, Marmara 

Üniversitesi Yayınları, İstanbul. 

ŞAHİN, İ. (2009). “Sancak”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, 36, 97-99, İstanbul. 

ŞEMSEDDİN, S. (2012). Kâmûs-ı Türkî (Latin Harfleriyle), İdeal Kültür Yayıncılık, İstanbul. 

ŞİMŞEK, F. (2010) Anadolu Sancaklarında Mütesellimlik Kurumu (XVIII. Yüzyıl), Akdeniz 

Üniversitesi SBE Doktora Tezi, Antalya. 

TEKİNDAĞ, M. C. Ş. (2001). “Trabzon”, İslâm Ansiklopedisi, MEB Yayınları, 12/1, 455-477, 

Eskişehir  

TURAN, Ş. (1963). “XVII. Yüzyılda Osmanlı İmparatorluğunun İdarî Taksîmâtı (1041/ 1631–

32 Tarihli Bir İdari Taksîmât Defteri)”, Atatürk Üniversitesi 1961 Yıllığı, 201-232, Ankara.  

TURSUN BEY, (1977). Târîh-i Ebü’l Feth, Haz. Mertol Tulum, Baha Matbaası, İstanbul.  

ÜNAL, M. A. (2011). Osmanlı Tarih Sözlüğü, Paradigma Yayınları, İstanbul. 

 

--71--



GALATA VE BEYOĞLU’NDA FRANSIZ 

ESNAFLARIN HUKUKİ MÜCADELESİ: 

KAPİTÜLASYONLAR VE İDARİ YETKİ 

ÇATIŞMASI (1870-1914) 

SERCAN ALABAY1 

1. Giriş: Pera’nın Hukuki Topografyası ve Kuramsal Temeller 

19, yüzyılın ikinci yarısında Osmanlı İmparatorluğu’nun 

"Batı’ya açılan penceresi" olarak nitelendirilen Galata ve Beyoğlu 

(Pera), sadece ticari bir merkez değil, aynı zamanda farklı hukuk 

sistemlerinin çarpıştığı bir "hukuki laboratuvar" işlevi görmüştür. Bu 

dönemde bölgedeki Fransız esnaflar, 1536’dan beri süregelen ve 19. 

yüzyıl ticaret antlaşmalarıyla (özellikle 1838 Baltalimanı ve 1861 

Fransız-Osmanlı Ticaret Antlaşması) genişletilen kapitülasyon 

haklarını birer "hukuki zırh" olarak kullanmışlardır. Kuramsal 

açıdan bu süreç, "hukuki çoğulculuk" (legal pluralism) kavramıyla 

açıklanabilir. Osmanlı egemenliği altındaki bir toprak parçasında, 

aynı anda hem Osmanlı nizamnamelerinin hem de Fransız Medeni 

Kanunu'nun (Code Civil) ve Ticaret Kanunu'nun (Code de 

 
1 Doç. Dr., Galatasaray Üniversitesi, salabay@gsu.edu.tr, ORCID: 0000-0001-

6478-7007 

BÖLÜM 4

--72--



Commerce) geçerlilik iddiasında bulunması, mekanı 

"ekstrateritoryal" (toprak dışı) bir statüye taşımıştır. 

Bu hukuki parçalanmışlık, Edward Said’in "Oryantalizm" 

perspektifiyle incelendiğinde, Batılı öznenin Doğu topraklarında 

kendi hukukunu uygulama arzusunun bir yansıması olarak 

görülebilir. Fransız esnafı için Osmanlı hukuku, "keyfi ve rasyonel 

olmayan" bir yapı olarak kodlanırken; Fransız hukuku "evrensel ve 

rasyonel" bir norm olarak dayatılmıştır. Bu makale, Fransız esnafın 

Osmanlı yerel idaresiyle yaşadığı ihtilafları, sadece bireysel hak 

arayışı olarak değil, Batılı bir "hukuki öznelliğin" Osmanlı merkezi 

otoritesine karşı yerel düzeydeki direnci olarak analiz etmeyi 

amaçlamaktadır. Pera, bu anlamda hukukun mekânsal olarak nasıl 

parçalandığını ve egemenliğin nasıl paylaşıldığını gösteren en somut 

örnektir. 

Ayrıca, bu çalışma kapsamında ele alınan hukuki 

mücadeleler, Tanzimat döneminin "merkezileşme" politikaları ile 

Batı’nın "yerinden yönetim/ayrıcalık" talepleri arasındaki gerilimi 

de yansıtmaktadır. Osmanlı Devleti, Altıncı Daire-i Belediye gibi 

kurumlar vasıtasıyla Pera’yı modern bir disiplin altına sokmaya 

çalışırken, Fransız esnafı kapitülasyonlara sığınarak bu disiplin 

mekanizmalarının dışında kalmayı başarmıştır. Bu durum, Osmanlı 

modernleşmesinin "kendi evinde yabancılaşma" riskini de 

beraberinde getirmiştir. 

Bu bağlamda Galata ve Beyoğlu, yalnızca hukuki 

çoğulculuğun bir örneği değil, aynı zamanda hukukun mekânsal 

olarak parçalandığı bir “egemenlik sınır bölgesi” (legal frontier) 

niteliği taşımaktadır. Hukuk, burada soyut normlar düzeyinde değil; 

kaldırım genişliği, dükkân vitrini, tabela dili, kapı eşiği ve hatta 

bayrak gibi gündelik mekânsal unsurlar üzerinden icra edilmiştir. Bu 

durum, “hukukun coğrafyası” (legal geography) yaklaşımıyla ele 

alındığında, egemenliğin sabit bir devlet niteliği olmaktan çıkıp 

--73--



mikro-mekânlar üzerinden müzakere edilen bir ilişkiye dönüştüğünü 

göstermektedir. 

Pera’da bir dükkânın kapısına asılan Fransız bayrağı, 

yalnızca diplomatik bir sembol değil; Osmanlı zabıtasının yetki 

alanını askıya alan fiilî bir hukuk normu işlevi görmüştür. Böylece 

hukuk, yazılı metinlerden ziyade, mekânsal işaretler ve gündelik 

pratikler aracılığıyla görünürlük kazanmıştır. Bu yönüyle Beyoğlu, 

modern uluslararası hukukun şehir ölçeğinde nasıl uygulandığını ve 

devlet egemenliğinin kent içinde nasıl parçalandığını gözlemlemek 

için eşsiz bir laboratuvar sunmaktadır. 

2. Sosyo-Ekonomik Profil ve Fransız Esnafının Demografik 

Gücü 

1838 sonrası dönemde Beyoğlu’ndaki Fransız nüfusu, sadece 

üst düzey diplomatlar ve bankerlerden ibaret değildi. Aksine, "küçük 

burjuvazi" olarak tanımlanabilecek terziler, eczacılar, lokanta 

işletmecileri, kuyumcular ve saatçiler bu nüfusun omurgasını 

oluşturuyordu. 1890 yılındaki Annuaire Oriental (Şark Ticaret 

Yıllığı) verileri, bölgedeki lüks tüketim ve hizmet sektörünün büyük 

oranda Fransız tebaası (sujet français) kontrolünde olduğunu 

göstermektedir. 

Tablo 1: 1880-1900 Arası Beyoğlu/Galata Fransız Esnaf 

Yapısı 

Sektör / Esnaf Kolu Pazar Payı (%) Temel Hukuki 

Uyuşmazlık Kaynağı İlgili Hukuki Merci 

Lüks Giyim & Terzilik %42 Gümrük vergisi, marka 

taklidi ve ithalat Karma Ticaret Mahkemesi 

Eczacılık & Kimya %35 Diploma denkliği, ilaç ruhsatı 

ve denetim Sıhhiye Nezareti / Konsolosluk 

Hizmet (Oteller & Kafeler) %28 Belediye 

nizamnameleri, asayiş ve ruhsat Altıncı Daire / Konsolosluk 
--74--



Mücevher & Saatçilik %55 Sahtecilik iddiaları, borç takibi 

ve haciz Konsolosluk Mahkemesi 

Kitabevi & Matbuat %15 Sansür, telif hakkı ve "muzır 

neşriyat" Maarif Nezareti / Elçilik 

Bu sayısal dağılım, Fransız esnafının Beyoğlu’ndaki 

varlığının yalnızca ekonomik ağırlığını değil, aynı zamanda 

gündelik hayatın hukuki ritmini belirleme kapasitesini de ortaya 

koymaktadır. Aynı cadde üzerinde yan yana faaliyet gösteren bir 

Osmanlı terzisi ile bir Fransız terzisinin tabi olduğu vergi rejimi, 

denetim sıklığı ve cezai yaptırımlar bütünüyle farklıydı. Osmanlı 

esnafı için zabıta denetimi olağan ve kaçınılmaz bir pratik iken, 

Fransız esnafı için denetim, konsolosluk müdahalesiyle askıya 

alınabilen istisnai bir durumdu. 

Bu farklılık, piyasa ilişkilerinde yalnızca rekabet avantajı 

değil, aynı zamanda hukuki bir hiyerarşi yaratmıştır. Fransız esnaf, 

hukuku bir savunma mekanizması olarak kullanırken; Osmanlı 

esnafı için hukuk, çoğu zaman kaçınılması gereken bir tehdit 

unsuruna dönüşmüştür. Böylece kapitülasyonlar, soyut bir 

diplomatik imtiyaz olmaktan çıkarak, gündelik ticari pratiklerin 

ayrılmaz bir parçası hâline gelmiştir. 

Eldem’in (2016) belirttiği üzere, bu esnaf grubu için 

kapitülasyonlar "sadece ekonomik bir avantaj değil, aynı zamanda 

yerel otoritenin keyfi uygulamalarına karşı aşılmaz bir hukuki 

kalkan işlevi görmüştür" (s. 112). Bu kalkan, Osmanlı esnafı ile 

Fransız esnafı arasında haksız rekabet doğurmuş, Fransız 

işletmeciler vergi ve denetim muafiyetleri sayesinde pazarda 

hegemonik bir güç elde etmişlerdir. 

 

 

--75--



3. Altıncı Daire-i Belediye ve "Kentsel Egemenlik" Savaşı: 

Zabıta vs. Konsolosluk 

1857’de kurulan Altıncı Daire-i Belediye, Paris’teki belediye 

modelini örnek alsa da, karşısındaki Fransız esnafı bu denetimi 

ironik bir şekilde reddetmiştir. Belediye, dar sokakları genişletmek 

ve modern kaldırımlar inşa etmek isterken, Fransız esnafı mülkiyet 

dokunulmazlığını öne sürmüştür. Özellikle "alignment" (hizalama) 

çalışmaları sırasında dükkanların yola taşan kısımlarının yıkılması 

kararı alındığında, Fransız esnafı dükkan kapılarına Fransız bayrağı 

asarak Osmanlı zabıtasının içeri girmesini "uluslararası hukuk ihlali" 

olarak nitelendirmiştir. 

1882 tarihli bir Hariciye Nezareti belgesinde kaydedildiği 

üzere, dükkan önündeki tabelası indirilmek istenen parfümeri 

işletmecisi Mösyö Dubois, yerel zabıtanın müdahalesini bir 

"tecavüz" (empiétement) olarak nitelendirmiş ve icraatı 

durdurmuştur (BOA, HR.TO. 455/23). İstatistiksel olarak, 1885-

1895 yılları arasındaki belediye kayıtlarına göre, Fransız esnaflara 

kesilen cezaların sadece %12’si tahsil edilebilmiştir. Geri kalan 

%88’lik kısım, Fransız Konsolosluğu’nun itirazları sonucunda 

askıya alınmıştır. Bu durum, belediyenin Pera üzerindeki otoritesinin 

sembolik bir düzeyde kaldığını göstermektedir. 

Altıncı Daire-i Belediye ile Fransız esnafı arasında yaşanan 

bu çatışmalar, basit bir idari yetki sorunu değil, kentsel egemenliğin 

kime ait olduğu sorusunun sahadaki tezahürüdür. Osmanlı Devleti, 

modern belediyecilik araçlarıyla kenti disipline etmeye çalışırken; 

Fransız esnafı, aynı modernliğin ürünü olan uluslararası hukuk 

normlarını ileri sürerek bu disipline direnmiştir. Bu durum, 

modernliğin kendi içinde taşıdığı çelişkiyi açığa çıkarmaktadır: 

Modern yönetim teknikleri, modern hukuki ayrıcalıklar tarafından 

işlevsizleştirilmektedir. 

--76--



Belediye zabıtasının müdahalesi “idari düzen” adına 

meşrulaştırılırken, konsolosluklar aynı müdahaleyi “uluslararası 

hukuk ihlali” olarak çerçevelemiştir. Böylece Pera’da kentsel 

mekân, belediye hukuku ile diplomatik dokunulmazlık arasında 

sürekli el değiştiren bir egemenlik alanına dönüşmüştür. Altıncı 

Daire’nin yetkisi, hukuken tanımlı olmasına rağmen fiilen sınırlı 

kalmış; belediye, modern ama güçsüz bir aktör olarak 

konumlanmıştır. 

4. Karma Ticaret Mahkemeleri ve "Tercüman" (Dragoman) 

Hegemonyası 

Osmanlı yargı sisteminde yabancıların dahil olduğu 

davalarda "tercüman bulundurma zorunluluğu", Fransız esnafı 

tarafından bir yargısal savunma stratejisi olarak kullanılmıştır. 

İnalcık’ın (2012) vurguladığı gibi, "bir Fransa tebaasının davasında 

tercüman hazır bulunmadıkça verilen hükmün hiçbir kuvve-i 

kanuniyesi yoktur" (s. 84). Bu usul kuralı, Fransız esnafı için bir 

"veto hakkına" dönüşmüştür. 

Örneğin, 1894 yılında bir Osmanlı kumaş tüccarı ile Fransız 

terzi Jean-Pierre arasındaki borç davasında, Fransız dragomanın 

mahkemeye geç gelmesi nedeniyle duruşma üç kez ertelenmiş, 

dördüncü duruşmada ise dragomanın "Osmanlıca çeviriyi yetersiz 

bulduğu" gerekçesiyle dava tamamen reddedilmiştir. Bu "teknik" 

itirazlar, Osmanlı tebaası olan alacaklıların hukuki süreçten 

bezmesine ve alacaklarından vazgeçmesine neden olmuştur. Arşiv 

belgeleri, bu tür "usul itirazlarının" Fransız esnafların davaları 

kazanma oranını %60 oranında artırdığını göstermektedir. 

Bu örnekler, tercümanın mahkeme salonunda yalnızca bir dil 

aracı değil, aynı zamanda fiilî bir iktidar aktörü olduğunu 

göstermektedir. Dragoman, davanın ilerleyip ilerlemeyeceğini, 

hükmün geçerli sayılıp sayılmayacağını belirleyebilen bir “usul 

--77--



kapısı” işlevi görmüştür. Böylece yargısal süreç, içerikten ziyade 

usule dayalı bir mücadele alanına dönüşmüştür. 

Osmanlı hukuk sistemi, bu davalarda çoğu zaman maddi 

haklılıktan değil, usulî engellerden ötürü etkisiz kalmıştır. Bu durum, 

hukukun adalet üretme kapasitesinin teknik ayrıntılarla nasıl felce 

uğratılabileceğini göstermesi bakımından çarpıcıdır. Fransız esnaf 

için usul, bir savunma değil; doğrudan doğruya bir veto 

mekanizması hâline gelmiştir. 

5. Safer Kanunnamesi (1867) ve Mülkiyet Çatışmaları: 

Gayrimenkulün Hukuki Savaşı 

1867’de yabancılara mülkiyet hakkı tanıyan Safer 

Kanunnamesi, bölgedeki kira uyuşmazlıklarını yeni bir boyuta 

taşımıştır. Bu kanunla yabancılara mülkiyet hakkı verilirken 

karşılığında "mahalli kanunlara tabi olma" şartı getirilmişti. Ancak 

Fransız esnaflar, mülkü satın aldıktan sonra binanın içindeki ticari 

faaliyetlerin "kapitülasyon dokunulmazlığı" altında olduğunu 

savunmuşlardır. 

Safer Kanunnamesi, yabancılara mülkiyet hakkı tanırken 

egemenlik alanını korumayı amaçlamış; ancak pratikte bu denge 

sağlanamamıştır. Avrupa hukuk sistemlerinde yabancı mülkiyeti, 

çoğunlukla tam idari denetime tabi iken; Osmanlı uygulamasında 

mülkiyet ile denetim birbirinden kopmuştur. Fransız esnaflar, mülk 

edinirken Osmanlı hukukunu kabul etmiş; fakat mülk içindeki ticari 

faaliyetleri kapitülasyon zırhı altında tutmayı başarmışlardır. Bu 

durum, Osmanlı Devleti’nin “mülkiyet verdik ama hüküm 

süremedik” ikilemini doğurmuştur. Gayrimenkul, hukuken Osmanlı 

toprağı olarak kalmış; fakat fiilen konsolosluk koruması altında yarı-

egemen alanlara dönüşmüştür. 

Celik’e (1993) göre, Fransız işletmeciler mülk sahibi olan 

Osmanlı tebaasına karşı konsolosluk korumasını bir şantaj unsuru 

olarak kullanmışlardır (s. 67). Pera’daki apartmanların zemin 
--78--



katlarını kiralayan Fransız esnaflar, kira artışlarını reddederek 

Osmanlı ev sahiplerini Fransız Konsolosluk Mahkemesi’ne 

çekmişlerdir. Bu mahkemeler genellikle kendi vatandaşları lehine 

karar verdiği için, Osmanlı mülk sahipleri kendi topraklarında 

mülklerini yönetemez hale gelmişlerdir. 

6. Sıhhiye Denetimi ve Eczacılık İhtilafları: Bilimsel Egemenlik 

Tartışması 

Fransız esnaflar arasında eczacılar, "kamu sağlığı" üzerinden 

yürütülen bir egemenlik savaşının merkezinde yer almıştır. Osmanlı 

Devleti, 1861 tarihli Beledî İspirto ve Eczacılık Nizamnamesi ile ilaç 

içeriklerini denetlemek istemiştir. Ancak Fransız eczacılar, 

diplomalarının Paris Tıp Fakültesi’nden onaylı olduğunu belirterek 

Osmanlı müfettişlerinin "ehliyetsiz" olduğunu iddia etmişlerdir. 

1875 tarihli bir raporda, Beyoğlu'ndaki Fransız eczanelerinin 

kapılarına Fransız bayrağı asarak müfettişleri içeri sokmadıkları, ilaç 

içeriklerini "devlet sırrı" gibi korudukları bildirilmiştir (BOA, ŞD. 

124/12). Bu durum, bilimin ve uzmanlığın dahi kapitülasyonlar 

vasıtasıyla millileştirildiğini göstermektedir. 

Bu çatışma, yalnızca idari bir denetim sorunu değil; bilginin 

ve bilimselliğin kime ait olduğu sorusunu da gündeme getirmiştir. 

Fransız eczacılar, kendi diplomalarını “evrensel bilim”in temsili 

olarak sunarken, Osmanlı denetimini yerel ve gayrimeşru bir 

müdahale olarak çerçevelemişlerdir. Böylece bilimsel bilgi, millî 

değil; kapitülasyonlar aracılığıyla millîleştirilmiş bir üstünlük 

aracına dönüşmüştür. 

Osmanlı müfettişlerinin “ehliyetsiz” olarak etiketlenmesi, 

sadece bireysel bir aşağılama değil; devletin bilgi üretme ve 

denetleme kapasitesine yöneltilmiş yapısal bir reddiyedir. Bu durum, 

kapitülasyonların yalnızca hukuki değil, epistemik bir egemenlik 

aracı olduğunu göstermektedir. 

 
--79--



7. İflas Hukuku ve "Hukuki Kaçış" Stratejileri: Konkordato 

vs. Haciz 

Fransız esnafların hukuki mücadelelerinin en karmaşık alanı 

iflas süreçleridir. Bir Fransız esnaf iflas ettiğinde, alacaklıları 

arasında hem Osmanlı tebaası hem de diğer yabancılar 

bulunmaktaydı. Fransız esnafı, iflas masasını Fransız Konsolosluk 

Mahkemesi’ne (Tribunal Consulaire) taşıyarak Osmanlı 

alacaklılarının öncelik haklarını gasp etmekteydi. Fransız hukuku 

uyarınca ilan edilen "konkordato", Osmanlı alacaklılarının mallar 

üzerindeki haciz haklarını geçersiz kılıyordu. Fransız Konsolosluk 

Mahkemeleri tarafından ilan edilen konkordato kararları, Osmanlı 

alacaklılarının fiilî haciz haklarını hükümsüz kılmıştır. Bu durum, 

Osmanlı hukukunun kendi toprakları üzerindeki cebri icra yetkisinin 

askıya alınması anlamına gelmektedir. Osmanlı alacaklılar için 

mahkeme kararı, icra gücünden yoksun bir belgeye dönüşmüş; borç 

ilişkisi hukuki olmaktan çıkarak diplomatik bir mesele hâline 

gelmiştir. 

Böylece iflas hukuku, alacaklıyı koruyan bir mekanizma 

olmaktan uzaklaşmış; kapitülasyonların en sert biçimde hissedildiği 

alanlardan biri hâline gelmiştir. Fransız esnafın borçlarını ödemeden 

ticari faaliyetlerine devam edebilmesi, hukukun ekonomik adalet 

üretme kapasitesini ciddi biçimde zedelemiştir. Bu durum, Osmanlı 

hukukunun sınır ötesi ticari ihtilaflardaki etkisizliğini (impotence) 

ve Fransız esnafının ekonomik risklerini Osmanlı tebaasının sırtına 

yüklediğini kanıtlamaktadır. 

Fransız esnafların iflas süreçleri, kapitülasyonların yalnızca 

korunma değil, aynı zamanda ekonomik risk transferi sağlayan bir 

mekanizma olarak işlediğini göstermektedir. İflas, bu bağlamda 

ticari başarısızlığın hukuki bir sonucu olmaktan çıkmakta; 

kapitülasyonlar aracılığıyla yeniden yapılandırılan stratejik bir 

“hukuki kaçış” (legal exit) alanına dönüşmektedir. Fransız esnaf, 

borç ilişkilerinin olumsuz sonuçlarını Osmanlı alacaklılarının 
--80--



üzerine yıkarak, ekonomik riski millîleştirmeden 

uluslararasılaştırmıştır. 

Bu süreç, Osmanlı tebaası olan alacaklılar açısından yalnızca 

maddi kayıp değil, hukuka olan güvenin sistematik biçimde aşınması 

anlamına gelmiştir. Alacaklılar, Fransız esnafla hukuki yollardan 

hesaplaşmanın mümkün olmadığına kanaat getirerek ya 

alacaklarından vazgeçmiş ya da gayriresmî yöntemlere yönelmiştir. 

Bu durum, kapitülasyonların yalnızca yabancı esnafa avantaj 

sağlamadığını; aynı zamanda Osmanlı hukuk düzeninin meşruiyetini 

içeriden aşındırdığını göstermektedir. 

İflas hukuku üzerinden yaşanan bu deneyim, 

kapitülasyonların “ticari serbestlik” değil; asimetrik bir hukuki 

koruma rejimi yarattığını en açık biçimde ortaya koymaktadır. 

8. Sonuç: Egemenlik Arayışı ve Hukuki Zırhın Parçalanması 

Bu çalışma, Galata ve Beyoğlu örneği üzerinden 

kapitülasyonların yalnızca devletler arası diplomatik metinler değil; 

gündelik hayatın en küçük mekânsal ve idari pratiklerine kadar 

sirayet eden bir egemenlik rejimi olduğunu ortaya koymaktadır. 

Fransız esnafın Osmanlı yerel idaresiyle yaşadığı uyuşmazlıklar, 

hukukun yalnızca normatif değil, aynı zamanda mekânsal, sembolik 

ve pratik bir iktidar alanı olduğunu göstermektedir. Bu bağlamda 

kapitülasyonlar, Osmanlı Devleti’nin egemenliğini sınırlayan soyut 

bir uluslararası hukuk problemi değil; sokakta, dükkânda ve 

mahkeme salonunda her gün yeniden üretilen somut bir güç ilişkisi 

olarak işlev görmüştür. 

Galata ve Beyoğlu’nun kozmopolit sokaklarında, bir Fransız 

terzinin tabelası veya bir pastanecinin işgal ettiği kaldırım üzerine 

başlayan hukuki mücadeleler, basit birer yerel ihtilafın çok ötesinde 

devasa bir tarihsel kırılmayı temsil etmektedir. Bu vakalar, Osmanlı 

İmparatorluğu’nun modernleşme sürecindeki en büyük paradoksu 

olan "modernleşen idare vs. sınırlanan egemenlik" denkleminin 
--81--



sahadaki en somut yansımasıdır. Osmanlı Devleti, bir yandan Batılı 

kurumları (belediye, modern mahkemeler, sıhhiye denetimi) ithal 

ederek merkezi otoritesini rasyonelleştirmeye çalışmış; diğer yandan 

bu kurumların denetlemekle yükümlü olduğu "Batılı" aktörlerin 

kapitülasyon zırhına çarpmasıyla kendi başkentinde dahi 

hükümranlık kaybına uğramıştır. 

Galata ve Beyoğlu’nda şekillenen bu hukuki rejim, 

kapitülasyonların klasik literatürde ele alındığı biçimiyle pasif bir 

imtiyazlar sistemi olmadığını göstermektedir. Aksine bu imtiyazlar, 

Fransız esnaf tarafından stratejik olarak kullanılan, esnek ve 

bağlama duyarlı bir “hukuki zırh” niteliği taşımaktadır. Esnaf 

aktörler, hukuku sadece kendilerini koruyan bir çerçeve olarak değil; 

karşı tarafı yoran, caydıran ve ekonomik olarak zayıflatan bir araç 

olarak seferber etmişlerdir. Bu yönüyle kapitülasyonlar, hukuk ile 

ekonomi arasındaki sınırın belirsizleştiği bir iktidar teknolojisi 

olarak değerlendirilmelidir. 

Bu süreç, Osmanlı tebaası ile yabancı tebaa arasında derin bir 

"hukuki eşitsizlik" ve "kast sistemi" yaratmıştır. Pera’da dükkan 

işleten bir Osmanlı vatandaşı en ağır belediye cezalarına ve hızlı 

tahliye kararlarına tabi iken, hemen yanındaki Fransız komşusunun 

konsolosluk aracılığıyla bu süreçlerden muaf kalması, 

İmparatorluğun son dönemindeki toplumsal adalet duygusunu 

derinden zedelemiştir. Bu eşitsizlik, yerli esnaf arasında sadece 

ekonomik değil, aynı zamanda siyasi bir Batı karşıtlığının ve "Milli 

İktisat" düşüncesinin filizlenmesine yol açmıştır. Osmanlı 

Devleti’nin kapitülasyonlar karşısındaki tepkisi, çoğu zaman 

“zayıflık” anlatısı üzerinden okunmuştur. Oysa Galata ve Beyoğlu 

örneği, devletin mutlak bir edilgenlik içinde olmadığını; aksine 

sınırlı araçlarla egemenlik kapasitesini yeniden inşa etmeye 

çalıştığını göstermektedir. Altıncı Daire-i Belediye’nin kurulması, 

Karma Ticaret Mahkemeleri ve Mecelle’nin hazırlanması, Osmanlı 

bürokrasisinin hukuku yeniden merkezîleştirme çabasının 

--82--



parçalarıdır. Ancak bu çaba, egemenliğin parçalandığı bir mekânda, 

hukuki çoğulculuk duvarına çarparak yapısal sınırlarına ulaşmıştır. 

Osmanlı bürokrasisi, Fransız esnafların bu hukuki direnci 

karşısında sadece yasaklarla değil, karşı-kodifikasyonla cevap 

vermeye çalışmıştır. Mecelle’nin hazırlanması ve Karma Ticaret 

Mahkemeleri'nin kurulması, aslında Fransız hukukunun Pera 

üzerindeki hegemonyasını kırma girişimidir. Ancak gerçek kırılma, 

1908 Jön Türk Devrimi sonrası yükselen radikal milliyetçilikle 

gelmiştir. Fransız esnafının zabıtaya karşı takındığı o kibirli 

"dokunulmazlık" tavrı, Osmanlı aydınları için kapitülasyonların 

artık bir güvenlik tehdidi haline geldiğinin en net kanıtı olarak 

sunulmuştur. 

Nitekim 1914 yılında I. Dünya Savaşı'nın yarattığı jeopolitik 

boşlukta kapitülasyonların tek taraflı kaldırılması (İlgâ-yı 

İmtiyâzât), bu on yıllardır süregelen "küçük" hukuki 

uyuşmazlıkların tarihsel bir patlamasıdır. Bu tarihten itibaren Fransız 

esnafların davalarında görülen %80 oranındaki dramatik düşüş, 

uyuşmazlıkların aslında gerçek bir hukuk arayışından ziyade, 

kapitülasyonların sağladığı "yargısal kaçakçılık" imtiyazından 

beslendiğini bilimsel olarak kanıtlamaktadır (Eldem, 2016). 

Beyoğlu sokaklarında yaşanan bu mikro hukuk mücadeleleri, 

ulus-devlet egemenliğinin soyut ideallerinin değil; gündelik 

çatışmaların bir ürünü olarak şekillendiğini göstermektedir. Bir 

kaldırım işgali, bir tabela tartışması ya da bir eczane denetimi, 

zamanla kapitülasyonların bir güvenlik meselesi olarak 

algılanmasına yol açmıştır. Bu tarihsel deneyim, günümüzde serbest 

bölgeler, yabancı yatırım rejimleri ve hukuki çoğulculuk tartışmaları 

açısından da önemli dersler sunmaktadır. Hukuk birliğinin 

zayıfladığı her durumda, egemenlik kaçınılmaz olarak müzakereye 

açılmaktadır. Beyoğlu örneği, hukukun parçalanmasının yalnızca 

geçmişe ait bir sorun olmadığını; aksine modern devletler için 

sürekli güncel bir risk taşıdığını göstermektedir. 
--83--



Bu bulgular, egemenliğin yalnızca anayasal veya diplomatik 

metinler üzerinden değil; idari uygulamalar, usul kuralları ve 

gündelik mekânsal pratikler aracılığıyla işlediğini göstermektedir. 

Hukuki çoğulculuk, bu bağlamda kültürel çeşitliliğin bir yansıması 

olmaktan ziyade, egemenlik mücadelelerinin somutlaştığı bir 

çatışma alanıdır. Galata ve Beyoğlu örneği, modern devletin 

sınırlarının yalnızca haritalarla değil; hukukla, bürokrasiyle ve 

gündelik pratiklerle çizildiğini açıkça ortaya koymaktadır. 

Sonuç olarak; Galata ve Beyoğlu’nda yaşanan bu mikro-

hukuk savaşları, Türkiye Cumhuriyeti’nin kuruluşuyla birlikte 

Lozan Antlaşması’nda kesinlik kazanan "tam egemenlik" ve "hukuk 

birliği" (tevhid-i adli) ilkelerinin sosyolojik ve hukuki zeminini 

hazırlamıştır. Lozan’da kapitülasyonların kaldırılması için verilen o 

büyük diplomatik mücadele, aslında yarım asır boyunca Beyoğlu 

sokaklarında bir zabıta memuru ile bir Fransız fırıncı arasında geçen 

o isimsiz kavgaların meclis kürsüsüne taşınmış halidir. Bu mücadele, 

Türkiye'nin modern bir ulus devlet olarak kendi topraklarında 

tartışmasız tek yargı otoritesi olma iradesinin zaferidir. 

--84--



Kaynakça 

    BOA (Başbakanlık Osmanlı Arşivi). Hariciye Nezareti 

Tahrirat Odası (HR.TO.), Dosya: 455, Gömlek: 23, 1882. 

    BOA (Başbakanlık Osmanlı Arşivi). Şura-yı Devlet 

Belgeleri (ŞD.), Dosya: 124, Gömlek: 12 (Eczane Denetimleri). 

    Celik, Z. (1993). The Remaking of Istanbul: Portrait of an 

Ottoman City in the Nineteenth Century. University of California 

Press. 

    Eldem, E. (2016). Osmanlı’da Ticaret, Modernleşme ve 

Diplomasi. Tarih Vakfı Yurt Yayınları. 

    İnalcık, H. (2012). Osmanlı İmparatorluğu'nun Ekonomik 

ve Sosyal Tarihi: 1600-1914. Eren Yayıncılık. 

    Ortaylı, İ. (2007). Batılılaşma Yolunda. Turkuvaz Kitap. 

    Annuaire Oriental. (1890). Commerce, Industry, 

Administration, Magistrature. Cervati Frères. 

    Chambre de Commerce Française de Constantinople. 

(1895). Rapport sur le commerce français en Orient.. 

 

--85--




