


BİDGE Yayınları

İslam Hukuku Alanında Akademik Araştırmalar

Editör: ÖMER KORKMAZ

ISBN: 978-625-372-964-6

1. Baskı 
Sayfa Düzeni: Gözde YÜCEL
Yayınlama Tarihi: 2025-12-25
BİDGE Yayınları

Bu eserin bütün hakları saklıdır. Kaynak gösterilerek tanıtım için 
yapılacak kısa alıntılar dışında yayıncının ve editörün yazılı izni 
olmaksızın hiçbir yolla çoğaltılamaz.

Sertifika No: 71374
Yayın hakları © BİDGE Yayınları
www.bidgeyayinlari.com.tr - bidgeyayinlari@gmail.com
Krc Bilişim Ticaret ve Organizasyon Ltd. Şti. 
Güzeltepe Mahallesi Abidin Daver Sokak Sefer Apartmanı No: 7/9 Çankaya / 
Ankara



ÖNSÖZ 

İslâm hukuku, asırlardır Müslüman toplumların hem ferdî 

hem de içtimaî hayatını tanzim eden zengin tarihî birikime sahip 

köklü bir disiplindir. Vahiy ve sünnetin rehberliğinde şekillenen bu 

hukuk sistemi, zamanın ihtiyaçlarına ve mekânın şartlarına cevap 

verebilmek adına fukaha eliyle muazzam bir literatüre dönüşmüştür. 

Günümüzde bu mirası anlamak, yorumlamak ve modern hukuki 

meselelerle olan irtibatını bilimsel bir zeminde ortaya koymak, 

akademik çalışmaların temel gayelerinden biridir. 

Elinizdeki bu çalışma, İslâm hukukunun farklı veçhelerini 

akademik bir perspektifle ele alan özgün araştırmaları bir araya 

getirmektedir. Kitapta yer alan her bir inceleme fıkhın klasik 

doktrininden kurumlar tarihine, usul tartışmalarından güncel hukuki 

uygulamalara kadar geniş bir yelpazede disiplinler arası bir yaklaşım 

sunmayı hedeflemektedir. Eserin temel amacı, İslâm hukukuna dair 

yerleşik bilgileri bilimsel yöntemlerle yeniden değerlendirmek ve bu 

alandaki literatüre katkı sağlayacak yeni pencereler açmaktır. 

Bu eserin vücut bulması sürecinde kıymetli çalışmalarıyla 

katkı sunan araştırmacılara, yayına hazırlık aşamasında emeği geçen 

teknik ekibe ve eserin okurla buluşmasını sağlayan BİDGE 

Yayınları’na teşekkürü bir borç bilirim. Bu çalışmanın, İslâm 

hukuku alanında yapılacak yeni akademik araştırmalara ilham 

vermesini ve bilim dünyasına faydalı olmasını temenni ederim. 

 

 

Doç. Dr. ÖMER KORKMAZ 

ÇUKUROVA ÜNİVERSİTESİ 



İÇİNDEKİLER

İSLÂM HUKUKUNDA ANLAŞMALI BOŞANMA .................. 1
SUAT ERDOĞAN

16. YÜZYIL OSMANLI MEDRESELERİNDE FIKIH
EĞİTİMİ ..................................................................................... 21

ÖMER KORKMAZ, AHMET BEKEN

İSLAM HUKUKUNA GÖRE İLTİCA (SIĞINMA) .................. 51
MEHMET ONUR

İBN CEMÂA’YA GÖRE DİVAN TEŞKİLATI ........................ 68
MUHAMMET SAĞLIK

HÂFIZ SEYYİD HOCA (ÖL. 1269/1852) VE ŞERHU
RİSÂLE FÎ İBTÂLİ'R-RÂBITA ADLI ESERİ .......................... 85

MURAT POLAT



İSLÂM HUKUKUNDA ANLAŞMALI BOŞANMA  

SUAT ERDOĞAN1 

Giriş 

Karşı cinslerin meşru ölçüler içerisinde evlilik sözleşmesi ile 

bir araya gelerek kutsal bir müessese olan aile yuvasını kurmaları, 

yeni nesillerin varlığı için zaruri olmakla birlikte, bir kısım olumsuz 

şartlar sebebiyle evliliğe son vermek hoş olmasa da başvurulan 

istisnai bir durumdur. Öncelik ailenin birliği ve devamı olmakla 

birlikte, samimi niyetlerle atılan adımlarla kurulan aile yuvası, 

taraflar açısından hayatı çekilmez kılan bir hüviyete bürünebilir. Bu 

tür evlilikleri sonlandırmak devamından daha yararlı olabilir.  

İnsanlık tarihi boyunca evliliğin sonlandırılması adına farklı 

usul ve esaslar geçerli olmuştur. Belli bir şart veya makamın iznine 

tabii olmaksızın, eşlerden her ikisine de boşama hakkı tanıyan 

sistemlerin yanında, Katoliklikte olduğu gibi boşanmanın yasak 

olduğu sistemler de var olmuştur. XVI. yüzyıldan itibaren batılı 

ülkelerle birlikte, birçok İslâm ülkesinde kanunen belirlenmiş belli 

şartlar çerçevesinde, boşama yetkisinin mahkemelere tanındığı yeni 

usul ağırlık kazanmıştır. (Erdoğan 2022:72-74)  

 
1 Prof. Dr., Düzce Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi, İslâm Hukuku Anabilim Dalı, 

Orcid.org/0000-0002-0051-1244. 

BÖLÜM 1

--1--

https://orcid.org/0000-0002-0051-1244


İslâm hukuk düşüncesi, bir taraftan evliliği teşvik edip aile 

birliğinin devamına önem verirken, diğer yandan belli şartlar 

içerisinde boşanmaya imkân tanıyan kendine özgü bir sistem 

getirmiştir. Bu bağlamda İslâm hukukunda boşama/talak yetkisinin 

sadece erkeğe tanındığı, boşanmanın erkeğin iki dudağı arasında 

olduğu dolayısıyla, kadının mağdur edildiği şeklindeki eleştiriler 

gerçeği yansıtmamaktadır. İslâm hukukunda makul bir kısım 

gerekçeler (Bilmen ts.:2/210-220) ile taraflı irade beyanı ile boşama 

yetkisinin öncelikli olarak kocaya tanındığı doğrudur. Ancak klasik 

doktrinde erkeğin yansıra, tek tafralı irade ile boşama yetkisi tefviz-

i talak usulüyle kadına da tanınmaktadır. İslâm hukukunda boşanma 

yöntemleri bununla da sınırlı değildir. Kadın açısından bir diğer 

boşanma usulü fıkıh literatüründe muhâlea olarak bilinen, genel 

anlamda anlaşmalı boşanma olarak niteleyebileceğimiz bir başka 

yöntem de bulunmaktadır ki uygulamalı hukuk üzerine yapılan 

çalışmalarda en yaygın boşanma türünün muhâlea olduğu tespit 

edilmiştir (Korkmaz 2018:149; 2019:665). Ayrıca kadın, belli 

gerekçeler üzerinden yargı yoluyla boşanma talebinde bulunma 

hakkına da sahiptir. Ancak erkeğin tek taraflı irade ile boşaması diğer 

bir ifadeyle talak verme dışındaki yöntemlerin çoğunlukla 

uygulanmadığı da bir vakıadır. Özellikle kadına boşama yetkisinin 

devredilmesi ve yargı yoluyla boşanma yöntemlerinin, Batıdaki 

kadın hakları alanındaki gelişmelere paralel olarak daha görünür 

hâle geldiğini söylemek mümkündür. (Yılmaz 2010:216) Bunun 

yanında Hanefî mezhebinin yargı yoluyla boşanma gerekçelerini 

oldukça sınırlı bir alana hasrettiğini ve uygulamaların da çoğunlukla 

bu anlayış üzerinde gerçekleştiğini belirtmek gerekir. Kanaatimize 

göre art niyetli olanların dışında, yukarıda İslâm hukukunda evliliğin 

sona erdirilmesi bağlamında dile getirilen eleştirilerin kaynağını 

buralarda aramak yanlış olmayacaktır. 

Kavramsal Çerçeve  

--2--



İslâm hukuku tek taraflı irade beyanı ile boşama yetkisini 

öncelikle erkeğe tanımakla birlikte, boşanma konusunda kadına da 

bir kısım haklar vermiştir. Bu haklardan ilki kadına tek taraflı irade 

beyanı ile boşama yetkisi tanıyan tefvîz-i talâk hakkıdır. Ancak 

tefvîz-i talâk hakkına sahip olmak kocanın rızasına bağlı olduğu için, 

bu yolla boşanmak kadın açısından çoğu zaman mümkün 

olmayabilir. Bu durumda kadının dahil olduğu bir diğer boşanma 

yöntemi, klasik literatürde muhâlea olarak adlandırılan, kadının 

mehrinden feragat ya da onun dışında belli bir tazminat bedeli 

karşılığında kocası ile anlaşarak boşanmasıdır. 

Türk Medeni Hukuku’na göre anlaşmalı boşanma; eşlerin 

boşanma ve boşanmanın sonuçları konusunda fikir birliği içerisinde 

olmaları durumunda gerçekleşen, çekişmesiz bir boşanma türüdür. 

Türk Medeni Kanunu'nun (TMK) 166/3’te düzenlenmektedir. 

Hükme göre, evlilik en az bir yıl sürmüş ise, eşlerin birlikte 

başvurması ya da bir eşin diğerinin davasını kabul etmesi hâlinde, 

evlilik birliği temelinden sarsılmış sayılır. Her ne kadar eşlerin 

anlaşması hâkimin kararı için bağlayıcı değilse de çocuğun yararı ve 

zayıf eşin korunması gibi gerekçeler dışında genellikle anlaşmalı 

boşanma gerçekleşmemektedir.  

İslam hukukunda erkeğin ya da kadının tek taraflı boşama 

yetkisinin dışında, hâkimlerin de çeşitli gerekçeler üzenden boşama 

yetkisi bulunmaktadır. Muhâlea usulünde boşama yetkisi, her ne 

kadar çağdaş hukukçular arasında farklı görüşler bulunsa da 

(Bayındır 2007:385-89; Dalgın 1999:132, 133) genel kanaat 

kocanındır. Bu yönüyle mevzu hukuktaki anlaşmalı boşanma ile 

İslâm hukukundaki muhâleayı aynı kefeye koymak doğru 

olmamakla birlikte eşler arasındaki fikir birliği sebebiyle anlaşmalı 

boşanma olarak değerlendirmek mümkündür. Mevzû hukuktan 

farklı olarak tarafların anlaşması sonucunda koca tek taraflı irade ile 

talak yetkisini kullanmaktadır.  

--3--



Arapça elbiseyi çıkarmak, maddi veya manevi bir bağı yok 

etmek anlamına gelen “hul‘” kelimesinin farklı bir varyantı olan 

muhâlea; terim olarak kadının belli bir bedel karşılığında kocası 

onayı ile evlilik bağından kurtulması şeklinde tanımlanmaktadır. 

(Atar 2020:30/399) Muhâlea doğuştan gelen bir kısım bedeni 

kusurlar, yaşlılık, geçimsizlik, dini ve ahlaki eksiklikler gibi çeşitli 

sebeplerle kocasından hoşlanmayan kadına medeni bir şekilde 

ayrılma imkânı sunmaktadır. (Zuhaylî 1985:7/481)Literatürde erkek 

ya da kadın tarafından gelen bu kapsamdaki her türlü boşanma talebi 

muhâlea olarak değerlendirilmekle birlikte, bedel karşılığında 

boşanma talebinin çoğunlukla kadın tarafından gelmesi, İslâm 

hukukunda erkeğin her hâlükârda talâk yetkisine sahip olmasından 

kaynaklanmaktadır. Kocanın evlilik masrafları, nafaka ve mehir 

yükümlülüğü gibi mali külfetleri üstlendiği düşünüldüğünde, 

kadının eşine talâk yetkisini kullanması karşılığında, belli bir bedel 

önermesi son derece makuldür. Fıkıh ekolleri arasında bedelsiz 

olabileceğine dair görüşler bulunmakla birlikte, genel kanaat 

muhâleanın kadının bedel karşılığında kocasından ayrılma talebi 

olduğu şeklindedir. 

Kur’an ve Sünnette Muhâlea 

Evlilik hukukunu çiğnenme endişesi ve sürdürülebilir 

olmaktan çıktığı durumda muhâlea yoluyla boşanmanın meşru 

olduğu şu âyete dayandırılmaktadır: 

“… Evlilikte) tarafların Allah’ın belirlediği ölçüleri 

koruyamama endişeleri dışında kadınlara verdiklerinizden (boşanma 

esnasında) bir şeyi geri almanız, sizin için helal olmaz. Eğer onlar 

Allah'ın belirlediği ölçüleri gözetmeyecekler diye endişe ederseniz, 

o zaman kadının (boşanmak için) bedel vermesinde ikisine de günah 

yoktur…” (el-Bakara, 2/229) 

Âyette geçen “iftidâ/fidye“ ifadesi söz konusu usulün eşler 

arasında karşılıklı rıza ile yapılan bedelli bir sözleşme olduğunu 

--4--



göstermektedir. Evlilik bağını esaret olarak kabul etmek mümkün 

değilse de adeta esirin fidye karşılığında kendisini esaretten 

kurtarması gibi kadın kocasının nikâh bağından kurtulmak için bedel 

önermektedir. (Mâverdî 1994:10/4; Tûsî t.y.:4/342) 

Bedel karşılığında eşinden boşanma imkânı sunan âyetin 

adeta uygulaması diyebileceğimiz örnek bir olay, muhâleanın 

sünnetten delili olarak gösterilmektedir. Rivâyete göre, Cemile bnt. 

Sehl Hz. Peygamber’e gelerek: 

“Ey Allah’ın elçisi, eşim Sabit’in dini ve ahlakı konusunda 

bir diyeceğim yok. Ancak ona tahammül edemiyorum, onunla 

birlikte olmam mümkün değil, (böyle giderse) İslâm’da küfre 

düşmekten korkuyorum.” dedi. Peygamber (a.s.) mehir olarak 

verdiği bahçeyi kastederek, “Bahçeni geri verir misin?” diye sordu. 

Cemile bnt. Sehl, “evet.” diye cevap verince, Peygamber (a.s.) 

Kays’a, “bahçeni al ve onu boşa.” Dedi. (Buhârî, “Talâk”, 12; Ebû 

Dâvûd, “Talâk”, 18; İbn Mâce, “Talâk”) 

Ancak konuyla ilgili şu rivâyet söz konusu geçimsizliğin 

boyutları hakkında geniş bir fikir vermektedir: 

“Sabit b. Kays’ın nikâhında olan Habibe bnt. Sehl’i darp 

etmiş ve bir yerini de kırmıştı. Bunun üzerine Habibe bnt. Sehl 

Peygamber (a.s.)’e gelerek onu şikâyet etti. Peygamber (a.s.) de 

Sabit’i çağırdı ve ona şöyle dedi. “Onun bir kısım malını al ve onu 

boşa”. Sabit, “Ey Allah’ın Resulü bu doğru olur mu?” dedi. 

Peygamber (a.s.), “evet”, diye cevap verdi. Sabit, “ben ona iki bahçe 

mehir olarak vermiştim. Bahçeler hala onda.” Bunun üzerine Hz. 

Peygamber, “o ikisini al ve onu boşa” buyurdular.” (Ebû Dâvûd, 

“Talâk”, 18, Dârimî, “Talâk”, 7) 

Yukarıda detayları verilen aile içi şiddete varan geçimsizlik 

sebebiyle mağdur olan hanım sahabînin müracaatı üzerine 

Peygamber (a.s.)’in kendilerine bir çıkış yolu olarak anlaşmalaı 

boşanma yöntemini önerdiği anlaşılmaktadır. Muhâleada genel 

--5--



uygulama, kadının teklifinin koca tarafından olumlu karşılanması 

durumunda, kocanın talâk yetkisini kullanması şeklinde olmakla 

birlikte, hâkim veya şiddetli geçimsizlik sebebiyle arabulucu 

sıfatıyla tayin edilen hakemler vasıtasıyla da hul‘ ya da tefrik kararı 

alınabilmektedir. Söz konusu örnek olayla ilgili rivâyetlerdeki 

“bahçeyi al ve onu bir talâk ile boşa.”,( Buhârî, “Talâk”, 12) 

“Rasulullah Sabit ile Cemile’nin evliliklerine son verdi.”( İbn Mâce, 

“Talâk”, 22), ve Peygamber (a.s.)’in “iki bahçeyi al ve ondan ayrıl.”( 

Ebû Dâvud, “Talâk”, 18) şeklindeki farklı ifadeler, Sabit ile 

Cemile’nin evliliklerinin Sabit’in talâk yetkisini kullanması ya da 

hâkim kararıyla gerçekleşen bir tefrik  örneği mi olduğu konusunda 

doğru bir yargıya ulaşabilmek, ilgili rivâyetler  üzerinde daha detaylı 

bir araştırmayı gerekli kılmaktadır.   

Bir başka örnek, Rubeyyia bnt. Muavvız b. Afrâ isimli hanım 

sahabî amcası olan Abdullah b. Ömer’e gelerek, Hz. Osman (ö. 

35/656) döneminde eşiyle muhâlea yaptığını Hz. Osman’ın da bunu 

kabul ettiğini haber vermiş, Abdullah b. Ömer de - olanları tasdikler 

mahiyette - bu yöntemle boşanmada iddetin, talâk yoluyla boşanma 

iddetiyle aynı olduğunu bildirmiştir. Kaynaklarda Hz. Ömer (ö. 

23/644)’in konuyla ilgili bir başka uygulamasına da yer 

verilmektedir. Rivâyete göre Hz. Ömer, kocasına karşı gelen (nuşûz) 

bir kadını, pek temiz ve güzel olmayan bir evde üç gün süreyle 

hapsettirdi. Daha sonra burayı nasıl buldun sorusuna kadın, “bu 

günlerden daha rahat bir gün görmedim.” diye cevap verince, Hz. 

Ömer kadının kocasına: “Bir saç tokası karşılığında bile olsa onu 

boşa.” dedi. (Beyhakî 2003:10/5) Konuyla ilgili çok sayıdaki tivâyet 

uygulamanın Peygamber (a.s.)’den sonraki dönemlerde de devam 

ettiğini göstermektedir.  

Muhâleanın meşrûiyyeti konusunda genel bir kanaat 

bulunmakla birlikte, kaynaklarda Bekr b. Abdullah el-Müzenî’den 

(ö. 108/726) muhâleanın Nisâ sûresi yirminci âyeti ile nesh 

--6--



edildiğine dair bir rivâyete de yer verilmektedir. (Mâverdî 

1994:10/4) 

İslâm Hukuk Ekollerinin Konuya Bakışı 

Hukuk ekolleri, muhâleanın tanımı konusunda belli 

noktalarda fikir birliği içerisinde olsa da ayrıntıda farklı yaklaşımlar 

sergilemektedirler. Hanefîler, muhâleayı “hul‘” ya da bu anlama 

gelen bir söz ile kadının kendisini bir bedel karşılığında kocasının 

nikâh bağından kurtarması şeklinde tanımlamaktadırlar. Kadının 

kabulü sözleşmenin varlığı için şarttır. Kadın muhâleayı kabul 

ettiğinde, sözleşme gereği bedeli ödemesi bağlayıcı olur. (Mergînânî 

t.y.:2/395; Mevsılî t.y.:3/156; Meydânî 2008:3/64) Kadın tarafından 

kabul edilmeyen bu kapsamdaki kocanın tasarrufu hul‘ ifadesi 

kullanılarak yapılmış olsa da bu muhâlea değil, talâk olarak 

değerlendirilmektedir. (Kâsânî 1424:4/325)  

Şafiîlere göre, geçerli bir sebep yokken muhâlea yapmak 

mekruh olarak kabul edilmektedir. Kocanın ihtiyaç yokken eşi ile 

muhâlea yapması hoş karşılanmadığı gibi, kadının da aynı şekilde 

bir zaruret bulunmaksızın kocasından kurtulmak için muhâlea 

yapması, malını gereksiz yere sarf etmek olarak değerlendirilmekte 

ve hoş karşılanmamaktadır. Ancak eşler arasında çözüme 

kavuşturulamayacak bir geçimsizlik durumunda muhâlea yapılabilir. 

(Bilmen ts.:2/270) Şâfiîler muhâleayı eşlerin rızası ve bedel 

karşılığında evliliğin sonlandırılması şeklinde tarif etmektedirler. 

(Mâverdî 1994:10/3; Şâfiî 2001:6/502)  

Mâlikî fıkıh ekolüne göre, boşanma talebi kadın tarafından 

gelebileceği gibi kocadan da gelebilir. Muhâlea bedel karşılığında 

boşamaktır. Mesela, kocanın eşine “seni hul‘ ettim.”, ya da “sen 

muhâleasın.” gibi sözleriyle de muhâlea meydana gelir. Aynı şekilde 

kadın ve koca dışında, veli veya üçüncü bir başka kişinin kocaya 

eşini boşaması şartıyla bir mal vermesi sonucundaki boşama da aynı 

kapsamda değerlendirilmektedir. Mâlikîlere göre bedelsiz muhâlea 

--7--



geçerli kabul edilmektedir. (Bilmen ts.:2/270; Derdîr 1986; Zuhaylî 

1985:7/480) Bu yönüyle Mâlikîlerin muhâlea konusunda diğerlerine 

göre daha geniş bir çerçeve çizdikleri görülmektedir.  

Hanbelî fıkıh ekolüne göre de kadın, kocasının kötü ahlakı, 

dini açıdan noksanlıkları, bedensel kusurları ve benzer bir sebeple 

evliliğin hukukuna riâyet edemeyeceğinden korkarsa, eşiyle 

muhâlea sözleşmesi yapabilir. Kocanın eşinin bu teklifini hoş 

karşılaması uygun görülmektedir. Kocanın eşine karşı sevgi ve 

muhabbeti varsa ve ayrılmak istemiyorsa, bu durumda kadının eşinin 

bir kısım kusurlarına sabrederek evliliği sürdürmesi tavsiye 

edilmektedir. Kocanın zulüm, haksızlık ve şiddet gibi yollarla eşini 

zorlaması sonucunda yapılan muhâlea geçersizdir. Bu kapsamda 

verilen bedel geri alınır. (Behûtî 1997:4/186; Bilmen ts.:2/271; İbn 

Kudâme t.y.:10/267)  

Zahirî fıkıh ekolünün önde gelen isimlerinden İbn Hazm, 

muhâleayı, kadının kocasının hukukuna riâyet edemeyeceği veya 

kocasının kendisine buğz edip haklarını yerine getiremeyeceğinden 

korkması durumunda, eşler arasında karşılıklı rıza ile yapılan bir 

sözleşme olarak tanımlamaktadır. Bu iki sebebin dışında yapılan 

muhâlea sözleşmesi geçersiz olup, ödenen bedel geri alınır. (İbn 

Hazm 1347:10'35) İmâmiyye fıkıh ekolü mıhâlea sözleşmesine 

sünni mezheplerin tarifine benzer bir tanımlama getirirken, talâkta 

olduğu gibi iki adil şahit bulundurmayı ve akdin gereği olan şartların 

dışında başka bir şart ileri sürmemeyi şart koşmaktadır. (Hıllî 

1985:231) 

Muhâlea kadının talebi ve kocanın talâk yetkisiyle 

gerçekleştiği için karşılıklı rızaya dayalı anlaşmalı bir boşanmadır. 

Ancak tüm fıkıh ekolleri kocanın söz konusu talebe olumlu cevap 

verme zorunluluğu olmadığı konusunda hem fikirdirler. Bu anlayışa 

göre, eşiyle muhâlea sözleşmesi yapmak isteyen kadın için girişimin 

mutlaka olumlu sonuç vereceği anlamına gelmemektedir. Muhâlea 

önerisi kabul edilmeyen kadın, şiddetli geçimsizlik sebebiyle davacı 
--8--



olduğunda mahkemenin atayacağı hakemler kocaya rağmen hul‘ 

kararı ile evliliğe son verebilmektedirler. (İbn. Cüzey t.y.:142; İbn 

Rüşd t.y.:2/99; et-Tenûhî 1994:2/267) Mahkeme veya hakemlerce 

alınan hul‘ kararının varlığı hesaba katıldığında muhâleanın her 

hâlükârda anlaşmalı boşanma olarak nitelenmesi doğru değildir.   

Kocanın muhâlea talebine mutlaka olumlu cevap verme 

zorunda olmadığı şeklindeki klasik anlayışın dışında, eşinin teklifine 

itiraz hakkının bulunmaması ve talâk yetkisini kullanması gerektiği 

şeklinde bir görüş de savunulmaktadır. Söz konusu görüşün sahibi 

Nihat Dalgın, haklı sebeplerle muhâlea yolu ile eşinden ayrılmak 

isteyen kadının bu isteğinin koca tarafından geri çevrilmesini, 

kocaya ait olan talâk yetkisinin kötüye kullanılması olarak 

değerlendirmektedir. Hakkın kötüye kullanılmasının önüne geçmek 

adına, kadının muhâlea talebine, kocanın itiraz hakkının olmaması 

düşüncesinin benimsenmesini önermektedir. (Dalgın 1999:132) Bu 

düşünceyi savunan yazar, eserinde doğal olarak muhâlea konusuna 

“Kadının Boşama Yetkisi” bölümünde tefvîz-i -talâk içerisinde yer 

vermektedir. (Dalgın 1999:88-136)  

Kanaatimize göre İslâm hukukunda tek taraflı irade beyanı 

ile talâk yetkisinin erkeğe tanınması, aksinin ispatı mümkün 

olmayacak şekilde nasslar tarafından açıklanmaktadır. Dolayısıyla 

kadının muhâlea teklifine kocanın itiraz hakkının olmaması 

gerektiği şeklindeki anlayış, talâk müessesesini temelden sarsacak 

bir yaklaşıma yol vermek anlamına gelecektir. Zira kocaya tanınan 

talâk yetkisine karşılık, kadına da muhâlea yoluyla sonuç olarak 

talâk yetkisi tanımak, İslâm boşanma hukukunu serbest boşanma 

anlayışına götürecektir. Sonuçta eşinden boşanmak isteyen kadın 

için yargıya bile gerek kalmadan tek taraflı irade beyanı ile talâk 

yetkisi anlamına gelecek bu anlayışla birlikte, İslâm’ın talâk 

yetkisini prensip olarak erkeğe tanımasının hikmetlerinden söz 

etmenin de bir anlamı kalmayacaktır. Ayrıca kadının muhâlea 

talebine olumlu cevap vermeyen her koca açısından hakkı kötüye 

--9--



kullanma şeklinde bir genelleme doğru değildir. Üstelik muhâlea 

talebine olumlu cevap alamayan kadın açısından hukuk yolları henüz 

bitmemiştir. Literatürde şiddetli geçimsizlik durumunda hakemler ya 

da mahkeme kanalıyla hul‘ kararının alınması da mümkündür. 

Kocasından boşanmak isteyen kadın için haklı gerekçeleri olduğu 

sürece, muhâleanın dışında yargı kararıyla boşanma şeklinde bir 

diğer alternatif olduğunu da düşünmek gerekir. 

Kur’an’ın bu bağlamda kullandığı َْْافْتدَت kelimesinden 

hareketle, konuya muhâlea yerine “İftidâ (Kadının Boşanma 

Hakkı)” başlığını uygun gören Abdülaziz Bayındır, el-Bakara, 2/229 

ve Mümtehıne, 60/10. âyetleri kapsamında iftidanın erkeğin talâk 

yetkisine karşılık, kadına tanınan bir hak olduğu kanaatimdedir. Bu 

anlayışa göre, evliliğin yürümeyeceğini anlayan kadınının, 

mahkeme veya hâkime boşanma isteğini bildirmesi yeterlidir. 

Nitekim eşinden boşanma talebi ile kendisine gelen Cemile bnt. Sehl 

konusunda Peygamber (a.s.)’in uygulaması da bu doğrultuda 

gerçekleşmiştir. (Bayındır 2007:385-89) Bu anlayış, kadına hakem 

ya da hâkimin nezaretinde mutlak manada boşanma hakkı tanımak 

anlamına gelmektedir.  

Osmanlı Dönemi’nde resmi mezhep hüviyetinde olan Hanefî 

mezhebinin, yargı yoluyla boşanma gerekçelerini son derece sınırlı 

tutması sebebiyle, bu dönemde başka çaresi kalmayan kadınların 

eşinden boşanabilmek için çoğunlukla muhâlea yolunu tercih 

etmeleri, maddi anlamda mağduriyete yol açmıştır. Daha sonra 

Hanefîlerin dışındaki fıkıh ekolllerinin görüşlerine de yer veren 1917 

Hukuk-ı Aile Kararnâmesi ile kadınlar adına söz konusu 

mağduriyetlerin önüne geçilmiştir. (Hukuk-ı Aile Kararnâmesi, md. 

126, 127, 130)  

Şartları 

Muhâlea bedelli bir sözleşme olduğu için öncelikle eşlerin 

muhâleada taraf olma ehliyetine sahip olmaları gerekmektedir. 

--10--



Muhâlea sözleşmesinde boşama yetkisi koca tarafından 

kullanılacağı için, koca bu yetkiyi kullanmaya ehil olmalıdır. Hanefî 

ve Şâfiîler muhâlea sözleşmesinin geçerliliği için kocanın akıllı ve 

ergen olması şartında hem fikir iken, Şâfiîler ayrıca kocanın kendi 

tercihi ile söz konusu sözleşmede taraf olmasını şart koşmaktadırlar. 

Hanefîler talâkta olduğu gibi muhâlea sözleşmesinde de sarhoşluk, 

hezl (şaka) ve ikrâhın (zor kullanma) sözleşmenin geçerliliğine engel 

olmadığı kanaatindedirler. (Serahsî t.y.:6/176; Şâfiî 2001:6/507; 

Şirbînî 1418:3/348) 

Hanefîlerin dışında kalan cumhur kocada olduğu gibi 

kadında da rüşt şartı ararken, Hanefîler kocanın reşit olması, diğer 

bir ifadeyle talâk yetkisine haiz olması durumunda, yaşı küçük olan 

kadının muhâlea sözleşmesinde taraf olabileceği kanaatindedirler. 

(Serahsî t.y.:6/178) İmam Mâlik reşit olmayan kadının velisi 

marifetiyle muhâlea sözleşmesi yapılabileceği görüşündedir. (İbn 

Rüşd t.y.:2/68) 

Şâfiîlere göre tüm sözleşmelerde olduğu gibi kabulün 

muhâlea talebinin hemen arkasından olmalıdır. (Şirbînî 1418:3/557) 

İmâmiyye fıkıh ekolü kocada bulunması gereken unsurlara kastı da 

ilave etmektedir. (Hıllî 1985:231) Hukukçuların çoğunluğuna göre, 

kadının rızası olmayan bir muhâlea geçerli değildir. Mesela koca 

nafakayı temin etmeme gibi evlilik hukukuna dair bir kısım hakları 

çiğneyerek şiddet ve haksızlıkla eşini muhâleaya zorlasa, muhâlea 

geçerli olmayacağı gibi verilen bedel de geri alınır. Bu konuda Ebû 

Hanife’nin değerlendirmesi farklıdır. Ona göre kocanın eşini haksız 

yere muhâleaya zorlaması sözleşmeye zarar vermez; üstelik 

sözleşme bedelini de kadının ödemesi gerekir. Ona göre söz konusu 

sözleşme dünyevi olarak geçerli olmakla birlikte, bu durumdaki 

koca günahkâr olması sebebiyle, uhrevi yaptırıma maruz kalacaktır. 

(İbn Kudâme t.y.:10/272; Serahsî t.y.:6/176-178) Aşağıdaki âyetler 

bu konuda kocanın eşine haksızlık yapmasını yasaklamaktadır: 

--11--



“… (Evlilikte) tarafların Allah’ın belirlediği ölçüleri 

koruyamama endişeleri dışında kadınlara verdiklerinizden (boşanma 

esnasında) bir şeyi geri almanız, sizin için helal olmaz… ” (el-

Bakara, 3/229) 

“… Kadınlara zorla mirasçı olmanız size helal değildir. Açık 

bir hayasızlık yapmış olmaları dışında, kendilerine verdiklerinizin 

bir kısmını onlardan geri almak için onları sıkıştırmayın…” (en-

Nisâ, 4/19) 

Ayrıca muhâlea bedelli bir sözleşme olduğu için, kadının 

reşit olması yani tasarruf ehliyetine sahip olması gerekmektedir. 

(Bilmen ts.:2/271; Derdîr 1986:2/519) Tedbirsizlik sebebiyle 

tasarrufları kısıtlanan kişilerin velileri, kölelerin ise efendisi onlar 

adına söz sahibidir. (İbn Rüşd t.y.:2/68; Şirbînî 1418:3/348) İmam 

Malik’e göre, baba küçük olan kızı ve oğlu için muhâlea akdinde söz 

sahibi olabilirken, Ebû Hanife ve Şâfiî küçük erkek çocuk hakkında 

babaya bu yetkiyi tanımamaktadır. (İbn Rüşd t.y.:2/68)   

Muhâleanın diğer bir şartı sonlandırılacak nikâhın sahih bir 

nikâh olmasıdır. Zira söz konusu evlilik sözleşmesi koca tarafından 

talâk yetkisini kullanılarak sonlandırılacaktır. (Bilmen ts.:2/271) 

İmâmiyye fıkıh ekolü normal şartlardaki talâk için gerekli olan şekil 

şartlarını burada da aramaktadır. Dolayısıyla muhâlea sözleşmesi 

sonucunda talâk yetkisinin, kendisiyle cinsel birliktelik yaşanmış 

olan kadın için, cinsel ilişki yaşanmayan bir temizlik döneminde 

kullanılması şarttır. (Hıllî 1985:231) Diğer fıkıh ekolleri temizlik 

dönemi şartını normal boşamada sünnî boşamanın şartları içerisinde 

kabul ederken, muhâleada böyle bir şartı gerekli görmezler. (İbn 

Kudâme t.y.:10/269) 

Konuyla ilgili bir diğer tartışma muhâleanın geçerliliği için 

yargı kararı veya izni üzerindedir. Hanefî, Şâfiî, Mâlikî ve Hanbelî 

fıkıh ekolleri taraflar razı olduktan sonra, muhâleanın geçerliliği için 

yargı kararının şart olmadığı konusunda fikir birliği içerisindedirler. 

--12--



Hasan el-Basrî (ö. 110/728) ve Muhammed b. Sîrîn, (ö. 110/729) 

muhâleanın meşruluğuna delil olarak gösterilen âyetin (el-Bakara, 

2/229) muhatabının öncelikle hâkimler olduğu gerekçesiyle 

muhaleanın ancak yargı kararıyla geçerli olacağını 

düşünmektedirler. (Atar 2020:30/400; İbn Kudâme t.y.:10/628; İbn 

Rüşd t.y.:2/69; Kâsânî 1424:4/315; Mâverdî 1994:10/10; Serahsî 

t.y.) Hanefî hukukçu Kâsânî (ö. 587/1191) bu konuda cumhurun 

kanaatini destekler mahiyetinde şu ifadeleri kullanmaktadır: 

“Bu konuda doğru olan cumhurun kanaatidir. Nitekim Hz. 

Ömer, Osman ve Abdullah b. Ömer’in de sultanın izni olmayan 

muhâleaya cevaz verdikleri rivâyet edilmiştir. Nikâh akdinin 

sultanın izni olmaksızın caiz olduğu gibi muhâlea da caizdir.” 

(Kâsânî 1424:4/315)  

Hanbelî hukukçu İbn Kudâme, (ö. 620/1223) muhâlea 

sözleşmesinin alışveriş gibi bedelli bir sözleşme olduğunu, alışveriş 

akdinin karşılıklı rıza ile sonlandırılması siyasi otoritenin iznine 

bağlı olmadığı gibi, muhâlea akdinde de iznin gerekli olmadığını, 

Hz. Ömer, Osman ve Abdullah b. Ömer’in kanaatlerinin de bu 

doğrultuda olduğunu belirtmektedir. (İbn Kudâme t.y.:10/268) Son 

dönemde birçok çağdaş alim tarafından da benimsenen ve Din İşleri 

Yüksek Kurulu’nun da bu doğrultuda karar aldığı üçüncü bir görüş 

ise muhâlea konusunda anlaşabilen eşlerin davayı mahkemeye 

götürmelerini şart koşmazken, anlaşamamaları durumunda kadının 

boşanmak için mahkemeye başvurması gerektiği şeklindedir. 

(Dalgın 1999:294) Kanaatimizce, gerek Peygamber (a.s.) gerek dört 

halife dönemine ait birçok rivâyette, muhâlea usulü de dahil eşini 

boşayan kişilerin konuyu- o gün için meşru siyasi otorite konumunda 

olan- Peygamber (a.s.) ve halifelere taşımaları, İslâm hukuk 

düşüncesinde boşanmanın, devlet ve siyasi otoriteden bağımsız, 

kişisel bir tasarruf olmadığını ortaya koymaktadır. 

Muhâleada Bedel 

--13--



Kaynaklarda genel olarak nikâhta mehir olabilen her şeyin 

muhâleada bedel olabileceği (Bilmen ts.:2/275; Hıllî 1985:231; 

Kâsânî 1424:4/318; Meydânî 2008:3/65) şeklindeki genel kanaatle 

birlikte, ayrıntıda farklı görüşler bulunmaktadır. İmâmiyye fıkıh 

ekolü, mehir olan her şeyin sınırlama olmaksızın muhâlea bedeli 

olabileceği ancak bedelin belirlenmesinin gerekli olduğu 

kanaatindedir. (Hıllî 1985:231) Ebû Hanife ve Şâfiî, bedelin mevcud 

ve malum olmasını şart koşarken, İmam Mâlik mevcut olmayan 

bedelin muhâleada bedel olabileceği kanaatindedir. (İbn Rüşd 

t.y.:2/67; Şâfiî 2001:6/509; Şirbînî 1418:3/351) 

Muhâlea bedeli müslümanların malik olabileceği, yani şer‘an 

mal sayılan (mütekavvim/müntefe‘un bih) şeylerden olması gerekir. 

Ebû Hanife ve Şâfiî’ye göre içki, domuz eti ve benzeri bir şey 

üzerine yapılan hul‘/muhâlea geçerli olmaz ve koca bu durumda 

hiçbir şeyi hak edemez. Bu durumda bedel batıl olduğu için, hul‘ 

sözüyle yapılan akit kinayeli boşama kapsamında bir bâin talâk 

olarak kabul edilir. (Mergînânî t.y.:2/396; Serahsî t.y.:6/171; Şâfiî 

2001:6/509; Zuhaylî 1985:7/493) İmam Mâlik’e göre söz konusu 

bedeller üzerine yapılan muhâlea sözleşmesi geçerli olup, bu 

durumda “mehr-i misl” vermek gerekir. (İbn Rüşd t.y.:2/68) 

Hanbelîlere göre bedel, muhâleanın rüknü olduğu için bedelsiz 

muhâlea geçersizdir. (Behûtî 1997:4/186; Bilmen ts.:2/271) 

Konuyla ilgili bir diğer tartışma muhâlea bedelinin mehirden 

fazla olup olamayacağı hakkındadır. Hz. Ömer, Osman, Abdullah b. 

Ömer, Abdullah b. Abbas, (ö. 68/687) İkrime, (ö. 105/723) Mücahid, 

(ö. 103/721) Osman el-Bettî, (ö. 143/760) İmam Mâlik, Şâfiî’nin de 

aralarında bulunduğu hukukçuların çoğunluğu muhâlea bedelinin 

mehirden fazla olmasında bir mahzur görmezken, Hasan el-Basrî,  

Saîd b. Müseyyib, Saîd b. Cübeyr, (ö. 94/713) Atâ, (ö. 114/732) 

Zührî (ö. 124/742) ve Tâvus (ö. 106/725) gibi fakihler, söz konusu 

bedelin mehirden fazla olmasını mekruh olarak 

değerlendirmektedirler. (İbn Kudâme t.y.:10/269; Kâsânî 

--14--



1424:4/324) Hanefîler muhâlea bedelinin mehirden fazla olmasını 

hoş karşılamamakla birlikte, teklifin bağlayıcı olacağını 

savunmaktadırlar. Şâfiî ve Mâlikîlerin de içerisinde yer aldığı 

cumhur -kusurlu taraf kadın olsa da- hoş karşılanmamakla birlikte 

muhâlea bedelinin mehirden fazla olabileceği kanaatindedirler. (İbn 

Rüşd t.y.:2/67; Zuhaylî 1985:6/498) Hanefîlere göre kusurlu olan 

taraf koca olduğunda bedel alması hoş karşılanmadığı gibi, kadının 

kusurlu olması durumunda da kocanın verdiği mehirden fazlasını 

alması aynı şekilde hoş karşılanmamaktadır. (Kâsânî 1424:4/323; 

Mergînânî t.y.:2/394; Mevsılî t.y.:3/157; Meydânî 2008:3/64) 

Bununla birlikte, belli bir bedel karşılığında eşiyle muhâlea 

sözleşmesi yaptığında, sözleşme gereği olan bedeli ödemenin kadın 

açısından bağlayıcı hâle geleceği ifade edilmektedir. (Kâsânî 

1424:4/328; Meydânî 2008:3/65) 

Muhâlea bedelinin mehirden fazla olmasında kerahet 

bulunmadığını söyleyenler ilgili âyetin “…kadının (boşanmak için) 

bedel vermesinde ikisine de günah yoktur…” (el-Bakara, 2/229) 

ifadesindeki genel manayı esas almaktadırlar. Âyette bedelle ilgili 

bir sınırlama bulunmamaktadır. Muhâlea bedelinin mehirden fazla 

olmasının mekruh olduğunu savunanlar, aynı âyetin baş tarafında 

“…(evlilikte) tarafların Allah’ın belirlediği ölçüleri koruyamama 

endişeleri dışında kadınlara verdiklerinizden (boşanma esnasında) 

bir şey geri almanız, sizin için helal olmaz..” ifadesiyle mehir olarak 

verilenin alınması yasaklanırken, devamındaki âyette evlilik 

hukukunu koruyamama durumunda mehrin istisna edildiğini, 

dolayısıyla mehirden fazlasını almanın caiz olmadığını 

söylemektedirler.  

Üzerinde konuşulan bir diğer konu kadının muhalea 

sözleşmesini hasta yatağında yapmasıdır. İmam Malik’e göre, ölüm 

hastalığı halindeki kadın terekenin üçte birini aşacak bir muhâlea 

bedeli taahhüd ettiğinde, koca bu miktardan fazlasına hak sahibi 

olamaz. Şâfiî bedelin mehr-i misli aşması durumunda söz konusu 

--15--



tasarrufu terekenin üçte biri ile sınırlamaktadır. (İbn Rüşd t.y.:2/69; 

Şâfiî 2001:6/508; Şirbînî 1418:3/350; Zuhaylî 1985:7/493) 

Hanefîler de kadının hastalığı sırasında yaptığı muhâlea bedelini söz 

konusu tasarrufun teberrû kabilinden olması dolayısıyla terekenin 

üçte biri ile sınırlamaktadırlar. Eğer kadın iddeti bitmeden ölürse, 

koca muhâlea bedeli ile miras hissesinden az olanı hak eder. (Serahsî 

t.y.:6/176; Zuhaylî 1985:7/493) 

Muhâlea sözleşmesi belli bir bedel üzerinde olabileceği gibi 

iddet nafakası, radâ‘a (süt emzirme), hadâne (çocuğun bakımı) gibi 

bir kısım haklardan feragat üzerine de yapılabilir. (Bilmen ts.:2/276; 

Zuhaylî 1985:7/499-502) 

Sonuçları 

Hanefî, Şâfiî, Mâlikîler ile Hanbelîlerde tercih edilen görüşe 

göre muhâlea ile bir bâin talâk meydana gelir. (Derdîr 1986:2/518; 

İbn Rüşd t.y.:2/69; Kâsânî 1424:4/313; Mergînânî t.y.:2/395; Mevsılî 

t.y.:3/156; Serahsî t.y.:6/171; Şâfiî 2001) Çünkü âyetteki “…kadının 

(boşanmak için) bedel vermesinde ikisine de günah yoktur…” (el-

Bakara, 2/229) İfadesi kadının fidye ile kocanın hâkimiyetinden 

çıktığına işaret etmektedir. Eğer muhâlea bâin talâk olmasaydı, koca 

kadının rızası olmadan eşine dönebilir ve kadın yine onun hâkimiyeti 

altına girerdi. Ahmed b. Hanbel (ö. 241/855)’den bir diğer rivâyete 

göre ise muhâlea talâk değil fesihtir. Zira yukarıda verdiğimiz 

Bakara sûresi 229. âyetinde önce iki talâk, sonra muhâlea daha sonra 

230. âyetinde üçüncü bir talâktan söz edilmektedir. Buna göre 

muhâlea talâk olsaydı talâk sayısının toplamda dört olması gerekirdi. 

(İbn Kudâme t.y.:10/275; Serahsî t.y.:6/171; Zuhaylî 1985:7/504) 

Ayrıca hul‘ sözünün boşamada kinaye olarak kullanılması ve 

muhâleanın bedel karşılığında olması, bâin talâk olarak 

değerlendirilmesinin bir diğer gerekçesidir. (Kâsânî 1424:4/315) 

Şâfiî’den bir diğer rivâyete göre de muhâlea akdi fesh olarak 

değerlendirilmektedir. (İbn Kudâme t.y.:10/274; İbn Rüşd t.y.:2/69; 

--16--



Şirbînî 1418:3/554) Muhâlea fesih olarak kabul edildiğinde talâk 

sayısında bir eksilme olmamaktadır.  

Hukukçuların çoğunluğunun kanaatine göre, ister talâk, ister 

fesih kabul edilsin muhâleadan sonra kocanın hanımına iddeti 

içerisinde dönmesi caiz değildir. Çünkü âyetteki “fidye” ifadesi 

kadının kocanın hâkimiyetinden çıktığını göstermektedir. Kocanın 

eşinin rızası olmadan evliliğe dönme hakkı adının hâkimiyetinde 

kalması şartına bağlıdır. Ayrıca bu durumda kocaya evliliğe geri 

dönme hakkı tanımak muhâleanın sebebi olan kadından zararın 

kaldırılması anlayışı ile de çelişmektedir. (İbn Kudâme t.y.:10/278; 

Zuhaylî 1985:7/507) Bu durumda üç talâk hakkı bitmemişse, koca 

ancak iddetten sonra kadının rızası ve yeni bir akit ve mehir ile eşine 

dönebilecektir. 

Zâhirî hukukçu İbn Hazm talâk ile boşama, üçüncü talâk 

hakkını kullanıyor olma veya zifaftan önce boşama gibi şartların 

dışında muhâlea sözleşmesini bir ric‘î talâk olarak 

değerlendirmektedir. Bu durumda muhâlea sözleşmesi yapan koca, 

iddeti içerisinde yeni bir nikâh ve eşinin rızasına gerek kalmadan 

dönebilecektir. (İbn Hazm 1347:10/235)  

Muhâleanın diğer bir sonucu, kadının üzerinde anlaştığı 

muhâlea bedelini kocasına ödemesi gerekir. Söz konusu bedel mehir 

veya onun dışında bir şey de olabilir. Muhâlea bedeli henüz kadın 

tarafından teslim alınmamış mehir ise kocanın zimmetinde borç 

olmaktan çıkar. Teslim alınmış ise kadının kocasından aldığı miktarı 

ödemesi gerekir. Ancak Ebû Hanife’ye göre, muhâlea mehir ya da 

nafaka alacağının dışında bir bedel üzerinde yapıldığında tarafların 

nikâh ilişkisine bağlı diğer mali hak ve borçları kendiliğinden düşer. 

Muhâlea taraflar arasındaki husumeti sonlandırma üzerine yapılan 

bir sözleşme olması dolayısıyla kadın, birikmiş nafaka alacağı ve 

ödenmemiş mehrini kocasından isteyemez. Ebû Yusuf, (ö. 182/798) 

Muhammed (ö. 189/805) ve diğer üç mezhebe göre muhâleada 

özellikle zikredilmediği sürece, tarafların nikâh akdine bağlı diğer 
--17--



mali hakları düşmez. (Atar 2020:10/402; Kâsânî 1424:4/325; 

Mergînânî t.y.:2/394; Meydânî 2008:3/67; Zuhaylî 1985:7/506)  

--18--



Kaynakça 

Atar, Fahrettin. 2020. “Muhâlea”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi 30:397-401. 

Bayındır, Abdülaziz. 2007. Kur’an Işığında Doğru Bildiğimiz 

Yanlışlar. İstanbul: Süleymaniye Vakfı Yayınları. 

Behûtî, Mansur b. Yunus. 1997. Keşşâfü’l-ginâ an metni’l-iknâ. 

Beyrut: Alemü’l-Kütüb. 

Bilmen, Ömer Nasûhî. ts. Hukûk-ı İslâmiyye ve Istılâhât-ı Fıkhiyye 

Kâmusu. Bilmen Yayınevi. İstanbul. 

Dalgın, Nihat. 1999. İslâm Hukukunda Boşama Yetkisi. Samsun: 

Etüt Yayınları. 

Derdîr, Ebu’l-Berekât Ahmed b. Muhammed. 1986. eş-Şerhu’s-sagîr 

alâ akrabi’l-mesâlik ilâ mezhebi’l-İmam Malik. Kahire: 

Dâru’l-Mârife. 

Hıllî, İbnü’l-Mutahhar. 1985. Muhtasarü’n-nâfiî fî fıkhi’l-

 İmâmiyye. 3. bs. Beyrut: Dâru’l-azvâ. 

İbn. Cüzey. t.y. el-Kavânînü’l-Fıkhiyye. 

İbn Hazm, Ebû Muhammed Alî b. Ahmed b. Saîd. 1347. el-Muhalla. 

Kahire: Matbaay-ı nahda. 

İbn Kudâme, Muvaffakuddin. t.y. el-Muğnî. Riyad: Dâru’l-Âlemi’l-

Kütüb. 

İbn Rüşd, el-Hâfid. t.y. Bidâyetü’l-müctehid ve nihâyetü’l-muktesid. 

b.y.: Dâru’l-Mârife. 

Kâsânî. 1424. Bedâ’i‘u’s-sanâ’i‘ fî tertîbi’ş-şerâ’i‘. Beyrut: Dârü’l-

Kütübi’l-İlmiyye,. 

--19--



Korkmaz, Ömer. Osmanlı Aile Hukuku (18. Yüzyıl Adana Örneği). 

Ankara: Akamisyen Kitabevi, 2018. 

Korkmaz, Ömer. “18. Yüzyıl Adana Kadı Sicillerine Göre Anlaşmalı 

Boşanma (Muhâle’a)”. Çukurova Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 19/2 (2019), 662-684. 

Mâverdî, Ebu’l-Hasan Ali b. Muhammed b. Habîb. 1994. Hâvi’l-

kebîr, thk. Ali Muhammed Muavvad-Âdil Ahmed 

Abdülmevcûd. Beyrut: Dâru’l-kütübi’l-ilmiyye. 

Mergînânî, Burhâneddîn. t.y. el-Hidâye fî şerhi Bidâyeti’l-mübtedî. 

thk. Ahmed Câd. Kahire: Dâru’l-Hadîs. 

Mevsılî, Abdullah b. Mahmûd. t.y. el-İhtiyâr li-taʿlîli’l-Muhtâr. 

Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye. 

Meydânî, Abdu’l-Ganî el-Ganîmî. 2008. el-Lübâb fî Şerhi’l-Kitab. 

Kahire: Dâru’l-Hadîs. 

Şâfiî. 2001. el-Ümm. Dâru’l-Vefâ. 

Tenûhî, Sahnûn, b Saîd. 1994. el-Müdevvenetü’l-kübrâ. Beyrut: 

Dârü’l-kütübi’l-ilmiyye. 

Zuhaylî, Vehbe. 1985. el-Fıkhu’l-İslâmî ve Edilletühû. Dımaşk: 

Dâru’l-Fikr. 

 

 

--20--



16. YÜZYIL OSMANLI MEDRESELERİNDE FIKIH 

EĞİTİMİ 

1. Ömer KORKMAZ1 

2. Ahmet BEKEN2 

Giriş 

Bu bölüm, Osmanlı Devleti’nin klasik dönemine (1300-

1774) tekabül eden 16. yüzyıldaki medrese hukuk eğitimini 

incelemektedir. İmparatorluğun kurumsal yapılanmasının en olgun 

safhasına denk gelen bu dönemde, Fatih Sultan Mehmed (1444-

1446, 1451-1481) tarafından kurulan Sahn-ı Semân ve Kanuni 

Sultan Süleyman (1520-1566) döneminde tesis edilen Süleymaniye 

Medreseleri, Osmanlı adalet sisteminin temelini oluşturan Hanefî 

fıkıh âlimlerini yetiştiren başlıca kurumlar olmuştur. Hukuk eğitimi, 

sadece teorik bilginin aktarımıyla sınırlı kalmamış; temel fıkıh 

metinleri etrafında yürütülen tartışmalar ile şerh ve hâşiye geleneği 

aracılığıyla öğrencilerin kazâ ve fetva verme yetkinliklerini 

geliştirmeyi hedeflemiştir. Bu dönemde medreselerdeki hukuk 

eğitimi, imparatorluğun geniş coğrafyasında adaletin tesisinden 

                                                 
1 Doç. Dr. Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi İslam Hukuku ABD. 0000-

0002-8070-5398 
2 Dr. Öğr. Üyesi Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Din Eğitimi ABD. 0000-

0002-5243-7605 

BÖLÜM 2

--21--



sorumlu olan kadı sınıfını yetiştiren, mezunlarını mülâzemet sistemi 

yoluyla doğrudan meslek hayatına dâhil eden, düzenli ve süreklilik 

arz eden kurumsal bir yapıya sahipti. İşte bu çalışma, söz konusu 

yapının temel dinamiklerini ve Osmanlı hukuk düşüncesi üzerindeki 

kalıcı etkilerini ayrıntılı biçimde ele almayı amaçlamaktadır. 

Osmanlı Devleti Öncesinde Medreseler 

Medrese kelimesi, Arapça’da öğrenme ve öğretme eylemini 

ifade eden “درس” kökünden türemiştir ve ism-i mekân kalıbında, 

“ders faaliyetinin yapıldığı yer” anlamına gelmektedir. Bu kavram, 

sadece İslâmî ilim geleneği ile sınırlı olmayıp Sami dillerdeki ortak 

bir mirasa işaret etmektedir. Nitekim Yahudi geleneğinde Tevrat’ın 

okunduğu ve öğretildiği yapılar için kullanılan “Beytü’l-Midras” 

(öğretim evi) terimi, bu ortak köken ve anlam birliğini açıkça 

göstermektedir.3 Bu bağlam, medrese kurumunun kültürel ve 

dilbilimsel derinliğini ortaya koymaktadır. Kaynaklar, hatta Hz. 

Peygamber döneminde dahi Mekke ve çevresinde, bu tür okul 

benzeri yapıların ve eğitim faaliyetlerinin var olduğuna dair 

rivayetler aktarmaktadır.4 

İslâm tarihinde eğitim faaliyetleri, vahyin nüzûlü ile birlikte 

başlamış ve dinî, toplumsal ve ahlâkî ihtiyaçlar doğrultusunda 

şekillenmiştir. Bu bağlamda erken dönem İslâm eğitimi, belirli 

kurumsal yapılardan ziyade birey merkezli ve uygulamaya dayalı bir 

karakter arz etmektedir. Bunun yanında eğitim, sadece bilgi 

aktarımını hedefleyen bir süreç olmanın ötesinde aynı zamanda 

                                                 
3 İbn Hacer Askalânî, Fethü’l-Bârî bi-Şerhi Sahihi’l-Buhari, nşr. Abdülaziz b. 

Abdullah b. Baz (Kahire: Dâru’l-Hadis, 2004), 4/303. 
4 Muhammed Hamidullah, İslâm Peygamberi, çev. Salih Tuğ (Ankara: İmaj, 

2003), 2/761; Şakir Gözütok, İlk Dönem İslam Eğitim Tarihi (Ankara: Fecr 

Yayınevi, 2002), 51-70.  
--22--



bireyin inanç, amel ve ahlâk bakımından inşa edilmesini amaçlayan 

bütüncül bir faaliyet olarak ele alınmıştır.5 

Hz. Peygamber döneminde eğitim faaliyetlerinin merkezinde 

Kur’ân-ı Kerim ve Sünnet yer almıştır. Vahyin tedricî olarak inmesi, 

eğitim anlayışının da aşamalı ve ihtiyaca göre şekillenmesini 

beraberinde getirmiştir. Bu dönemde eğitim, belirli bir müfredat 

çerçevesinde değil; bireysel sorular, toplumsal meseleler ve yaşanan 

olaylar üzerinden yürütülmüştür. Mescidler, özellikle Mescid-i 

Nebevî ve Suffe erken dönem eğitim faaliyetlerinin ana mekânı 

olmuş; burada Kur’ân öğretimi, âyetlerin tefsiri ve dinî hükümlerin 

açıklanması gerçekleştirilmiştir.³ Bu bağlamda Ashâb-ı Suffe, ilmi 

merkeze alan hayat tarzlarıyla erken dönem İslâm eğitim tarihinin en 

dikkat çekici örneklerinden biri olarak kabul edilmektedir.6 

Hulefâ-yi Râşidîn döneminde (632-661) eğitim faaliyetleri, 

Hz. Peygamber dönemindeki anlayışın doğal bir devamı 

niteliğindedir. Fetih hareketleriyle birlikte İslâm coğrafyasının 

genişlemesi, eğitim faaliyetlerinin yeni bölgelere taşınmasını 

zorunlu kılmıştır. Bu süreçte sahâbîler, fethedilen beldelere 

gönderilerek dinî bilgilerin öğretilmesi ve toplumsal düzenin 

tesisinde etkin rol üstlenmişlerdir. Bu dönemde mescid merkezli 

eğitim anlayışı devam etmiş; Kur’ân, hadis ve temel fıkhî meseleler 

eğitim faaliyetlerinin ana eksenini oluşturmuştur.7 

İslâm tarihinin erken dönemlerinde ortaya çıkan önemli 

eğitim müesseselerinden biri de küttâblardır. Özellikle Emevîler ve 

                                                 
5 George Makdisi, The Rise of Colleges: Institutions of Learning in Islam and the 

West (Edinburgh: Edinburgh University Press, 1981), 3-5. 
6 Mustafa es-Sibâî, es-Sünne ve Mekânetühâ fi’t-Teşrî‘, (Dımaşk: Daru’l-Varak, 

1961), 78–80; Mustafa Baktır, İslâm’da İlk Eğitim Müessesi Ashab-ı Suffa 

(İstanbul: Timaş Yayınları, 1990). 
7 M. Bahaüddin Varol, “Hulefâ-i Râşidîn Dönemi Eğitim ve Öğretim 

Faaliyetlerine Genel Bir Bakış (I)”, SÜİFD, 10 (2000), 479-504; M. Bahaüddin 

Varol, “Hulefâ-i Râşidîn Dönemi Eğitim ve Öğretim Faaliyetlerine Genel Bir 

Bakış (II)”, SÜİFD, 11 (2001), 157-175.  
--23--



Abbâsîler dönemlerinde yaygınlık kazanan küttâblar, erken dönem 

eğitim faaliyetleri içerisinde mühim bir yer tutmaktadır. Bu 

kurumlar, köylerden büyük şehirlere kadar uzanan geniş bir 

coğrafyada; kasabalarda ve şehirlerin hemen her mahallesinde 

kurulmuştur. Küttâbların kuruluş sürecinde temel amaç, İslâm’ın 

temel esaslarını öğretmek ve farklı düşünce ve kültürlere mensup 

bireyleri ortak bir dinî ve ahlâkî çerçevede buluşturmaktı. Zamanla 

bu kurumlar, yalnızca dinî bilginin aktarımıyla sınırlı kalmamış; aynı 

zamanda toplumun dinî ve kültürel değerlerini muhafaza eden, 

bireyleri sosyal hayata hazırlayan eğitim merkezleri hâline gelmiştir. 

Bu yönüyle küttâblar, erken dönem İslam toplumunda dinî ve 

toplumsal bilincin oluşmasına katkı sağlayan temel eğitim kurumları 

arasında yer almıştır.8 

İslâm tarihinin en önemli eğitim müesseselerinden biri 

Nizâmiye Medreseleridir. Corci Zeydan’ın aktardığına göre İslâm 

tarihinde kurumsal anlamda teşkilatlanmış ilk medreseler Nizamiye 

Medreseleri olup bu kurumlar V./XI. yüzyılın sonlarında tesis 

edilmiştir. Bununla birlikte daha önce de sınırlı sayıda olmak üzere 

medrese niteliği taşıyan eğitim mekânlarının mevcut olduğu 

bilinmektedir. Bu erken örnekler, genellikle bazı âlimlerin veya 

varlıklı tüccarların şahsî gayretleriyle kurulmuş; herhangi bir resmî 

devlet desteği olmaksızın sivil inisiyatif çerçevesinde ilmî 

faaliyetlere ev sahipliği yapmıştır.9 

Nizâmiye Medreselerini önceki örneklerden ayıran en temel 

husus, bu kurumların ilk defa devlet eliyle kurulmuş, desteklenmiş 

ve denetlenen düzenli eğitim müesseseleri olmasıdır. Bu yönüyle 

Nizâmiye Medreseleri, İslâm eğitim tarihinde kurumsallaşmanın 

                                                 
8 Jakob M. Landau, “Küttab”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: 

TDV Yayınları, 2003), 27/3-4. 
9 Corci Zeydan, Tarihu Temeddüni’l-İslâmî (Beyrut: Daru Mektebetü’l-Hayat, ts.), 

3/223; Nâci Maʻruf, Medâris kable’n-Nizâmiye (Bağdat: Matbaatü’l-

Mecma’i’l-İlmiyye, 1973) 8-9, 28-30.  
--24--



önemli bir aşamasını temsil etmektedir. Ayrıca bu medreselerin 

kuruluşunda yalnızca ilmî ve eğitsel hedefler değil, aynı zamanda 

dönemin siyasî ve itikadî şartlarının da etkili olduğu görülmektedir. 

Nitekim Nizâmiyeler, özellikle Şiî-Bâtınî akımlara karşı Sünnî 

düşünceyi ilmî zeminde güçlendirmek ve yaygınlaştırmak amacıyla 

tesis edilmiştir. Bu durum, Nizamiye Medreselerinin eğitim 

faaliyetlerinin yanı sıra belirli bir mezhebî ve fikrî yönelimi 

kurumsal düzeyde temsil ettiğini göstermektedir.10 

Osmanlı Devleti’nde Medreseler 

Osmanlı Devleti’nin kurucusu Osman Bey (1302-1324) 

döneminde müstakil bir medresenin varlığından söz edilmemektedir. 

Osmanlı’daki ilk medrese teşkilâtının Orhan Gazi (1324-1362) 

devrinde İznik’te kurulduğu kabul edilmektedir. Nitekim İznik’in 

fethinden (1331) sonra şehirde bulunan kiliselerden biri camiye, bir 

diğeri ise medreseye dönüştürülmüştür. Bununla birlikte İzmit’te 

Süleyman Paşa medresesinin Osmanlı’da ilk medrese olduğunu 

söyleyenler de olmuştur.11 Ancak genel kabule göre Osmanlı 

Devleti’nin ilk medresesi İznik Medresesi’dir ve buraya ilk müderris 

olarak da Dâvûd-i Kayserî (öl. 751/1350) tayin edilmiştir.12 Dâvûd-

i Kayserî, Mısır’da tahsil görmüş; dinî ve aklî ilimlerde ondan fazla 

eser telif etmiş önemli bir âlimdir. Onun ilmî şahsiyeti üzerine 

yapılan araştırmalar, aldığı eğitimin çok yönlü ve derinlikli olduğunu 

ortaya koymaktadır.13 

İznik’teki bu ilk teşebbüsü takiben Bursa’da da bir medrese 

inşa edilmiştir. Osmanlı Devleti’nin kuruluşundan sonraki yaklaşık 

                                                 
10 Muhiddin Okumuşlar, “Ehl-i Sünnetin Kurumlaşmasında Nizamiye 

Medreseleri’nin Etkisi”, Marife, 8/1 (2008), 137-148. 
11 Mustafa Bilge, İlk Osmanlı Medreseleri (İstanbul: Edebiyat Fakültesi Basımevi, 

1984), 11. 
12 Bilge, İlk Osmanlı Medreseleri, 68. 
13 Mehmet Bayrakdar, “Dâvûd-i Kayserî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1994), 9/32-35. 
--25--



bir buçuk asırlık süreçte İznik, Bursa ve Edirne başta olmak üzere 

pek çok merkezde çok sayıda medrese kurulmuştur.14 Bu 

medreselerde görev yapan müderrislerin devrin önde gelen âlimleri 

olması dikkate alındığında söz konusu müesseselerde verilen 

eğitimin dönemin yükseköğretim düzeyiyle örtüştüğünü söylemek 

mümkündür. Nitekim Osmanlı Devleti’nin ilk şeyhülislâmı olan 

Molla Fenârî (öl. 834/1431) de bu ilmî muhitlerde yetişmiştir.15  

Osmanlı Devleti; siyasî, askerî ve kültürel bakımdan altın 

çağını yaşadığı XVI. yüzyılda başta İstanbul olmak üzere ülkenin 

büyük şehirlerinde çok sayıda medrese inşa etmiştir. Kaynaklarda 

İstanbul’da bu dönemde yaklaşık yüz elli civarında medresenin 

bulunduğu nakledilmektedir.16 Osmanlı ilim tarihinde Fatih Sultan 

Mehmed’in müstesna bir yeri bulunmaktadır. Bu durum, onun ilme 

ve ilmî faaliyetlere verdiği büyük önemle yakından ilişkilidir. Zira 

Fatih Sultan Mehmed, farklı din ve mezheplere mensup olmalarına 

rağmen birçok ilim adamını İstanbul’a davet etmiş; bu sayede 

İstanbul, kısa sürede dönemin önde gelen ilim merkezlerinden biri 

hâline gelmiştir.17 

Fatih Sultan Mehmed, zaman zaman medreselerde okutulan 

derslere bizzat katılmış, kabiliyetli öğrencilerin isimlerini 

kaydettirmiş ve onların ilmî gelişimlerini yakından takip etmiştir. Bu 

öğrenciler tahsillerini tamamladıktan sonra müderrislik veya kadılık 

gibi önemli görevlere tayin edilmişlerdir. Bu uygulama, Osmanlı 

                                                 
14 Bu medreselerle ilgili bk. Mustafa Bilge, İlk Osmanlı Medreseleri (İstanbul: 

Edebiyat Fakültesi Basımevi, 1984). Bu dönemdeki medreselerle ilgili daha 

ayrıntılı bilgi için bk. Cahid Baltacı, XV-XVI. Yüzyıllarda Osmanlı Medreseleri 

1-2 (İstanbul: İFAV Yayınları, 2005).   
15 Mehmet İpşirli, “Medrese (Osmanlı Dönemi)”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2003), 28/328. 
16 Mübahat Kütükoğlu, XX. Asra Erişen İstanbul Medreseleri (Ankara: Türk Tarih 

Kurumu Basımevi, 2000), 4.  
17 Mehmet İpşirli, Osmanlı İlmiyesi (İstanbul: Kronik Kitap, 2021), 185-201. 

--26--



ilmiyye teşkilâtında liyakate dayalı bir yükselme anlayışının teşvik 

edildiğini göstermesi bakımından dikkat çekicidir.18 

Fatih Sultan Mehmed’in şahsî ilmî ilgileri de oldukça 

geniştir. Kendisi felsefe, matematik, astronomi ve coğrafya gibi 

ilimlerle yakından meşgul olmuş; Arapça ve Farsça başta olmak 

üzere birden fazla dil bilmiştir. Teftâzânî (öl. 792/1390) ile Cürcânî 

(öl. 816/1413), Gazzâlî (öl. 505/1111) ile İbn Rüşd (öl. 595/1198) 

arasındaki ilmî ve felsefî tartışmaların incelenmesini teşvik etmiş, bu 

meselelerin müzakere edilmesini istemiştir. Bazı Batılı kaynaklarda 

Fatih Sultan Mehmed’in felsefî sohbetler yaptığı ve keskin zekâya 

sahip filozoflardan biri olarak nitelendirildiği ifade edilmektedir.19 

Fatih Sultan Mehmed, yalnızca İslâm dünyasının ilmî ve 

kültürel mirasıyla değil, aynı zamanda Batı düşüncesi ve 

Hristiyanlık inancıyla da ilgilenmiştir. Bu çerçevede dönemindeki 

bazı Hristiyan din adamları tarafından kendisi için özel olarak 

kaleme alınmış metinler bulunmaktadır. Bu durum, Fatih’in 

entelektüel merakının ve çok yönlü ilmî yaklaşımının açık bir 

göstergesi olarak değerlendirilebilir.20 

Osmanlı eğitim sisteminde icâzetnâmeler son derece önemli 

bir işleve sahiptir. Bu belgeler aracılığıyla talebenin hangi hocadan, 

hangi dersleri okuduğu açık biçimde kayıt altına alınmaktadır. 

İcâzetnâmenin düzenlenmesi sürecinde müderris, yalnızca talebenin 

tahsil durumunu belgelemekle yetinmemekte; aynı zamanda 

kendisinin ilmî silsilesini de geriye doğru yazarak belirtmekle 

                                                 
18 Geniş bilgi için bk. Fahri Unan, Kuruluşundan Günümüze Fâtih Külliyesi 

(Ankara: TTK Yayınları, 2003), 199-397. Hasan Kayapınar – Ömer Korkmaz, 

“XVI. Yüzyıl Osmanlı Medreselerinde Fıkıh Eğitimi (Sahn-ı Seman ve 

Süleymaniye Örneği)”, Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, Cilt: 10 

Sayı: 54 (2017), s. 1010-1020. 
19 Halil İnalcık, “Mehmed II”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: 

TDV Yayınları, 2003), 28/406, 407. 
20 Buna dair geniş bilgi için bk. Franz Babinger, Fatih Sultan Mehmed ve Zamanı, 

çev. Dost Körpe (İstanbul: Alfa Yayınları, 2021). 
--27--



yükümlü olmaktadır. Bu uygulama sayesinde, bir öğrencinin hangi 

ilmî gelenek ve ekole mensup âlimler zinciri içerisinde yetiştiği 

tespit edilebilmektedir. Böylece icâzetnâmeler, yalnızca bir 

mezuniyet veya yetkilendirme belgesi olmanın ötesinde, Osmanlı 

ilim hayatında bilgi aktarımının sürekliliğini, ilmî otoritenin 

meşruiyetini ve mezhep-ekol ilişkilerinin takibini mümkün kılan 

temel kaynaklar arasında yer almaktadır.21 

Sahn-ı Semân medreselerinden sonra Osmanlı eğitim 

tarihinde müstesna bir yere sahip olan diğer önemli eğitim 

müesseseleri Süleymaniye medreseleridir. Bu medreseler, Kanûnî 

Sultan Süleyman döneminde inşa edilen Süleymaniye Külliyesi’nin 

ayrılmaz bir parçası olarak kurulmuştur. Sahn-ı Semân 

medreselerinde ağırlıklı olarak İslâmî ilimlerin okutulduğu 

bilinmektedir. Buna karşılık Süleymaniye medreseleri, eğitim 

anlayışı bakımından daha kapsamlı ve çok yönlü bir yapı arz 

etmektedir. Nitekim Süleymaniye Külliyesi bünyesinde tıp 

medresesi, eczane, dârüşşifâ (hastane), tabhâne ve dârülhadis gibi 

çeşitli birimler yer almaktadır. Bu durum, söz konusu medreselerde 

yalnızca dinî ilimlerin değil; aynı zamanda tıp, matematik, hukuk ve 

edebiyat gibi farklı disiplinlerde de eğitim verildiğini 

göstermektedir. Dolayısıyla Süleymaniye medreseleri, Osmanlı ilmî 

hayatında ihtisaslaşmanın ve disiplinler arası eğitimin kurumsal bir 

boyut kazandığı önemli merkezler arasında değerlendirilebilir.22 

Osmanlı Medreselerinde Okutulan Kitaplar 

                                                 
21 Hüseyin Atay, Osmanlılarda Yüksek Din Eğitimi (Ankara: Atayy Yayınları, 

2018), 131-165.  
22 İsmail Hakkı Uzunçarşılı, Osmanlı Devleti’nin İlmiye Teşkilatı (Ankara: Türk 

Tarih Kurumu Basımevi, 1988), 34. Süleymaniye medreseleri ve bu 

medreselerin yer aldığı külliye ile ilgili geniş bilgi için bk. Yasin Yılmaz, 

Kanûnî Vakfiyesi ve Süleymaniye Külliyesi (Ankara: Vakıflar Genel 

Müdürlüğü Yayınları, 2008). 
--28--



Osmanlı medreselerinde okutulan temel ders kitaplarının 

Arapça olması sebebiyle medrese tahsiline başlamadan önce 

talebelere son derece ayrıntılı ve disiplinli bir Arapça gramer eğitimi 

verilmekteydi. Bu hazırlık sürecinde okutulan başlıca eserler 

arasında Emsile, Binâ, Maksûd, İzzî, Merâh, Avâmil, İzhâr ve Kâfiye 

yer almaktadır. Söz konusu eserler, Arapça gramer kaidelerinin son 

derece veciz bir biçimde kaleme alındığı metinler olup, genellikle 

ana metnin etrafına yerleştirilen şerh ve hâşiyelerle 

açıklanmaktadır.23 

Bu eğitim sisteminde kısa ve özlü olan ana metinler 

(muhtasar) talebe tarafından ezberlenir; ardından hoca veya onun 

nezaretinde görev yapan yardımcıya okunarak tashih edilirdi. 

Böylece medrese öncesi dönemde öğrencinin Arapça sarf ve nahiv 

kurallarına tam anlamıyla vukufiyet kazanması amaçlanmış; bu 

dilsel yeterlilik, ilerleyen safhalarda okutulacak olan fıkıh, hadis, 

tefsir ve kelâm gibi İslâmî ilimlerin sağlıklı biçimde tahsil 

edilmesinin temel şartı olarak görülmüştür.24 

Osmanlı medreselerinde hadis ilmi alanında, ilgili 

medresenin eğitim seviyesine göre farklı düzeylerde eserler 

okutulmuştur. Bu eserlerin başında Ferrâ el-Begavî’nin (öl. 

516/1122) Mesâbîhu’s-Sünne adlı eseri gelmektedir. Söz konusu 

eser, farklı hadis mecmualarından derlenen toplam 4931 hadisi ihtiva 

etmektedir. Mesâbîhu’s-Sünne üzerine tarih boyunca çok sayıda 

şerh, ihtisar ve hâşiye çalışmasının yapılmış olması, bu eserin İslâm 

ilim geleneğinde büyük bir rağbet gördüğünü ve özellikle hadis 

eğitiminde temel kaynaklardan biri olarak benimsendiğini 

göstermektedir. Bu yönüyle Mesâbîhu’s-Sünne, Osmanlı 

medreselerinde hadis öğretiminde hem metin merkezli hem de 

                                                 
23 Şükran Fazlıoğlu, “Kevâkib-i Seb‘a’ya Göre Osmanlı Medreselerinde Arap Dili 

ve Belâgati Öğretimi”, Osmanlı’da Dil ve Edebiyat içinde (ed. Bayram Ali 

Kaya-Feyza Betül Aydın), (İstanbul: Mahya Yayıncılık, 2018), 153-166.  
24 Uzunçarşılı, Osmanlı Devleti’nin İlmiye Teşkilatı, 21.  

--29--



açıklamaya dayalı pedagojik yaklaşımın önemli örneklerinden biri 

olarak değerlendirilebilir.25 

Medreselerde eğitimi yapılan diğer bir ilim dalı tefsirdir. 

Tefsir dersinden Zemahşerî’nin (öl. 538/1144) Keşşâf ve Kâdı 

Beyzâvî’nin (öl. 685/1286) Envârü’t-Tenzîl ve Esrârü’t-Te’vîl ya da 

kısaca Tefsîrü’l-Kâdı isimli eserlerii okutulmaktaydı. Osmanlı 

medreselerinde kelâm ilmi alanında okutulan eserler, medrese 

sisteminin aşamalı yapısına uygun biçimde belirlenmiştir. Bu 

çerçevede medreselerin en alt kademelerinde Seyyid Şerîf 

Cürcânî’nin (öl. 816/1413) Hâşiyetü’t-Tecrîd adlı eseri 

okutulmaktaydı. Daha ileri seviyelerde ise Teftâzânî’nin (öl. 

792/1390) Şerhu’l-Makâsıd’ı ile yine Cürcânî’ye ait Şerhu’l-

Mevâkıf gibi kelâm ilminin klasik ve temel eserleri müfredatta yer 

almıştır.26 Bunun yanında medreselerin farklı aşamalarında Şerhu’l-

Metâli‘ ve Şerhu’l-Tavâli‘ gibi eserler de okutulmuş; bu kitaplar, 

kelâmın yanı sıra mantık ve felsefî meselelerle irtibatlı tartışmaların 

kavranmasında önemli bir işlev görmüştür. Söz konusu eserler, Ehl-

i Sünnet kelâm geleneğinin temel metinleri arasında kabul edilmekte 

ve Sünnî düşüncenin itikadî çerçevesinin oluşumunda belirleyici bir 

role sahip bulunmaktadır.27 

Osmanlı Medreselerinde Hukuk Eğitimi 

Osmanlı medreselerinde hukuk eğitimi, İslâm ilim 

geleneğinin merkezî disiplinlerinden biri olan fıkıh ekseninde 

şekillenmiştir. Osmanlı ilmiyye teşkilâtının büyük ölçüde Hanefî 

                                                 
25 Süheyl Ünver, Fatih Külliyesi ve Zamanı İlim Hayatı (İstanbul: İstanbul 

Üniversitesi Yayınları, 1946), 125. 
26 Şükran Fazlıoğlu, “Manzûme fî Tertîb el-Kutub fî el-Ulûm ve Osmanlı 

Medreselerindeki Ders Kitapları”, Değerler Eğitimi Dergisi, 1/1 (2003), 97-

110. 
27 Hüseyin Atay, “Fatih-Süleymaniye Medreselerinde Ders Programları ve 

İcazetnameler”, Vakıflar Dergisi, 13 (1981), 171-235; Osman Demirci, 

“Medrese Geleneğinde Akâid ve Kelâm İlmi”, Kelam Araştırmaları, 11/1 

(2013), 253-270. 
--30--



mezhebi üzerine bina edilmesi, medreselerde okutulan hukuk 

kitaplarının da bu mezhebin klasik literatüründen seçilmesini 

beraberinde getirmiştir. Bu durum, hem ilmî sürekliliğin 

sağlanmasına hem de devletin idarî ve adlî yapısında mezhebî 

birlikteliğin teminine hizmet etmiştir.28 

Osmanlı medreselerinde hukuk öğretimi, sistematik ve 

kademeli bir müfredat çerçevesinde yürütülmüştür. Medreselerin alt 

seviyelerinde, talebenin fıkhî terminolojiye ve mezhebin temel 

kaidelerine vukufiyet kazanmasını hedefleyen muhtasar metinler 

okutulmuştur. Bu aşamada ezbere dayalı bir yöntem benimsenmiş; 

kısa ve özlü metinler, şerh ve hâşiyeler eşliğinde müzakere edilerek 

anlaşılması sağlanmıştır. İleri seviyelerde ise mezhebin ana 

kaynaklarını temsil eden, istidlâl ve mukayese gücü yüksek hacimli 

eserler müfredata dâhil edilmiştir.29 

Osmanlı hukuk eğitiminin ayırt edici özelliklerinden biri, 

fıkhın yalnızca teorik bir disiplin olarak değil, aynı zamanda 

uygulamaya dönük bir ilim olarak ele alınmış olmasıdır. Bu sebeple 

medreselerde okutulan eserler, ibâdât ve muâmelât konularının yanı 

sıra kazâ, siyâset-i şer‘iyye ve örf-hukuk ilişkisini de kapsayacak 

şekilde seçilmiştir. Böylece öğrenciler, mezhebin klasik doktrini ile 

Osmanlı toplumunun fiilî hukuk pratiği arasında irtibat kurabilecek 

bir ilmî donanıma sahip olacak şekilde yetiştirilmiştir. Bu çerçevede 

Osmanlı medreselerinde okutulan hukuk kitapları, sadece bir 

mezhebin öğretimini amaçlayan metinler olmanın ötesinde Osmanlı 

adlî ve idarî sisteminin fikrî arka planını oluşturan temel kaynaklar 

olarak değerlendirilmelidir. Söz konusu eserler, kadı, müderris ve 

müftü gibi ilmiyye sınıfının yetişmesinde belirleyici rol oynamış; 

                                                 
28 Fatih M. Şeker, Osmanlı İslâm Tasavvuru (İstanbul: Dergâh Yayınları, 2013), 

253 vd. 
29 Bununla ilgili meselâ bk. Cevat İzgi, Osmanlı Medreselerinde İlim: Riyâzî ve 

Tabiî İlimler (İstanbul: Küre Yayınları, 2019), 71. 
--31--



Osmanlı hukuk zihniyetinin teşekkülünde ve sürekliliğinde önemli 

bir işlev icra etmiştir.30 

Miras Hukuku 

Osmanlı medrese sisteminin ilk kademesi olarak kabul 

edilebilecek yirmili medreselerde, Hanefî fakihi Muhammed b. 

Muhammed es-Secâvendî’nin (öl. 596/1200) Ferâiz adlı eserinin 

şerhleri okutulmuştur. Bu şerhler arasında özellikle Cürcânî’nin 

Şerhu’l-Ferâiz adlı eseri öne çıkmaktadır.31 Ferâiz, İslâm miras 

hukukunu ifade eden bir terim olup fıkhın en teknik ve karmaşık 

alanlarından biri olarak kabul edilmektedir. Bu bakımdan medrese 

eğitiminin ilk safhalarında miras hukukunun tedris edilmesi ilk 

bakışta şaşırtıcı görünmektedir. Zira ferâiz ilmi, hem yoğun 

matematiksel hesaplamalar içermesi hem de detaylı nass ve kaide 

bilgisi gerektirmesi sebebiyle İslâm hukukunun anlaşılması en güç 

konuları arasında yer almaktadır. Nitekim günümüzde dahi birçok 

ilahiyat fakültesinde miras hukuku konularının bütün ayrıntılarıyla 

ele alınmasında çeşitli güçlüklerle karşılaşıldığı görülmektedir.32 

Bununla birlikte Osmanlı medrese müfredatında ferâiz ilmine erken 

safhada yer verilmesi, talebelerin analitik düşünme, hesaplama ve 

metin merkezli muhakeme becerilerini geliştirmeyi amaçlayan 

pedagojik bir tercih olarak da değerlendirilebilir. Bu yönüyle ferâiz 

tedrisi, yalnızca belirli bir hukuk alanının öğretilmesi değil, aynı 

zamanda fıkhî zihniyetin inşasında temel bir eğitim aracı olarak işlev 

görmüştür. 

Ferâiz ilmi, Osmanlı hukuk pratiğinde teorik bir fıkıh alanı 

olmanın ötesinde doğrudan uygulamaya dönük bir disiplin olarak 

                                                 
30 Buna dair bk. Halil İnalcık, Osmanlı’da Devlet, Hukuk ve Adalet (İstanbul: 

Kronik Kitap, 2020). 
31 Uzunçarşılı, İlmiye Teşkilatı, 51; Mefail Hızlı, “Osmanlı Medreselerinde 

Okutulan Dersler ve Eserler”, Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 

17/1 (2008), 38.   
32 Hızlı, “Osmanlı Medreselerinde Okutulan Dersler ve Eserler”, 25-46.  

--32--



büyük önem taşımıştır. Osmanlı toplumunda miras taksimi, aile 

hukuku ve mal varlığına ilişkin ihtilafların en sık karşılaşılan 

konuları arasında yer almakta; bu durum ferâiz bilgisini özellikle 

kadılar ve müftüler için vazgeçilmez kılmaktaydı. Şer‘iyye 

sicillerinde miras taksimiyle ilgili davaların yüksek oranı, ferâiz 

ilminin Osmanlı yargı pratiğinde ne denli merkezi bir rol oynadığını 

açıkça ortaya koymaktadır. 

Osmanlı hukuk sisteminde miras hukuku, büyük ölçüde 

Hanefî mezhebinin kaidelerine göre uygulanmış; bu çerçevede ferâiz 

alanında yetkin âlimlerin yetiştirilmesi, ilmiyye sınıfının temel 

hedeflerinden biri olmuştur. Kadıların yalnızca fıkhî hükümlere 

değil, aynı zamanda matematiksel hesaplama ve paylaştırma 

tekniklerine de hâkim olmaları beklenmiştir. Bu sebeple ferâiz ilmi, 

Osmanlı medrese müfredatında uygulamaya en yakın ilimler 

arasında kabul edilmiş; teorik derinliği kadar pratik faydasıyla da ön 

plana çıkmıştır. 

Bu bağlamda Hanefî fakihi Muhammed b. Muhammed es-

Secâvendî’nin (ö. 596/1200) Ferâiz adlı eseri, Osmanlı 

medreselerinde tercih edilen temel metinlerden biri olmuştur. 

Secâvendî’nin eseri, miras hukukunun temel kaidelerini son derece 

özlü ve sistematik bir biçimde ele almakta; hisseler, asabe ilişkileri 

ve ihtilaflı meseleleri şematik bir düzen içinde sunmaktadır. Metnin 

muhtasar yapısı, ezbere dayalı medrese pedagojisine uygunluk arz 

etmiş; bu durum eserin özellikle medrese eğitiminin ilk safhalarında 

okutulmasını mümkün kılmıştır. Ancak Ferâiz’in veciz ve teknik 

üslubu, şerh ihtiyacını da beraberinde getirmiştir. Nitekim eserin 

Osmanlı medreselerinde Cürcânî’nin Şerhu’l-Ferâiz adlı 

çalışmasıyla birlikte okutulması, metnin anlaşılmasını 

kolaylaştırmayı ve ferâiz hesaplarının fıkhî temellerini açıklamayı 

amaçlamıştır. Bu şerh, yalnızca metni açıklamakla kalmamış; aynı 

zamanda ferâiz ilmini Hanefî mezhebinin genel fıkıh mantığıyla 

irtibatlandırarak talebeye bütüncül bir hukuk anlayışı kazandırmıştır. 

--33--



Sonuç itibarıyla ferâiz ilmi, Osmanlı hukuk pratiğinde 

doğrudan uygulamaya yön veren bir disiplin olarak merkezi bir 

konuma sahip olmuş; Secâvendî’nin Ferâiz’i ise bu alanın pedagojik 

ve metodolojik açıdan en işlevsel metinlerinden biri olarak medrese 

müfredatında yerini almıştır. Bu eser ve onun şerhleri, Osmanlı kadı 

ve müftülerinin hem teorik donanımını hem de pratik hukuk 

becerilerini şekillendiren temel kaynaklar arasında 

değerlendirilmelidir. 

Ferâiz ilmi, Osmanlı hukuk pratiğinde yalnızca teorik bir 

fıkıh disiplini değil, kadı mahkemelerinde en sık başvurulan 

uygulama alanlarından biri olmuştur. Bu durum, Osmanlı şer‘iyye 

sicillerinde miras taksimiyle ilgili kayıtların nicelik ve nitelik 

bakımından önemli bir yer tutmasından açıkça anlaşılmaktadır. 

Tereke tespitleri, mirasçıların belirlenmesi, hisselerin hesaplanması 

ve paylaşımın tescili gibi işlemler, kadıların ferâiz ilmine 

vukufiyetini zorunlu kılmıştır. 

Şer‘iyye sicillerinde yer alan tereke kayıtları incelendiğinde 

ölen kişinin menkul ve gayrimenkul mallarının ayrıntılı biçimde 

kaydedildiği, ardından mirasçıların ferâiz kaidelerine göre 

hisselerinin belirlendiği görülmektedir. Bu kayıtlarda çoğu zaman 

“bi’l-ferâiz ve’l-hisâb” ibaresinin kullanılması, miras taksiminin 

hem fıkhî hem de matematiksel hesap esas alınarak yapıldığını 

göstermektedir. Özellikle birden fazla eş, kız ve erkek çocuklar, 

anne-baba veya kardeşlerin birlikte mirasçı olduğu durumlarda, 

ferâiz ilminin teknik yönü açık biçimde ortaya çıkmaktadır. 

Bazı sicil kayıtlarında, mirasçılar arasında anlaşmazlık 

çıktığı ve kadının doğrudan ferâiz hükümlerine dayanarak hüküm 

verdiği görülmektedir. Bu tür davalarda kadının, ashâbü’l-ferâiz ile 

asabe arasındaki ilişkiyi dikkate alarak hisseleri yeniden tespit ettiği; 

gerekirse mirasın tashîh-i mes’ele yoluyla tekrar hesaplandığı 

kaydedilmektedir. Bu uygulamalar, ferâiz ilminin Osmanlı yargı 

--34--



pratiğinde soyut bir bilgi alanı değil, doğrudan hükme esas teşkil 

eden bir disiplin olduğunu göstermektedir. 

Bu bağlamda Hanefî fakihi Muhammed b. Muhammed es-

Secâvendî’nin Ferâiz adlı eseri, Osmanlı medrese eğitiminde özel 

bir yere sahip olmuştur. Secâvendî’nin eseri, miras hukukunun temel 

meselelerini son derece veciz ve sistematik bir üslupla ele almakta; 

ferâiz hesaplarının mantığını açık bir düzen içerisinde sunmaktadır. 

Şer‘iyye sicillerinde karşılaşılan karmaşık miras tablolarının 

çözümlenebilmesi, bu tür muhtasar fakat teknik metinlerle kazanılan 

eğitim sayesinde mümkün olmuştur. 

Ancak Ferâiz’in özlü yapısı, tek başına yeterli görülmemiş; 

Osmanlı medreselerinde eser genellikle Cürcânî’nin Şerhu’l-Ferâiz 

adlı çalışmasıyla birlikte okutulmuştur. Bu şerh, ferâiz kaidelerini 

teorik çerçevesiyle açıklamakla kalmamış, aynı zamanda kadıların 

pratikte karşılaştıkları miras meselelerine uygulanabilir bir 

metodoloji sunmuştur. Sicil kayıtlarında görülen ayrıntılı 

hesaplamalar ve ihtilaf çözümleri, bu şerhli eğitimin doğrudan yargı 

pratiğine yansıdığını göstermektedir. 

Sonuç itibarıyla şer‘iyye sicilleri, ferâiz ilminin Osmanlı 

hukuk sisteminde merkezi bir rol oynadığını açık biçimde ortaya 

koymaktadır. Secâvendî’nin Ferâiz’i ve onun etrafında oluşan şerh 

geleneği, Osmanlı kadılarının miras hukukundaki uygulama 

yetkinliğini belirleyen temel ilmî altyapıyı oluşturmuştur. Bu eserler, 

medrese ile mahkeme arasındaki sürekliliği temin eden en önemli 

hukuk metinleri arasında değerlendirilmelidir. 

Fürû-i Fıkıh Kitapları 

Medrese eğitiminin ileri aşamalarında da Osmanlı hukuk 

öğretimi, Hanefî mezhebinin temel kaynakları etrafında 

şekillenmiştir. Bu bağlamda fıkıh alanında Burhânü’ş-Şerîa’nın el-

Vikâye’si, Merğînânî’nin (öl. 593/1197) el-Hidâye’si, Zeylaî’nin (öl. 

743/1342) Kenzü’d-Dekâik üzerine kaleme aldığı Tebyînü’l-Hakâik 
--35--



ile İbrâhim el-Halebî’nin (öl. 956/1549) Mülteka’l-Ebhur adlı 

eserleri medreselerde okutulan başlıca kitaplar arasında yer almıştır. 

Bu eserler, Hanefî fıkhının ibâdât ve muâmelât alanlarındaki temel 

meselelerini sistematik bir bütünlük içerisinde ele almaları 

bakımından Osmanlı hukuk eğitiminin omurgasını teşkil etmiştir.33 

Söz konusu eserler, yalnızca fıkhî hükümleri öğretmeyi 

değil; aynı zamanda talebeye istidlâl, kıyas, tercih ve mezhep içi 

muhakeme becerisi kazandırmayı hedeflemiştir. Bu yönüyle 

Osmanlı medreselerinde okutulan fıkıh ve usûl-i fıkıh kitapları, 

Hanefî hukuk düşüncesinin teorik temelleri ile Osmanlı hukuk 

pratiği arasındaki irtibatı kuran temel ilmî metinler olarak 

değerlendirilebilir. 

Osmanlı medreselerinde okutulan Hanefî fıkıh ve usûl-i fıkıh 

kitapları, yalnızca bir mezhebin hukukî görüşlerini aktaran metinler 

olmanın ötesinde Osmanlı hukuk zihniyetinin teşekkülünde 

belirleyici rol oynamış temel kaynaklar arasında yer almaktadır. Bu 

eserlerin ortak özelliği, fıkhî meseleleri sistematik bir bütünlük 

içerisinde ele almaları ve talebeye hem hüküm bilgisini hem de 

hükme ulaşma yöntemini kazandırmayı hedeflemeleridir. 

Fıkıh alanında okutulan el-Vikâye, el-Hidâye, Tebyînü’l-

Hakâik ve Mülteka’l-Ebhur gibi eserler, Hanefî mezhebinin ibâdât 

ve muâmelât konularındaki temel yaklaşımlarını açık ve düzenli bir 

şekilde sunmaktadır. Özellikle Merğînânî’nin el-Hidâye’si, mezhep 

içi görüşleri mukayeseli biçimde ele alması ve delil merkezli 

anlatımıyla Osmanlı medreselerinde ileri seviye fıkıh eğitiminin ana 

çatısını oluşturmuştur. İbrâhim el-Halebî’nin Mülteka’l-Ebhur adlı 

eseri ise daha çok uygulamaya dönük yapısıyla kadı ve müftü 

yetiştirmede pratik bir rehber işlevi görmüştür. 

                                                 
33 Uzunçarşılı, İlmiye Teşkilatı, 22; Hızlı, “Osmanlı Medreselerinde Okutulan 

Dersler ve Eserler”, 37-38.  
--36--



Usûl-i fıkıh alanında okutulan Menârü’l-Envâr, et-Telvîh, 

Mirkâtü’l-Vüsûl ve Mir’âtü’l-Usûl gibi eserler ise fıkhî hükümlerin 

hangi yöntem ve ilkeler çerçevesinde üretildiğini öğretmeyi 

amaçlamıştır. Bu eserler; kıyas, istihsan, örf ve maslahat gibi Hanefî 

usûlünün karakteristik unsurlarını sistematik biçimde ele alarak 

talebenin yalnızca mevcut hükümleri öğrenmesini değil, yeni 

meseleler karşısında mezhep içi tutarlı çözümler üretebilmesini 

hedeflemiştir. 

Söz konusu fıkıh ve usûl kitaplarının büyük bir kısmının 

muhtasar metinler ve bunlara yazılmış şerh ve hâşiyelerden 

oluşması, Osmanlı medrese eğitim sisteminin temel özelliklerinden 

biri olan metin merkezli ve ezbere dayalı eğitim anlayışıyla yakından 

ilişkilidir. Bu yöntem, talebenin metne vukufiyet kazanmasını 

sağlarken müzakere ve şerh yoluyla eleştirel düşünme becerisini de 

geliştirmiştir. 

Sonuç olarak Osmanlı medreselerinde okutulan mezkûr 

Hanefî fıkıh ve usûl-i fıkıh kitapları, Osmanlı hukuk sisteminin hem 

teorik hem de pratik boyutunu şekillendiren temel ilmî altyapıyı 

oluşturmuştur. Bu eserler sayesinde mezhep geleneği korunmuş, 

hukukî istikrar sağlanmış ve kadı, müftü ve müderris gibi ilmiyye 

mensupları ortak bir hukuk dili etrafında yetiştirilmiştir. Bu yönüyle 

sözü edilen kitaplar, Osmanlı hukuk düzeninin sürekliliğini temin 

eden en önemli ilmî miraslar arasında yer almaktadır. 

Hukuk Eğitiminin Pratik Yönü 

Kaynaklarda yer alan bilgilere göre kadıların eğitimi 

amacıyla ilk medrese Sultan Orhan döneminde kurulmuştur. Ancak 

Osmanlı devlet ve toplum düzeni içinde tedrîs, kazâ ve iftâ 

mesleklerinin birbirinden ayrılması, bu alanların hiyerarşik olarak 

derecelendirilmesi ve rütbeler arasındaki denkliklerin sistemli 

biçimde belirlenmesi esas itibarıyla Fâtih Sultan Mehmed 

--37--



döneminde gerçekleşmiştir.34 Neticede Osmanlı ilmiyye teşkilâtında 

kadı ve müftü yetiştirme süreci, medrese eğitimiyle başlayan ve uzun 

yıllara yayılan sistemli bir ilmî formasyon üzerine kurulmuştur. Bu 

süreçte okutulan Hanefî fıkıh ve usûl-i fıkıh eserleri, sadece teorik 

bilgi aktaran ders kitapları değil; yargı ve fetva faaliyetlerinin ilmî 

altyapısını oluşturan temel metinler olarak işlev görmüştür. 

Kadı adayları için fıkıh kitapları, özellikle muâmelât, ukûbât 

ve ferâiz gibi doğrudan uygulamaya yönelik alanlarda karar verme 

yetkinliği kazandırmayı amaçlamıştır. el-Hidâye, Tebyînü’l-Hakâik 

ve Mülteka’l-Ebhur gibi eserler, kadıların mahkemede 

karşılaşacakları davalara benzer örnekler ve sistematik mesele 

tasnifleri sunarak teorik bilginin pratikte uygulanmasını mümkün 

kılmıştır. Şer‘iyye sicillerinde görülen hüküm kalıpları ve fıkhî 

gerekçelendirmeler, bu eserlerde yer alan kavramsal çerçeveyle 

büyük ölçüde örtüşmektedir. 

Müftü yetiştirme sürecinde ise usûl-i fıkıh eserleri daha 

belirleyici bir rol üstlenmiştir. Müftülerin, yalnızca mevcut 

hükümleri nakleden değil, yeni meseleler karşısında mezhep içi 

istidlâl yapabilen ve tercih (tercîh) yeteneğine sahip âlimler olmaları 

beklenmiştir. Bu bağlamda Menârü’l-Envâr, et-Telvîh, Mirkâtü’l-

Vüsûl ve Mir’âtü’l-Usûl gibi eserler, delil hiyerarşisi, kıyas, istihsan, 

örf ve maslahat gibi usûl ilkelerini öğretmek suretiyle müftü 

adaylarının metodolojik donanımını şekillendirmiştir. 

Bununla birlikte Osmanlı ilmiyye geleneğinde kadı ile müftü 

arasında kesin bir bilgi ayrımı yapılmamış; her iki görev için de fıkıh 

ve usûl bilgisi birlikte önemsenmiştir. Kadıların hüküm verirken 

fıkhî metinlere dayanması, müftülerin ise fetva verirken pratik 

hukuk gerçekliğini dikkate alması beklenmiştir. Bu çift yönlü 

                                                 
34 İlber Ortaylı, “Kadı” (Osmanlı Devleti’nde), Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2001), 24/69-73. 
--38--



formasyon, medreselerde okutulan fıkıh ve usûl eserleri sayesinde 

mümkün olmuştur. 

Sonuç itibarıyla Osmanlı medreselerinde okutulan Hanefî 

fıkıh ve usûl-i fıkıh kitapları, kadı ve müftü yetiştirme sürecinde 

yalnızca birer ders kitabı değil; hukukî muhakeme, karar verme ve 

fetva üretme süreçlerini belirleyen kurucu metinler olarak işlev 

görmüştür. Bu eserler, Osmanlı hukuk sisteminde teori ile pratiği 

buluşturan ilmî sürekliliğin en önemli teminatları arasında yer 

almıştır. 

Osmanlı medreselerinde uzun bir süre boyunca okutulan en 

önemli fıkıh eserlerinden biri, İbrâhim el-Halebî’nin (öl. 956/1549) 

Mülteka’l-Ebhur adlı kitabıdır. Eserin müellifi olan İbrâhim el-

Halebî, Celâleddin es-Süyûtî (öl. 911/1505) gibi İslâm ilim tarihinde 

temayüz etmiş âlimlerden ders almış; bu ilmî birikimini Mülteka’l-

Ebhur’da son derece sade ve veciz bir üslupla yansıtmıştır. Müellifin 

fıkhî meseleleri açık, sistematik ve kolay ulaşılabilir bir şekilde ele 

alması, eserin Osmanlı medrese müfredatında ve hukuk pratiğinde 

yaygın biçimde benimsenmesinde belirleyici olmuştur.  

Mülteka’l-Ebhur’un bu özlü yapısı, eserin Osmanlı 

Devleti’nin yargı teşkilâtında adeta resmî bir kanun metni gibi 

kullanılmasına imkân tanımıştır. Kadıların fıkhî hükümlere hızlı ve 

güvenilir biçimde ulaşabilmeleri, eserin uygulamada sürekli 

müracaat edilen bir başvuru kaynağı hâline gelmesini sağlamıştır. 

Şer‘iyye sicillerinde yer alan pek çok hükmün, Mülteka’l-Ebhur’da 

yer alan tasnif ve ifade kalıplarıyla örtüşmesi, bu eserin yargı pratiği 

üzerindeki etkisini açıkça göstermektedir. 

İlmiye çevrelerinde büyük takdir gören eser, bazı medrese 

müfredatlarının vakfiyelerle önceden belirlenmiş olması gibi 

sebeplerle fıkıh eğitiminde uzun süre “mütûn-i erbaa”nın (el-

Vikâyetü’r-rivâye fî mesâili’l-Hidâye, el-Muhtâr li’l-Fetvâ, 

Mecma‘u’l-Bahreyn ve Mülteka’n-Neyyireyn, Kenzü’d-Dekâik) 

--39--



yerini alamamıştır. Bununla birlikte XVII. yüzyıla gelindiğinde 

Mülteka’nın gerek saray bünyesindeki eğitim kurumlarında gerekse 

İstanbul ve taşra medreselerinin müfredatında belirleyici bir konuma 

ulaştığı anlaşılmaktadır. Eserin fıkıh eğitiminde temel metin hâline 

gelmesi, toplumdaki fıkıh kültürünü de çeşitli yönlerden etkilemiştir. 

Nitekim ilmihal geleneğinin başlıca kaynaklarından biri olan 

Mülteḳa’nın etkisi, Kitâb-ı Üstüvânî ve Mızraklı İlmihal gibi 

eserlerde açıkça görülmektedir.35 

Eserin etkisi yalnızca Osmanlı coğrafyasıyla sınırlı 

kalmamış; Mülteka’l-Ebhur farklı dillere tercüme edilerek Batı’da 

da İslâm hukuk sisteminin tanıtılmasında önemli bir kaynak olarak 

kullanılmıştır. Batılı araştırmacıların İslâm hukukunu tanıtırken 

eserin konu tasnifinden faydalanmaları ve bazı bölümlerini tercüme 

etmeleri, Mülteka’nın sistematik yapısının evrensel bir değer 

taşıdığını göstermektedir. 

Osmanlı medreselerinde okutulan bu tür metinlerin etkisi, 

yalnızca kendi dönemleriyle sınırlı kalmamış; sonraki asırlarda 

hazırlanan hukuk metinlerine de doğrudan yansımıştır. Nitekim 

Osmanlı Devleti’nin resmî kanunlaştırma hareketinin ürünü olan 

Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye’nin en önemli kaynakları arasında 

Mülteka’l-Ebhur da yer almaktadır. Mecelle’nin yaklaşık 270 

maddesinin tamamen, seksen kadar maddesinin ise kısmen bu 

eserden iktibas edilmiş olması, Mülteka’l-Ebhur‘un Osmanlı hukuk 

düşüncesindeki belirleyici konumunu açıkça ortaya koymaktadır.  

Osmanlı Devleti’nde kanunlaştırma süreci, modern anlamda 

hukuk üretiminden ziyade mevcut fıkhî birikimin sistematik bir 

şekilde derlenmesi ve düzenlenmesi esasına dayanmaktadır. Bu 

süreçte klasik fıkıh kitapları, özellikle Hanefî mezhebine ait temel 

eserler, kanunlaştırmanın ana referans çerçevesini oluşturmuştur. 

                                                 
35 Şükrü Selim Has, “Mülteka’l-Ebhur”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(Ankara: TDV Yayınları, 2020), 31/548-551. 
--40--



Osmanlı hukuk zihniyetinde şer‘î meşruiyetin temel kaynağı olarak 

fıkıh kabul edildiğinden hazırlanan kanun metinlerinin klasik fıkıh 

literatürüyle uyumlu olması zaruri görülmüştür. 

Klasik fıkıh eserleri, Osmanlı kanunlaştırma faaliyetlerinde 

iki temel işlev üstlenmiştir. Birincisi, hukukî hükümlerin içerik 

bakımından kaynağını teşkil etmeleri; ikincisi ise bu hükümlerin 

sistematik bir tasnif içerisinde sunulmasına imkân vermeleridir. el-

Hidâye, Mülteka’l-Ebhur ve el-Vikâye gibi eserler, fıkhî meseleleri 

konu başlıkları altında açık ve düzenli biçimde ele almaları 

sebebiyle, kanun metinlerinin hazırlanmasında doğrudan başvuru 

kaynağı olarak kullanılmıştır. 

Bu bağlamda Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye, klasik fıkıh 

kitaplarının kanunlaştırma sürecindeki rolünü en açık biçimde 

yansıtan örnektir. Mecelle, Hanefî fıkhının özellikle muâmelât 

alanına dair hükümlerini, maddeler hâlinde ve anlaşılır bir hukuk 

diliyle yeniden formüle etmiştir. Bu süreçte klasik metinler, yalnızca 

kaynak olarak değil; aynı zamanda madde yazım tekniği, kavramsal 

çerçeve ve tasnif mantığı bakımından da belirleyici olmuştur. 

Nitekim Mecelle’nin pek çok maddesi, Mülteka’l-Ebhur başta olmak 

üzere klasik Hanefî metinlerden lafzen veya anlam itibarıyla iktibas 

edilmiştir. 

Osmanlı kanunlaştırma anlayışında klasik fıkıh kitaplarına 

bu denli merkezi bir rol verilmesi, hukukî sürekliliği sağlama 

amacına yöneliktir. Bu yaklaşım sayesinde asırlardır uygulamada 

olan fıkhî hükümler korunmuş; aynı zamanda bu hükümler, dönemin 

idarî ve toplumsal ihtiyaçlarına cevap verebilecek bir kanun formuna 

kavuşturulmuştur. Böylece kanunlaştırma, geleneği dışlayan bir 

yenilik değil; geleneği yeniden düzenleyen ve görünür kılan bir 

faaliyet olarak ortaya çıkmıştır. 

Sonuç itibarıyla Osmanlı Devleti’nde kanunlaştırma süreci, 

klasik fıkıh kitaplarının dışlanmasıyla değil, bilakis onların merkeze 

--41--



alınmasıyla yürütülmüştür. Klasik fıkıh literatürü, Osmanlı hukuk 

düzeninde hem normatif meşruiyetin hem de sistematik bütünlüğün 

temel dayanağı olmuş; bu eserler, Osmanlı hukukunun modern 

döneme taşınmasında köprü işlevi görmüştür. 

Usûle Dair Eserler  

Hukuk metodolojisini ifade eden usûl-i fıkıh alanında da 

benzer şekilde Hanefî geleneğe ait klasik metinler tercih edilmiştir. 

Bu alanda özellikle Teftâzânî’nin et-Telvîh’i, Ebü’l-Berekât en-

Nesefî’nin (öl. 710/1310) Menârü’l-Envâr’ı, İbn Melek’in (öl. 

821/1418’den sonra) Şerhu’l-Menâr’ı ile Molla Hüsrev’in (öl. 

885/1480) Mirkâtü’l-Vüsûl adlı eseri ve bunun şerhi olan Mir’âtü’l-

Usûl, Osmanlı medreselerinde en yaygın okutulan usûl kitapları 

arasında yer almıştır.36 

Osmanlı medreselerinde yalnızca furû‘-i fıkıh olarak 

adlandırılan dinî-hukukî hükümler değil, aynı zamanda hukuk 

metodolojisi ve hukuk felsefesi mahiyetindeki fıkıh usûlüne dair 

eserler de sistematik biçimde okutulmuştur. Fıkıh usûlü kitaplarının 

müfredatta yer alması, öğrencilerin muhakeme, istidlâl ve metin 

yorumlama kabiliyetlerini geliştirmeyi hedeflemiştir. Bu eserlerde 

hukuk kurallarının hangi kaynaklardan ve hangi yöntemlerle 

üretildiği, nasların nasıl anlaşılması gerektiği ve hükme ulaşma 

süreçlerinde hangi ilkelerin esas alınacağı ayrıntılı biçimde ele 

alınmaktadır. Bu bilgilerin kazanılması, özellikle kadıların ve 

müftülerin hukuku uygulama ve fetva verme süreçlerindeki 

başarılarını doğrudan artırmıştır. 

Öte yandan fıkıh usûlü, yalnızca hukuk alanına mahsus bir 

disiplin olarak görülmemiş; doğru düşünme, tutarlı muhakeme ve 

eleştirel yaklaşım kazandıran bir ilim olarak değerlendirilmiştir. Bu 

sebeple usûl kitaplarının, mantık, kelâm ve felsefe gibi alanlarla 

                                                 
36 Şükrü Özen, “Tenkihu’l-Usûl”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(İstanbul: TDV Yayınları, 2011), 40/456. 
--42--



irtibatlı biçimde okutulması, Osmanlı medrese eğitiminde zihinsel 

formasyonun önemli bir parçasını teşkil etmiştir. 

Osmanlı medreselerinde okutulan usûl kitapları arasında 

Teftâzânî’nin et-Telvîh adlı eseri özel bir yere sahiptir. Bu eser, 

Sadrüşşerîa’nın (öl. 747/1346) Tavzîḥ ‘ale’t-Tenkîh adlı usûl 

kitabına yazılmış bir şerh mahiyetindedir. Teftâzânî’nin Şâfiî 

mezhebine mensup olması, şerhin belirgin bir eleştirel karakter 

kazanmasına yol açmıştır. Nitekim et-Telvîh, Sadrüşşerîa’nın Hanefî 

usûl anlayışını yer yer tenkit eden, özellikle Şâfiî-Eş‘arî 

perspektiften itirazlar geliştiren bir metin olarak öne çıkmaktadır.  

Sözü edilen eleştirel yaklaşım, eserin etrafında zengin bir 

hâşiye literatürünün oluşmasına zemin hazırlamıştır. Teftâzânî’nin 

öğrencileri ve takipçileri tarafından kaleme alınan hâşiyelerde, 

Sadrüşşerîa ile Teftâzânî’nin görüşleri mukayese edilmiş; çoğu 

zaman Hanefî usûlünü temsilen Sadrüşşerîa’nın görüşleri 

savunulmuştur. Böylece Tavzîh-Telvîh literatürü, Osmanlı 

medreselerinde mezhepler arası ilmî tartışmanın ve eleştirel 

düşüncenin en canlı örneklerinden biri hâline gelmiştir.  

Klasik Hanefî usûl geleneği genel itibarıyla felsefe ve mantık 

ilmine ait kavramları sınırlı ölçüde kullanmıştır. Bu durum, özellikle 

Cessâs’ın (öl. 370/981) Usûl’ü ile Pezdevî (öl. 482/1089) ve 

Serahsî’nin (öl. 483/1090[?]) usûl eserlerinde açık biçimde 

görülmektedir. Buna karşılık Sadrüşşerîa, Tavzîh’te felsefî ve kelâmî 

tartışmalara daha geniş yer vermiş; Hanefî mezhebinin görüşlerini 

mantık ilminin istidlâl yöntemleriyle temellendirmeye çalışmıştır. 

Sadrüşşerîa, Tenkîh adlı eserinde de ifade ettiği üzere bu çalışmayı 

Pezdevî’nin usûlünü açıklamak amacıyla kaleme almış; Pezdevî’de 

yer almayan meselelerde ise Serahsî’nin görüşlerinden istifade 

etmiştir.   

Bu yönüyle Tavzîh, Hanefî usûlünün klasik mirasını 

korurken kelâm ve felsefe ile irtibatlandıran sentez bir eser niteliği 

--43--



taşımaktadır. Teftâzânî’nin Şâfiî mezhebine mensup bir âlim olarak 

bu esere şerh yazması ise metni mezhepler arası bir tartışma 

platformuna dönüştürmüştür. Müellif ve şârihin kelâm ve felsefe 

alanlarındaki derin vukufiyetleri, tartışmaların soyut ve yüksek 

teorik kavramlar üzerinden yürütülmesini sağlamış; bu ilmî 

polemikler, Osmanlı medreselerinde birkaç asır boyunca canlılığını 

korumuştur. 

Sonuç 

Osmanlı medrese eğitiminde hukuk öğretimi, yalnızca hazır 

hükümleri aktarmaya yönelik bir bilgi aktarımı süreci olarak değil, 

belirli bir hukuk zihniyetinin inşası olarak kurgulanmıştır. Bu 

zihniyetin temelini ise furû‘-i fıkıh ile fıkıh usûlü arasındaki organik 

ve hiyerarşik ilişki oluşturmaktadır. Furû‘, somut hukukî hükümleri 

ve uygulamaları ifade ederken usûl, bu hükümlerin hangi 

epistemolojik ve metodolojik temeller üzerine bina edildiğini 

açıklayan çerçeveyi sunmaktadır. Osmanlı hukuk düşüncesinde bu 

iki alan birbirinden kopuk değil, bilakis birbirini tamamlayan 

disiplinler olarak telakki edilmiştir. 

Medrese müfredatında önce furû‘ metinlerinin okutulması, 

öğrencinin mezhebin yerleşik hükümlerine aşinalık kazanmasını 

sağlamayı amaçlamıştır. el-Hidâye, Mülteka’l-Ebhur ve Kenzü’d-

Dekâik gibi eserler, Hanefî mezhebinin normatif hukuk birikimini 

sistematik ve uygulanabilir bir biçimde sunmuştur. Bu metinler 

aracılığıyla öğrenci, hukukun pratik yönüyle tanışmış; ibadetlerden 

muamelâta, aile hukukundan ceza hukukuna kadar geniş bir alanda 

mezhebin çözüm repertuarını öğrenmiştir. Ancak bu aşama, hukuk 

eğitiminin nihai hedefi olarak görülmemiştir. 

Fıkıh usûlü eserlerinin tedrisiyle birlikte öğrenci, öğrendiği 

furû‘ hükümlerinin arka planını sorgulamaya başlamıştır. Usûl, 

hukukun yalnızca “ne” olduğunu değil, aynı zamanda “neden öyle 

olduğunu” ve “hangi şartlarda değişebileceğini” öğretmiştir. Bu 

--44--



bağlamda usûl eğitimi, kadı ve müftü adaylarını ezberci bir hukuk 

anlayışından uzaklaştırarak metin merkezli fakat muhakemeye 

dayalı bir hukuk zihniyetine yönlendirmiştir. Nass-hüküm ilişkisi, 

illet tespiti, kıyas, istihsan ve örf gibi kavramlar, hukukun statik 

değil, kontrollü bir dinamizm içinde işlediğini göstermiştir. 

Usûl-i furû‘ ilişkisi, Osmanlı hukuk uygulamasında mezhep 

içi tutarlılığı da temin etmiştir. Furû‘ metinleri, uygulanabilir ve 

pratik çözümler sunarken usûl, bu çözümlerin hangi ilkeler 

çerçevesinde üretildiğini belirleyerek keyfî yorumların önüne 

geçmiştir. Bu durum, özellikle kadıların yargı faaliyetlerinde hukuki 

istikrarın sağlanmasına katkı sağlamıştır. Kadı, karşılaştığı somut bir 

vakıada furû‘ metinlerine başvururken hükmün dayandığı usûl 

ilkelerini de bilmekte; böylece benzer olaylar arasında tutarlı 

kararlar verebilmektedir. 

Öte yandan usûl ilmi, mezhebe bağlılığı körü körüne bir taklit 

düzeyinde bırakmamış; bilakis bilinçli bir mezhep aidiyeti inşa 

etmiştir. Öğrenci, Hanefî mezhebinin diğer mezheplerden hangi 

metodolojik tercihlerle ayrıldığını, hangi delillere öncelik verdiğini 

ve bu tercihlerin hukukî sonuçlarını kavramıştır. Bu bilinç, Osmanlı 

hukukçularının mezhepler arası ihtilafları tanıyan,37 fakat kendi 

mezhebi içinde tutarlı ve disiplinli bir hukuk pratiği geliştiren bir 

anlayışa sahip olmalarını sağlamıştır. 

Sonuç olarak Osmanlı medrese sisteminde usûl ile furû‘ 

arasındaki ilişki, yalnızca teorik bir ilimler tasnifi değil, aynı 

zamanda hukukçu kimliğinin ve hukuk zihniyetinin inşasına yönelik 

pedagojik bir strateji olarak değerlendirilmelidir. Furû‘, hukukun 

uygulanabilir yüzünü temsil ederken usûl, bu uygulamayı mümkün 

ve meşru kılan düşünsel zemini inşa etmiştir. Bu bütüncül yaklaşım 

                                                 
37 Fakihlerin ihtilaf ettiği konuları bilmeyen şahıs fetva vermeye ehil kabul 

edilmemektedir. Bkz. Mehmet Onur, “İslam Hukukunda İhtilaf ve Eleştirinin 

Yeri: Partikülarizm ve Eleştiri”, Partikülarizm ve Eleştiri, ed. Yusuf Okşar 

(Ankara: Nobel Yayınları, 2020), s. 378. 
--45--



sayesinde Osmanlı hukuk sistemi, hem normatif sürekliliğini 

koruyabilmiş hem de değişen toplumsal şartlara uyum 

sağlayabilecek esnekliği bünyesinde barındırmıştır. 

  

--46--



 

Kaynakça 

Atay, Hüseyin. “Fatih-Süleymaniye Medreselerinde Ders 

Programları ve İcazetnameler”. Vakıflar Dergisi. 13 (1981), 171-

235. 

Atay, Hüseyin. Osmanlılarda Yüksek Din Eğitimi. Ankara: 

Atayy Yayınları, 2018.  

Babinger, Franz. Fatih Sultan Mehmed ve Zamanı. çev. Dost 

Körpe. İstanbul: Alfa Yayınları, 2021. 

Baktır, Mustafa. İslâm’da İlk Eğitim Müessesi Ashab-ı Suffa. 

İstanbul: Timaş Yayınları. 1990. 

Baltacı, Cahid. XV-XVI. Yüzyıllarda Osmanlı Medreseleri 1-

2. İstanbul: İFAV Yayınları, 2005.   

Bayrakdar, Mehmet. “Dâvûd-i Kayserî”. Türkiye Diyanet 

Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 9/32-35. İstanbul: TDV Yayınları, 1994.  

Bilge, Mustafa. İlk Osmanlı Medreseleri. İstanbul: Edebiyat 

Fakültesi Basımevi, 1984.  

Demirci, Osman. “Medrese Geleneğinde Akâid ve Kelâm 

İlmi”. Kelam Araştırmaları. 11/1 (2013), 253-270. 

Fazlıoğlu, Şükran. “Manzûme fî Tertîb el-Kutub fî el-Ulûm 

ve Osmanlı Medreselerindeki Ders Kitapları”. Değerler Eğitimi 

Dergisi. 1/1 (2003), 97-110. 

Fazlıoğlu, Şükran. “Kevâkib-i Seb‘a’ya Göre Osmanlı 

Medreselerinde Arap Dili ve Belâgati Öğretimi”. Osmanlı’da Dil ve 

Edebiyat içinde. ed. Bayram Ali Kaya-Feyza Betül Aydın. İstanbul: 

Mahya Yayıncılık, 2018. 

Gözütok, Şakir. İlk Dönem İslam Eğitim Tarihi. Ankara: Fecr 

Yayınevi, 2002. 

--47--



Hamidullah, Muhammed. İslam Peygamberi. çev. Salih Tuğ. 

Ankara: İmaj, 2003. 

Has, Şükrü Selim. “Mülteka’l-Ebhur”. Türkiye Diyanet Vakfı 

İslâm Ansiklopedisi. 31/548-551. Ankara: TDV Yayınları, 2020.  

Hızlı, Mefail. “Osmanlı Medreselerinde Okutulan Dersler ve 

Eserler”. Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 17/1 

(2008).  

İbn Hacer el-Askalânî. Fethü’l-Bârî bi-Şerhi Sahihi’l-

Buhari. nşr. Abdülaziz b. Abdullah b. Baz. Kahire: Dâru’l-Hadis, 

2004. 

İnalcık, Halil. “Mehmed II”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 28/395-407. Ankara: TDV Yayınları, 2003.  

İnalcık, Halil. Osmanlı’da Devlet, Hukuk ve Adalet. İstanbul: 

Kronik Kitap, 2020.  

İpşirli, Mehmet. “Medrese (Osmanlı Dönemi)”. Türkiye 

Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 28/327-333. Ankara: TDV 

Yayınları, 2003. 

İpşirli, Mehmet. Osmanlı İlmiyesi. İstanbul: Kronik Kitap, 

2021. 

İzgi, Cevat. Osmanlı Medreselerinde İlim: Riyâzî ve Tabiî 

İlimler. İstanbul: Küre Yayınları, 2019. 

Kütükoğlu, Mübahat. XX. Asra Erişen İstanbul Medreseleri. 

Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi, 2000.  

Kayapınar, Hasan – Korkmaz, Ömer. “XVI. Yüzyıl Osmanlı 

Medreselerinde Fıkıh Eğitimi (Sahn-ı Seman ve Süleymaniye 

Örneği)”, Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, Cilt: 10 Sayı: 

54 (2017), ss. 1010-1021 

Landau, Jakob M. “Küttâb”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 27/3-4. Ankara: TDV Yayınları, 2003. 
--48--



Makdisi, George. The Rise of Colleges: Institutions of 

Learning in Islam and the West. Edinburgh: Edinburgh University 

Press, 1981. 

Maʻruf, Nâci. Medâris kable’n-Nizâmiye. Bağdat: 

Matbaatü’l-Mecma’i’l-İlmiyye, 1973. 

Okumuşlar, Muhiddin. “Ehl-i Sünnetin Kurumlaşmasında 

Nizamiye Medreseleri’nin Etkisi”. Marife, 8/1 (2008), 137-148. 

Onur, Mehmet. “İslam Hukukunda İhtilaf ve Eleştirinin Yeri: 

Partikülarizm ve Eleştiri.” Partikülarizm ve Eleştiri. Ed. Yusuf 

Okşar, 375–395. Ankara: Nobel Yayınları, 2020. 

Ortaylı, İlber. “Kadı” (Osmanlı Devleti’nde). Türkiye 

Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 24/69-73. İstanbul: TDV 

Yayınları, 2001.   

es-Sibâî, Mustafa. es-Sünne ve Mekânetühâ fi’t-

Teşrî‘.Dımaşk: Daru’l-Varak, 1961. 

Şeker, Fatih M. Osmanlı İslâm Tasavvuru. İstanbul: Dergâh 

Yayınları, 2013. 

Özen, Şükrü. “Tenkihu’l-Usûl”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 40/454-458. İstanbul: TDV Yayınları, 2011. 

Unan, Fahri. Kuruluşundan Günümüze Fâtih Külliyesi. 

Ankara: TTK Yayınları, 2003. 

Uzunçarşılı, İsmail Hakkı. Osmanlı Devleti’nin İlmiye 

Teşkilatı. Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi, 1988. 

Ünver, Süheyl. Fatih Külliyesi ve Zamanı İlim Hayatı. 

İstanbul: İstanbul Üniversitesi Yayınları,  1946. 

Varol, M. Bahaüddin. “Hulefâ-i Râşidîn Dönemi Eğitim ve 

Öğretim Faaliyetlerine Genel Bir Bakış (I)”. SÜİFD. 10 (2000). 479-

504. 

--49--



Varol, M. Bahaüddin. “Hulefâ-i Râşidîn Dönemi Eğitim ve 

Öğretim Faaliyetlerine Genel Bir Bakış (II)”. SÜİFD. 11 (2001). 

157-175. 

Yılmaz, Yasin. Kanûnî Vakfiyesi ve Süleymaniye Külliyesi. 

Ankara: Vakıflar Genel Müdürlüğü Yayınları, 2008. 

Zeydan, Corci. Tarihu Temeddüni’l-İslâmî. Beyrut: Daru 

Mektebetü’l-Hayat, ts. 

 

 

--50--



İSLAM HUKUKUNA GÖRE İLTİCA (SIĞINMA) 

MEHMET ONUR 1 

Giriş 

İnsanlar tarihi süreç içerisinde savaşlar, ekonomik, sosyal, 

dini vb. birçok sebepten yer değiştirmek başka bir ifadeyle göç 

etmek durumunda kalmışlardır (Demir & Okşar, 2018). Öncelikli 

olarak bazı kavramları ele almamız konuyu daha iyi incelememizi 

sağlayacaktır. Bu çerçevede iltica, mülteci, sığınmacı, civar ve 

müste’men terimlerini inceleyeceğiz. 

1. Konuyla İlgili Kavramlar  

1.1.  İltica 

Türk Dil Kurumunda iltica, tehlikeden kaçıp güvenli, 

emniyetli bir yere ayrılmak, gitmek; kendini muhafaza etmek 

maksadıyla bir mekâna ya da birine müracaat etmek, başkalarının 

destek yahut korumasına gereksinim hissetmek; genelde siyasî 

nedenlerden dolayı kendi ülkesinden kaçıp başka ülkeye gitmek 

anlamlarında kullanılmaktadır (TDK, 2022). Hassaten güçlü bir dinî 

saygı uyandıran kutsi yerler, sığınma amacıyla ilk kullanılan yerler 

 
1  Doç.Dr., Hatay Mustafa Kemal Üniversitesi, Temel İslam Bilimleri Bölümü 

İslam Hukuku ABD, Orcid: 0000-0002-2229-6450 

BÖLÜM 3

--51--

https://orcid.org/0000-0002-2229-6450


olmuştur. Birçok farklı gelenekte de sığınmanın izlerini görebilmek 

mümkündür. İlticanın tanımını şu şekilde yapabiliriz: İnsanların, 

adavet, muhasamat, antagonizm, hasımlık, işgal, asıl yurt 

topraklarının birazını yahut hepsinin güvenliğini bozan tehlikeli iç 

olaylar sonucunda zulüm veya zulüm korkusu nedeniyle her 

zamanki yaşadıkları yerlerden ayrılmak mecburiyetinde kalarak 

vatanlarının dışındaki yerlerde bir barınak ve sığınak aramalarıdır. 

(el-Kiyâli vd,1990.) 

1.2. Mülteci 

BM Genel Kurulu'nun 14.12.1950 tarih’li Konferansta kabul 

edilen Mültecilerin Hukuksal durumlarına ilişkin sözleşme, 

28.07.1951 yılında Cenevre şehrinde imzaaltın alınmış ve 

22.04.1954 yılında yürürlük kazanmıştır: “1 Ocak 1951’den önce 

meydana gelen olaylar sonucunda ve ırkı, dini, tabiiyeti, belli bir 

toplumsal gruba mensubiyeti veya siyasi düşünceleri yüzünden, 

zulme uğrayacağından haklı sebeplerle korktuğu için vatandaşı 

olduğu ülkenin dışında bulunan ve bu ülkenin korumasından 

yararlanamayan, ya da söz konusu korku nedeniyle, yararlanmak 

istemeyen yahut tabiiyeti yoksa ve bu tür olaylar sonucu önceden 

yaşadığı ikâmet ülkesinin dışında bulunan, oraya dönemeyen veya 

söz konusu korku nedeniyle dönmek istemeyen her şahıstır.” (BM, 

1951). 

 Soyu, inancı, uyruğu, herhangi bir toplumsal gruba aidiyeti 

siyasal fikirleri veya haksız yere bir zulme uğrama kaygısı taşıması 

ya da yurttaşı olduğu devletten başka bir ülkeden korku yaşaması 

dolayısıyla alakalı ülkenin korumasından yararlanmak istemeyen 

şahıstır (Davutoğlu, 2003; Demir & Okşar, 2018). 

1.3. Sığınmacı 

 Her ne kadar birbirlerinin yerine kullanılsa da bazı temel 

farklılıkları nedeniyle sığınmacı ve mülteci terimleri ayrı kavramlar 

--52--



olarak kabul edilmektedir. Sığınmacı, iltica etmek için müracaatta 

bulunmuş fakat iltica işlemleri henüz resmiyet kazanmamış şahıslar 

için kullanılmaktadır.  Sığınmacı kişilerin her ne kadar iltica talepleri 

kabul edilmemiş olsa da iltica talebinde bulunduğu devletin 

korumasından yararlanmaya hakkı elde etmiş olmaktadır 

(Büyükçalık, 2015). 

İslam’dan evvel Araplarda da buna benzer türden kurumlar söz 

konusuydu. Özellikle Arap toplumu bu tür davranışları övünme aracı 

olarak da kullanmaktaydı. Nitekim nüfuz sahibi olan ve erk sahibi 

şahısların, zayıf, arkası olmayan veya Arap toplumun yerlisi 

olmayan şahısları diğer kişilerden, tesirlerinden, istenmeyen 

sakıncalı hallerden, rahatsızlık veren hallerden 

uzaklaştırması, koruma, himaye, vikaye etmesi arka çıkması için 

civar ve himaye terimleri kullanılmaktadır. İslam hukukunda ise 

emân terimi çoğu zaman bu müesseselerle birlikte kullanılmıştır. 

İslam hukuku diğer müesseselerde olduğu gibi, ana ilke ve 

prensiplerine aykırı olmayan, bu tür kurumları da devam ettirmiştir. 

Bu tür müesseseleri alırken onları kullanıma daha elverişli hale 

getirerek geliştirmiştir. Hatta anlam kemlemesine sahip olan 

“sığınma” olgusunu genel manada istiâze-teavvüz özel anlamda ise 

hicret ve muhâcir terimleriyle hayatın bir gerçeği ve toplumda 

pozitif ayrıcalık vesilesi olarak takdim etmiş ve ıstılahlaştırmıştır 

(Sıcak& Çalışkan, 2019; Sıcak, 2018). 

1.4. Civar 

Sözlüklerde; komşuluk, yöre, dolay olarak anlam 

verilmektedir. Terim olarak Araplarda İslam’dan önce cahiliyye 

devrinde eman kelimesinin yerine kullanılmaktaydı. Hatta bu 

kullanım İslâm’ın ilk dönemlerinde de söz konusuydu. Bir kişiyi 

koruma, kollama arka çıkma işini hem bireyler hem aileler, aşiretler 

ve kabileler de bu görevleri deruhte edebildiğinden dolayı civârı 

bireysel ve toplumsal olarak iki farklı başlık altında incelemek 

--53--



yerinde olacaktır. Gerek himaye talep eden kimseye müstecîr ve bu 

talebi karşılayarak onaylayan kişiyi veya kişileri himaye eden 

kimseye mücîr denilmekteydi ve her ikisinin de uyması gereken 

kurallar da mevcuttu. (Önkal, 1993). Kur’an-ı Kerimde Eman terimi 

yerine civar kelimesi kullanılmaktadır (Tevbe Suresi, 9/6). 

1.5. Eman 

Sözlükte “güvence, teminat, garanti emniyet, itimat etmek, 

inanca, güvenilir olmak” şeklinde anlam verilmektedir. Kavram 

olarak ise, İslâm ülkesine girme isteğinde olan İslam ülkesinin 

vatandaşı olmayan, gayri müslim, harbi şahısların hayatlarının ve 

maddi varlıklarının muhafaza edilmesi konusunda teminat sağlayan 

sözleşmedir. (Bu tanımdaki harbî terimi ile, İslâm ülkesiyle arasında 

sulh ile ilgili ahitleşme olmayan ecnebi uyruklu kişiler 

kastedilmektedir. ) Daha önce zikri geçtiği gibi eman, Kur’ân’da 

civar sözcüğü ile geçmektedir. Sünnette eman kavramına alternatif 

olarak ise zimmet ve ahd kelimeleri de kullanılmıştır. Eman talep 

şahsa müste’min, eman veren şahsa müemmin, eman verilen kişiye 

de müste’men denmektedir.  

Eman talep eden kişinin erkek ya da kadın, bir dine mensubiyeti 

olan, olmayan, birey veya bir grup olabilir. İslam Hukukunda aile 

reisi olarak kabul edilmesi nedeniyle eman erkeğe verildiğinde 

kendisiyle birlikte bütün aile bireylerinin yaşam hakkını teminat 

altına aldığı gibi ayrıca maddi varlıklarını da hukuken koruma altına 

almış olur. Ancak eman verilecek kişide devlete, millete zarar 

verecek herhangi bir özellik olmamalıdır. Bundan dolayı casus olma, 

provakatörlük benzeri faaliyet yapma potansiyeli olan kimselere 

eman verilmez (Zuhaylî, 1995). 

Eman müessesi Hz. Peygamber (sav) döneminde de uygulanmış bir 

durumdur. Daha sonraki dönem olan hulefa-i raşidin döneminde de 

uygulama devam etmiş (Sizgen, 2023) olması bize İslam’ın ilk 

dönemlerinde bu müessesenin uygulanması hakkında herhangi bir 
--54--



tereddüte yer olmadığını açık bir şekilde ortaya koymakta ve bu 

müessesenin işlerliği hususunda icmâ olduğunu göstermektedir. Bu 

açıdan bakıldığında İslam hukuku kaynaklarında emân müessesi ile 

ilgili özellikle fetih hareketleri doğrultusunda arazi ve vergi 

hukukuna yönelik teferruatlı malumatların var olduğu açık bir 

şekilde görülür ( Kundak, 2023). 

 Fıkhın tabiatı gereği birbirinden farklı tanımlamalar 

yapılmıştır. Ancak bu tanımlar ciddi manada bir ihtilaf ortaya 

koymamaktadır. Fukahanın yapmış olduğu tanımlardan hareketle 

eman şöyle tanımlanabilir; İslam ülkesi olmayan bir devletin 

Müslüman olmayan yurttaşıyla ya da Müslüman olan yurttaşıyla 

İslam ülkesi topraklarına veya İslam ülkesine aidiyeti olan yerlere 

girebilmesi için yaşamının ve maddi varlıklarının teminat altına 

alınması maksadıyla yapılan akittir. (Şirbinî, ts.,; İbn Hümâm, 1970; 

İbn Kudâme, 1988) 

Hz. Peygamber (sav)’in uygulamalarında eman verdiği 

görülmektedir. Hz. Peygamber (sav) Safvân b. Ümeyye’ye sarığını 

eman verdiğine dair olarak gönderdiği bilinmektedir (Taberî, ts.). 

Ayrıca eman ile ilgili (Ebû Dâvûd, ts) hadisler de mevcuttur: 

“Müslümanlar kendilerinin haricindekilere karşı bir tek el gibidirler. 

(Birbirleriyle olan ilişkileri için ise) kanları ve malları müsavidir. 

Müslümanlardan en düşük seviyede olanlar bile onlar adına eman 

verebilir” (Ebû Dâvûd, ts.). “İşin gerçeğini bilmeden bir mu‘âhedi 

(eman verilmiş veya zimmet akdi yapılmış birini) öldüren kimseye 

Allah cenneti haram kılar.” “Müslümanların zimmeti (verdikleri 

taahhüt) bir bütündür. Onların en aşağı seviyede olanları dahi bu 

zimmeti taşır. Her kim bir Müslümanın garanti etmiş olduğu zimmeti 

bozarsa, Allah’ın, meleklerin ve bütün insanların laneti onun üzerine 

olsun. Kıyamet gününde ondan herhangi bir tevbe ve fidye kabul 

edilmesin.” (Buhârî, 1987) vb. hadisler de eman müessesinin 

delilleri arasında yer alır. Fukaha eman müessesenin meşruluğu 

hususunda icma etmiştir. Bunun için daha ilk dönemden itibaren 
--55--



günümüze kadar uygulanagelmiştir. (Sizgen, 2023). İslam hukuku 

literatüründe kullanılan eman kavramı çağdaş pozitif hukuk 

eserlerinde sığınma ve mülteci kavramlarıyla ifade edilmektedir.  

 1.6. Müste’men  

Sözlükte, güvenmek, emin olmak manasındaki emân 

kökünden türemiş olan müste’men kendisine eman verilen şahıs 

anlamına gelmektedir. Istılahta ise İslâm ülkesine eman alıp giren 

yabancı gayri müslimi ifade etmek için kullanılır (Haraşî, ts). İslam 

hukuku ilkeleri bağlamında hangi şartlar altında iltica başvurusunun 

kabul edileceği meselesini genel olarak kavramları ile birlikte 

verdikten sonra şimdi de sığınma verilmesinin şartlarını inceleyelim. 

2. Sığınma Verilmesinin Şartları 

İltica etme istediğinde bulunan bir şahsa sadece talep etmesi 

durumunda sığınma hakkı verilmez. Bu kişinin söz konusu isteği 

İslam hukuku ilkeleri bağlamında incelenir, herhangi bir aykırılık 

barındırmadığı zaman bu kişilere iltica hakkı tanınır (Özdemir, 2016; 

2018). Şimdi İslam hukuku ilkeleri bağlamında hangi şartlar altında 

iltica başvurusunun kabul edileceği meselesini başlıklar halinde 

inceleyelim. 

2.1. Geçerli Hukuki Bir Sığınma Gerekçesi 

 İslam hukukuna göre eman talep eden birisine eman 

kurumunun işletilebilmesi için sunmuş olduğu gerekçenin İslam 

hukuku temel ilke ve prensiplerine uygun makbul bir gerekçe olması 

zorunludur. Aksi takdirde günah işleme amacıyla ya da günaha 

götürecek yollara sebep olacak gerekçelerle asla eman verilmez 

(Özdemir, 2016). Zira kurulduğu ilkeler bakımından devlet; 

fonksiyonlarını, yapılanma biçimlerini, huzur ve emniyetini bunun 

yanında manevi varlığını zora sokmuş olur. 

--56--



 2.2. İslam Ülkesine ve Vatandaşlarına Yönelik Zarar 

İçermemesi 

 İslam tarihi içerisinde diğer bütün siyasi yapılara model teşkil 

eden devlet yapısı toplumdan bağımsız olmayıp somut ve baskın bir 

mevcudiyete sahiptir. Devlet, İslam inancının belirlemiş olduğu 

ahlak ve toplumsal idealleri gerçekleştirmek için kurulan bir 

örgüttür. Bunun için devletin amacı toplumu en güzel şekilde 

huzurlu, emniyet içerisinde yaşatmak maneviyatı ve ahlakı topluma 

hâkim kılmaktır. Şayet eman verilen şahıs ya da şahıslar mevzubahis 

ilkelere aykırı davranarak ülkeye ya da ülke vatandaşlarına zarar 

verecek bir duruma sebebiyet vereceklerse bu kişilere eman verilmez 

(Sizgen, 2023). Bu bağlamda, fukaha, eman akdinde Müslümanların 

ve İslam ülkesi vatandaşlarının maslahatını ortadan kaldıran bir 

zararın olmaması gerektiği konusunda icmâ etmiştir.  

2.3. Müslümanların Maslahatının Olması 

Eman akdinde, bazı fakihler İslam ülkesi vatandaşlarının 

maslahatının var olması gerektiğini savunurken bazıları da bunun 

gerekli olmadığını savunmuşlardır. Maliki, Şafii, ve Hanbeli 

mezheplerinin cumhuruna göre eman akdinde şayet İslam devletine 

ve Müslümanlara dokunan ahlaki, maddi-manevi herhangi bir zarar 

söz konusu değilse Müslümanların maslahatının olmasına da gerek 

duyulmaz. Fakat Hanefi mezhebinde bu görüşün tam tersi görüş yer 

alır. Hanefilere göre emân akdi herhangi bir maslahat 

gözetilmeksizin yapılmaz. Bu akdin sahih olabilmesi için muhakkak 

Müslümanların maslahatına uygun olması gerekir (Kâsânî, 1982; 

Şirbinî, ts; İbn Hümâm, 1970). Kanaatimizce eman akdinde 

Müslümanların maslahatının gözetilmesi hem Müslümanların hem 

de devletin yararına olacaktır. 

--57--



2.4. İslam Devletine Ait Bir Yerde Olma 

Eman müessesinin yürürlüğe sokulduğu yerin, İslam devletine 

ait olması gerekir. Tabi bu durumdan bazı kutsal mekânları istisna 

etmek mecburiyetindeyiz. Eman akdi de bir gayri müslimle 

imzalandığında acaba bu kişi kutsal mekân olan mescidi haram ve 

mescidi nebeviye girebilir mi? Sorusu akla gelmektedir.  Malikilerin 

dışındaki üç mezhebe göre mescitlerin en faziletli olanı Mescid-i 

Harâm’dır. Mâliki mezhebine göre fazilet sıralamasında ise önce 

Mescid-i Nebevî sonra Mescid-i Harâm gelir. Mescid-i Harâm’a 

müşriklerin yaklaşmasını yasaklayan âyet ( Tevbe 9/28.) kapsamı 

hakkında fukaha birbirinden farklı içtihatlarda bulunmuştur. 

Hanefîlere göre bu yasak kapsamında yalnızca müşrik Araplar yer 

almaktadır. (Cessâs, 1992).  Şafii, Mâliki, ve Hanbeli mezheplerine 

göre âyetteki yasak istisnasız olarak gayri müslimleri kapsar, 

Mescid-i Haram’a gayrimüslimler hiçbir surette giremezler. Mescid-

i Harâm tabiri Kur’ân’da 15 defa geçmektedir. Bu tabirle Kâbe ve 

Kâbe’yi çevreleyen ve ibadet amacıyla kullanılan çevre yani Mekke 

ya da Mekkenin haremi anlaşılır. (Zerkeşî, 1995) Fukahaya göre 

Medine’ye gerekli olduğu takdirde muayyen bir zaman için gayri 

müslimlerin girişine izin verilmesi ittifakla caizdir ( Buhûtî,  ts).  

Delil olarak da  ise Hz. Peygamberin (sav) Taif’ten Medine’ye  gelen 

heyeti Mescitte karşılaması gösterilmiştir. Bunun dışında eman 

akdinin İslam ülkesine ait bir yerde verilmesi gerekir. 

3. İslam Hukukunda Sığınma Gerekçeleri  

İslam hukukuna göre iltica isteğinde bulunan kimselerin İslam 

devletine sunacakları gerekçeler daha önce de belirtildiği üzere 

meşru ve hukuki olmalıdır. Şimdi de bu meşru hukuki gerekçeler 

nelerdir, bunları incelemeye çalışalım:  

--58--



3.1. Eman Talebinde Bulunmak 

Allah Rasülü (sav) ve Hulefa-i Raşidin devrindeki 

uygulamalar, Arap toplumunda var olan eman akdinden farklı bir 

durum arz etmez. İslam hukuku açısından bakıldığında bir şahsın 

iltica isteğinde bulunabilmesinin gerekçelerinden birisi, o kişinin 

İslam ülkesinden eman talep etmesidir.  Zira İslam hukukuna göre 

isteyen herkes İslam ülkesinden eman talep edebilir. Bir Müslüman 

bir gayri müslimi ya da bir müşriğe eman verip onu himaye edebilir. 

Allah Rasülünün uygulamaları da bu şekilde olmuştur. Hanefîler ve 

bazı fakihler Tevbe suresi 6. Ayeti ve Allah Rasülünün uygulamaları 

dinin, İslam ülkesinin ve Müslümanların maslahatına uyduğu 

müddetçe her bir Müslüman, birey olarak İslâm’ı öğrenmek ve 

kalplerini Allahın dinine ısıtmak amacıyla gayri müslim birine eman 

verebilir (İbn Kudâme, 1405; Kâsânî, 1982). 

Cumhur fukaha, eman verme selahiyetinin tüm Müslümanları 

alakadar eden bir durum olması ve harbilerle ateşkes manası taşıması 

nedeniyle yalnızca devlet reisi ya da onun vekil ettiği kimseye ait 

olduğunu benimsemiştir (İbn Kudâme, 1405; Kâsânî, 1982).  Bunun 

haricinde İslam ülkesine başka yabancı bir ülke vatandaşı olan 

gayrimüslimin casus olarak veya zarar verme amaçlı olarak gelme 

ihtimali de olduğundan yetkinin sadece otoriteye münhasır 

bırakılması doğru olandır. Fakat İslam ülkesinin ve vatandaşlarının 

maslahatına uygun bir iş ve işlem için gelen gayri müslim kişilere 

eman verilmesi daha doğru bir davranış olacaktır.  

3.2. Diplomatik ve Ticari Amaçlı Faaliyetler 

Müste’men, İslam ülkesinde geçici oturma müsaadesine sahip 

olan şahıstır. İslam ülkesinden geçici oturum izni talebinde bulunan 

kimselerin en başında ticari amaçlı faaliyet gösteren tüccarlar ile 

diplomatik faaliyet yapan elçiler yer alır. Diplomatik faaliyette 

bulunan elçi niteliğindeki kimselerin İslam devletinde bulunma ve 

eman akdi imzalama hususunda herhangi bir ihtilaf söz konusu 
--59--



değildir. Allah Rasülü (sav) elçileri mescitte “üstüvânetü’l-vüfûd” 

denilen yerde kabul ederdi. (İbn Sa‘d, 1968).  Savaş dönemlerinde 

ise Allah Rasülü (sav) elçileri karargâhta kabul ederdi ve olanaklar 

elverdiği müddetçe onları onurlandırır, onlara ikram ederdi. Onlar 

asla öldürülmez ve örselenmezdi; daha ötesi onurlarına halel 

getirecek en ufak davranışta dahi bulunulmazdı (İbn Sa‘d, 1968).  

Allah Rasülü (sav) elçilere yolluk hazırlatırdı. Ahirete irtihal edeceği 

son dönemde yaptığı vasiyetler içerisinde elçi heyetlerine hizmet 

hususunda eksiklik olmaması iyi muamelede bulunulması yer 

almaktaydı (Buhârî, 1987). 

İslam devletine ticaret yapmak amacıyla girmek için eman 

akdi düzenlenebilmektedir. Bu sayede tüccar tıpkı diplomatlar ve 

elçiler gibi geçici oturum iznine sahip olurlar.  İslâm ülkesinde 

emanın muayyen bir kişiye, gruba ya da bir mıntıkaya tanınabilen 

dokunulmazlık güvencesinden ibaret olduğu anlaşılır. Bu güvence 

ticaret vb. nedenlerle İslâm ülkesinde bulunmak isteyen yabancılara 

tanınan ayrıcalık ve güven anlamına geldiği ve zamanla bir 

kurumsallaştığı görülür (Zuhayli, 1995). Dikkat edilmesi gereken 

önemli bir durum da bu konunun istismara açık bir yönünün de 

bulunmasıdır.  Zira İslam ülkesine gelen casuslar da bu tür bir kılığa 

girip hem İslami ülkesine hem de ülke vatandaşlarına zarar verebilir. 

Bunun için ciddi anlamda tedbirlerin alınması devlet reisine ve onun 

yetkilendirdiği insanların üzerine düşmektedir.  

3.3. İslam’ı Öğrenme Maksadıyla Dâru’l-İslama Girme İsteği  

“Eğer Allah'ın, insanların bir kısmını diğer bir kısmıyla 

defetmesi olmasaydı, içlerinde Allah'ın adı çok anılan manastırlar, 

kiliseler, havralar ve mescitler muhakkak yerle bir edilirdi. Şüphesiz 

ki Allah kendi dinine yardım edene mutlaka yardım eder. ”Bu ayet, 

dinin korunması gereken bir hak olduğu, dindar insanların 

saygınlığı, dini yaşantı ve ibadet mekânlarına dokunulmaması 

gerektiği gibi hususları genel bir kural olarak ifade etmektedir” 

--60--



(Habergetiren,2019). Bütün Müslümanlar, kendisinden eman isteyen 

kişilere müspet ya da menfi cevap verme özgürlüğünü haizdir. Fakat 

halisane bir niyetle yalnızca İslâm dinini öğrenmek ya da Allah 

kelâmını işitmek için kulak vermek isteyen İslam devleti vatandaşı 

olmayan gayri müslimlere eman verilmesi Tevbe sûresinin 6. ayeti 

mucibince vacip kabul edilmiştir. (Zuhayli,1995) 

Allah-u teala Kur’ân’da “Şayet müşriklerden birisi senden 

eman dilerse, Allah'ın kelâmını işitip dinleyinceye kadar ona eman 

ver.” şeklinde buyurmakta ve müşriklerin dini öğrenmeyi ve Allah’ın 

kelamını dinlemeyi istemesi halinde onlara eman verilmesini 

emretmektedir. Buradan hareketle onların İslam ülkesine giriş 

yapmaları sağlanarak İslam’ı öğrenmeleri için eman verilebilir. 

Hanefîler ve bazı fakihler Tevbe suresi 6. Ayeti ve Allah Rasülünün 

uygulamaları doğrultusunda bakıldığında İslâm’ı öğrenmek ve 

Allah’ın dinine ısınmak amacıyla İslam ülkesine gelen gayri müslim 

birine eman verilmelidir, sonucuna ulaşılmaktadır. 

3.4. Baskı ve Zulümlerden Kurtulmak  

Allah Rasülü (sav) hayatı boyunca, tabiiyetine ve dinine 

bakmaksızın zulüm ve baskılara maruz kalmış insanlara iyilik 

yapmış, iskân sorunlarını gidermiş, kişsel özgürlüklerini itibarlarını 

ve saygınlıklarını korumuş ve her hususta onlara yardım etmeyi 

teşvik etmiştir. Hılfu’l-fudûl cemiyeti ile ilgili söz ve söylemleri 

buna hüccet olarak sunulabilir. Hılfu’l-fudûl Kureyşli Arap liderlerin 

mazlumlara yardım, zayıflara arka çıkma ve sair diğer ahlaki 

meziyetler için yaptıkları bir ahitleşmedir. Allah Resülü (sav) bu 

ahitleşme ile ilgili olarak; “Abdullah b. Cüd’ân’ın evlerinde 

gerçekleştirilen muhahedeye amcalarımla beraber iştirak etmiştim. 

Bu muahedede bulunmanın saadetini kızıl ve güzel develere 

değiştirmem. Hâlihazırda şimdi bunun bir benzeri muahedeye davet 

edilsem hiç tereddüt etmeksizin katılırım.” (İbn Sa’d, 1968) şeklinde 

buyurmuştur. 

--61--



Kur’an-ı Kerim’in birçok ayetinde, söylem ve eylemleriyle 

Allah’ın buyruklarını hiçe sayıp hakikatten ayrıldıkları için zalimler 

diye adlandırılanlar birbirinden farklı dünyada çeşitli felâketlerle 

helâk edilmişlerdir. (Hûd Suresi, 11/67, 94; Kehf Suresi, 18/59; 

Ankebût Suresi, 29/14, 40.) Ayrıca zalimlerin âhirette de 

cezalandırılacaklarını da yüce Allah bildirmiştir. (Âl-i İmrân Suresi, 

3/151; Mâide Suresi, 5/29; Tûr Suresi, 52/47.) Yine bunların 

dünyada bütün yaptıkları salih amellerinin de boş yere gideceği, 

heba olacağı bildirilir. ( Âl-i İmrân Suresi, 3/117.) Buradan hareketle 

zulmün her çeşidine karşı çıkan İslam’ın zulüm baskı şiddet gibi 

haksızlıkları onaylamasını beklemek akla ziyandır. Nitekim Kur’an-

ı Kerim’in bütün temel ilkeleri içerisinde zulmün insani 

münasebetlerde ortaya çıktığı yerlerde böyle bir tutumun kati surette 

reddedildiği görülür. ( Yûsuf Suresi, 12/23, 79; Sâd Suresi, 38/22-

24) Kur’an-ı Kerim’de haksız yere hücum ve tecavüzlere maruz 

kalarak yaşadıkları topraklardan zorla çıkarılmaların da zulüm 

olarak değerlendirildiği ve bu tür eylemlerin savaş sebebi sayıldığı 

görülür (Hac Suresi, 22/39-40). Kur’an-ı Kerim’de vatanından, 

yerinden yurdundan çıkarılma “ihrâc” olgusu hem tarih boyunca 

âdemoğlu hem de İslam toplumu için bir dönüm noktası olan hicret 

sürecinin öncül kavramlarından biri olarak kullanılır (Sıcak& 

Çalışkan, 2018; 2020).  Çünkü İslam kişilerin ve toplumun hem 

dünyada hem de ahirette mutluluklarının ve huzurlarının temin 

edilebilmesi için emirler getirmiştir. Tüm bunlardan hareketle İslam 

dininin, müstaz’af ve güçsüzlere yardım etmeyi emrettiği zulme 

haksızlığa ve gereksiz baskılara maruz kalanlara yardım edilmesini 

emrettiği anlaşılmaktadır. Kur’an-ı Kerim’de “Zulüm ve baskı 

tamamen ortadan kalkıncaya ve hâkimiyet sadece Allah’ın oluncaya 

kadar onlarla savaşın. Eğer haksızlıklara son verirlerse, artık 

zâlimlerden başkasına düşmanlık yoktur.” Şeklinde buyurularak 

haksızlıklarla ve zulümlerle, yok oluncaya dek savaşılmasının 

emredildiği açıkça müşahede edilir. Enes  (ra)’den rivayet edildiğine 

göre, Resûlullah sallallahu aleyhi ve sellem  şöyle buyurdu: “Din 
--62--



kardeşin zalim de mazlum da olsa ona yardım et.” Bir adam: Ya 

Resûlallah! Kardeşim mazlumsa ona yardım edeyim. Ama zâlimse 

nasıl yardım edeyim, söyler misiniz? dedi. Peygamberimiz: “Onu 

zulümden alıkoyar, zulmüne engel olursun. Şüphesiz ki bu ona 

yardım etmektir” buyurdu. (Buhârî, 1987; Tirmizî, ts; Hac Suresi, 

22/39-40; Âl-i İmrân, 3/151).Günümüz şartlarında da ayetlerin ve 

Peygamber efendimizin uygulamaları ve tavsiyeleri gereği 

yeryüzünde baskı ve zulüm gören insanlara Müslüman da olsa gayri 

müslim de olsa yardım edilmesi gerektiği açıkça anlaşılmaktadır. 

Nitekim bu anlayışın bir sonucu olarak tarihimizde farklı din 

mensuplarının tam bir can ve mal emniyeti içinde toplumsal bir 

bütünlükle yaşadığı (Korkmaz, 2018), Müslümanlarla ortaklık 

kurdukları, birbirlerine mal ve eşyalarını emanet ettikleri birçok 

çalışmada müşahede edilmektedir (Korkmaz, 2019). 

Sonuç 

Günümüzde uluslararası ilişkilerde devletlerarası teamüllerin 

tamamen değişmesi nedeniyle eman ve emannâmeler yerini 

devletlerin denetiminde olan ikamet izni, vize, pasaport vb. rahat 

kontrol edilebilir araç ve müesseselere bırakmıştır. Her ne kadar bu 

iş ve işlemlerin takibi çok kolay bir durum haline gelse de 

değişmeyen tek şey insanların her halükârda mülteci konumuna 

düştüğü gerçeğidir. Bu gerçeklikten hareketle insan onuruna uygun 

olacak şekilde insanlara muamelede bulunmak bütün insanlığın 

hakiki görevidir. Bunun istismara açık bir durum olduğu gerçeği de 

göz önünde bulundurulmalıdır. Yine devletlerin bu tür bir istismarın 

oluşmasını da engellemesi gerekir. 

Bütün bunların dışında mülteci olarak gelen insanlara dışlayıcı 

uygulamalar yapılmasının önüne geçilmelidir. İslam hukukunun 

bütün düzenlemeleri insan haklarını koruyucu ve adaleti temin edici 

niteliktedir. Bunun için mültecilik meselesine, insan haklarına uygun 

sosyal adalet perspektifinden bakılmalıdır. Meşru gerekçelerle başka 

--63--



ülkeye sığınan bu bireylere insan haklarına aykırı davranış 

sergilenmesinin önüne geçilmesi İslam’ın şiarındandır. Bunlara ek 

olarak insanların yeteneklerinin geliştirilmesi üzerine 

yoğunlaşılmalı hem sığınılan ülkenin hem de sığınmacıların 

karşılıklı olarak bu işten karlı çıkmaları sağlanmalıdır. 

--64--



Kaynakça 

Buharî, E. A. M. (1987). el-Câmiʿu’s-Sahîh (M. D. el-Buğa, 

Ed.). Beyrut. (Orijinal eser 1407) 

Buhûtî, M. b. Y. b. S. (n.d.). Keşşâfü’l-Kınâʿ ʿan Metni’l-

İknâʿ. Beyrut: Dâru Kütübi’l-İlmiyye. 

Büyükçalık, M. E. (2015). Mülteci Hukuku’nun gelişimi ve 

Türkiye’de mültecilerin sosyal hakları. Oniki Levha Yayınları. 

Cessâs, E. B. A. b. A. er-Râzî. (1992). Aḥkâmu’l-Kurʾân. 

Beyrut: Dârü İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî. (Orijinal eser 1412)  

Çalışkan, N., & Sıcak, A. S. (2019). İnsan şahsiyetinin 

inşası ve korunması bağlamında Kur’ân’da sığınma realitesinin 

isimlendirilmesi. Tefsir Araştırmaları Dergisi, 3(1), 140–168. 

https://doi.org/10.31121/tader.555746 

Çalışkan, N., & Sıcak, A. S. (2020). Sîret-nüzûl bağlamında 

kavramlar üzerinden Kur’ân’da hicret süreci. İçinde M. A. Kirman 

& A. İ. Dölek (Ed.), Göç ve din – Disiplinlerarası bir yaklaşım (ss. 

129–146). Ankara: Astana Yayınları. 

Davutoğlu, A. (2003). Küreselleşme ve AB-Türkiye 

ilişkileri çerçevesinde ulusal egemenliğin geleceği. Anayasa Yargısı 

Dergisi, 20. 

Demir, R., & Okşar, Y. (2018). Suriyeli öğrencilerin din 

eğitiminde karşılaşılan sorunlar: Kilis ili örneği. Çukurova 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 18(1), 285–312. 

Ebû Dâvûd, S. b. el-Eşʿas. (n.d.). Sünen-i Ebû Dâvûd (S. M. 

el-Lehhâm, Ed.). Beyrut: Dâru’l-Fikr. 

Habergetiren, Ö. F. (2019). İslâm hukukunda gözetilmesi 

zorunlu maslahatlar çerçevesinde insan onuru. Türkiye İlahiyat 

Araştırmaları Dergisi, 3(1), 150–169. 

https://doi.org/10.32711/tiad.539625 
--65--

https://doi.org/10.31121/tader.555746
https://doi.org/10.32711/tiad.539625


Haraşî, M. b. A. (n.d.). eş-Şerhu’l-Kebîr ʿalâ Muḫtaṣar Sîdî 

Halîl. Beyrut: Dârü’l-Fikr. 

İbn Kudâme, E. M. M. (1405/1985). el-Muğnî. Beyrut: 

Dârü’l-Fikr. 

İbn Kudâme, M. (1988). el-Kâfî. Beyrut: Mektebü’l-İslâmî. 

İbn Saʿd, E. A. (1968). Ṭabaḳātü’l-Kübrâ (İ. Abbas, Ed.). 

Beyrut. (Orijinal eser 1388) 

İbnü’l-Hümâm, K. M. b. A. (1970). Şerḥu Fethu’l-Ḳadîr. 

Kahire. 

Kâsânî, A. E. B. b. M. (1982). Bedâʾiʿu’s-Sanâʾiʿ fî 

Tertîbi’ş-Şerâiʿ. Beyrut: Dârü Kütübü’l-Arabî. 

Kiyâlî, A., vd. (1990). Mevsûʿatü’s-Siyâse (2. bs.). Beyrut: 

el-Müessesetü’l-Arabiyye. 

Korkmaz, Ö. Osmanlı Aile Hukuku (18. Yüzyıl Adana 

Örneği). Ankara: Akamisyen Kitabevi, 2018. 

Korkmaz, Ö. “İslâm Medeniyetinde Birlikte Yaşama 

Tecrübesi Tarihî Vesikalar Işığında Adana Örneği”. İslam ve Yorum 

III, İnönü Üniversitesi Yayınları, 2019. 

Kundak, O. (2023). İslam arazi hukukunun oluşumu. 

İstanbul: On İki Levha Yayınları. 

Kundak, O. (2023). İslâm arazi hukukunda Mekke’nin özel 

konumu. Bitlis İslamiyat Dergisi, 6(1), 67–83. 

https://doi.org/10.53442/bider.1392660 

Önkal, A. (1993). Civâr. İçinde TDV İslâm Ansiklopedisi. 

İstanbul: TDV Yayınları. 

Özdemir, R. (2016). İslâm hukukunun temel ilkeleri 

çerçevesinde Suriyeli mültecilerin Türkiye’deki iltica hakkının 

--66--

https://doi.org/10.53442/bider.1392660


değerlendirilmesi. Route Educational and Social Science Journal, 

3(5), 191–204. 

Özdemir, R. (2018). Mukayeseli hukuk çerçevesinde 

Suriyeli mültecilerin hukuki statüsü. Fırat Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 23(2), 89–113. 

Sıcak, A. S. (2018). Başa çıkma stratejileri açısından 

Kur’ân’da hicret realitesi. Antakiyat, 1(1), 43–63. 

Sıcak, A. S., & Çalışkan, N. (2018). ‘Kur’ân’da ihraç’ 

kavramı özelinde göç olgusu. Kilis 7 Aralık Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 5(9), 483–514. 

Sizgen, İ. (2018). Şâfiî mezhebinin teşekkül evreleri. Siirt 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 5(2), 125–154. 

Sizgen, İ. (2023). Tevbenin mahiyeti ve had cezalarını 

düşürmedeki rolü. Ankara: Fecr Yayınları. 

Taberî, M. b. C. (1960–1970). Târîḫu’l-Ümem ve’l-Mülûk 

(Ebu’l-Fazl, Ed.). Kahire. 

Zerkeşî, B. (1995). İʿlâmü’s-Sâcid bi-Aḥkâmi’l-Mesâcid (E. 

S. Şaʿbân, Ed.). Beyrut. 

Zuhaylî, V. (1995). Eman. İçinde TDV İslâm Ansiklopedisi. 

İstanbul: TDV Yayınları. 

 

 

 

 

--67--



İBN CEMÂA’YA GÖRE DİVAN TEŞKİLATI  

      

 MUHAMMET SAĞLIK1 

GİRİŞ 

Divan lafzının, “bir şeyleri bir araya getirdi” anlamına gelen 

“devvene’l-eşya” tabirinden alınmış olması muhtemeldir. Çünkü 

divan bazı hususların diğer bazılarıyla bir araya getirilmesi işini 

yapar.2 Bu kelimenin Farsçadaki divaneh kelimesinden geldiği de 

söylenmiştir. Bu şeytana verilen isimdir. Kâtiplerin bu kelimeyle 

adlandırılması kitâbetteki ustalıkları sebebiyledir. Denildiğine göre 

Kisrâ kendi başlarına belirli hareketler yaparak çalışan kâtiplerinin 

bu hâllerine muttali olmuş ve divaneh yani “deliler” demiştir. Bu 

sebeple kâtipler bu adı almışlar, sonraları kelimenin sonundaki he 

harfi söylenişi kolaylaştırmak maksadıyla atılmış ve kelime divan 

olarak kullanılmıştır. Daha sonraları da sultanın ordu, gelir, iş 

(a’mal) ve görevlilerini zabıt altına almakla ilgili hususlar için 

kullanılan deftere bu ad verilmiştir.3 

 
1 Dr., Marmara Üniversitesi, İslam Hukuku, 0000000218655895. 
2  İbn Cemâa, Tahriru’l-Ahkâm, s. 138. 
3  İbn Cemâa, Tahriru’l-Ahkâm, s. 138. 

BÖLÜM 4

--68--



İslam tarihinde ilk kez divan teşkil eden Ömer b. Hattâb’dır 

(r.). Zira onun devrinde Müslümanların askerleri ve gelirleri 

çoğalmıştı. Bunların kayıt altına alınma ihtiyacı baş gösterdi. O bu 

hususta sahabeyle istişare etti. Osman b. Affân, Hâlid b. Velîd ve 

diğer bazı sahabîler bu hususa, divan teşkiline işaret ettiler. O da 

Kureyşli gençlerden Akil b. Ebu Tâlib, Mahreme b. Nevfel ve 

Cübeyr b. Mut’im’e şöyle emretti: “İnsanları konumlarına göre 

yazın. Hâşimoğulları’ndan başlayın ve Resulullah’a olan 

yakınlıklarına göre sıralayın.”. Bu olayın tarihi, hicretin onuncu 

senesi muharrem ayındaydı. Hicretin yirminci yılı olduğu da 

söylenmiştir. Bu tarihte Mısır fethedilmiştir. Şam’ın fethi ise on 

dördüncü senededir.4  

DİVAN’IN KISIMLARI 

İbn Cemâa’ya göre divan dört ana kısma ayrılır:  

A. ORDU DİVANI (DİVÂNÜ’L-CEYŞ) 

Sultanın bir ordu divanı teşkil etmesi gerekmektedir. 

Emirlerden ve onların dışındakilerden cihad için hazır bekleyen 

maaşlı askerlerin tamamını bu divanda kayıt altına almalıdır. 

Huzeyfe b. Yemân’ın naklettiğine göre Hz. Peygamber şöyle 

buyurmuştur: “Müslüman olduğunu söyleyen herkesi kayıt altına 

alın.”5 

Bu ifade ordu divanı kurmanın sünnet olduğuna delildir. 

Divan ihdas etmenin sıhhatine bir diğer delil bunun teşkiline ihtiyaç 

olduğunu düşünen sahabenin ittifaklarıdır. Divana maaşlı askerlerin 

isimleri ve aldıkları maaş miktarı yazılır. Ordu divanında isminin 

bulunması için kişide; erkek, buluğ çağında, hür ve Müslüman 

 
4  İbn Cemâa, Tahriru’l-Ahkâm, s. 138-139. 
5  İbn Cemâa, Tahriru’l-Ahkâm, s. 140; Buhari, Cihad 181. Hadisin benzer 

lafızlarla diğer rivayetleri için bk. Müslim, İman 235; İbn Mace, Fiten 23; Ahmed, 

Müsned, V/384. 
--69--



olmak, savaşmaya ve harbe girmeye engel bir kusuru olmamak, 

savaş hakkında bilgi sahibi olmak özellikleri aranır.6 

Ordu divanında şu kişiler yer alamamaktadır: Kadınlar, 

çocuklar, akıl hastaları, köleler, zimmiler ve kör, kötürüm, çolak, 

topal gibi savaşmaya uygun olmayan zayıflar. Eğer topal kişi süvari 

ise divanda isminin bulunması caizdir. Ordu divanında ayrıca 

savaşma kararlılığı zayıf yahut savaş bilgisi az olan ya da savaşa 

girmekten korkan kimseler yer almamaktadır. Çünkü bunlar 

savaşmaktan acizdirler ve cihat için hazır tutulanlar arasında yer 

alamazlar. Eğer bu kimseler savaşa muktedir savaşçının ailesinden 

iseler onun aile efradı olarak hesap edilirler. Bu sebeple müstakil 

olarak bunlara maaş verilmek yerine ihtiyaçlarına yetecek kadar 

tetimme kabilinden ödeme yapılır.7  

Ebu Hanife kölelerin müstakil olarak atâ almalarına cevaz 

vermiştir. Bu görüş Hz. Ebu Bekir’in (r.) görüşüdür. Şafii bu görüşe 

muhaliftir. Onun görüşü de Hz. Ömer’in (r.) görüşüdür. Cihat 

ehliyetini kaybettiğini yahut cihattan aciz kaldığını bilen kimsenin 

kendini mücahitler arasında yazdırması yahut onlar için ayrılan 

paydan alması caiz değildir.8 

İbn Cemâa, divana isim yazımında gözetilecek esaslar 

konusunda şu açıklamayı yapmaktadır: Divanda bir kişinin ismi 

yazılacağı zaman eğer bu kimse meşhur ve seçkin biri ise –büyük 

emirler vb.- bilindiği şekilde yazılmasıyla yetinilir. Onun 

vasıflarının ve eşkâlinin zikredilmesi uygun olmaz. Çünkü bu 

yakışıksız bir durumdur. Eğer ismi yazılacak kişi meşhur biri değilse 

ismi, nesebi, kabilesi, yaşı ve vasıfları yazılır, ayrıca kendisini 

başkalarından ayırt edici özelliklerine de yer verilir. Böylece bu 

 
6  İbn Cemâa, Tahriru’l-Ahkâm, s. 140. 
7  İbn Cemâa, Tahriru’l-Ahkâm, s. 140-141. 
8  İbn Cemâa, Tahriru’l-Ahkâm, s. 141. 

--70--



kişinin nasıl biri olduğu anlaşılır. Ayrıca arîfi de kaydedilir ki ihtiyaç 

durumunda hazır bulunsun. İmam ve temsilcisinin, isimlerini divana 

kaydettiği esnada askerden biat alma hakları vardır.9 

Divan kaydında öncelik sırası hakkında İbn Cemâa şu 

görüşleri dile getirmektedir: Divana, atâ ehlinden olmaları 

durumunda maaşlı kimselerin aldıkları miktarlar yazılır. İktâ 

ehlinden iseler iktâ miktarları, bunun kaynağı ve arazinin alanı 

belirtilmelidir. Eğer Arap yahut Acem ve Arap karışık iseler divanda 

isimleri Hz. Ömer’in yaptığı gibi neseplerine göre tertip edilir. 

Sıralama Resulullah’a (s.a) yakınlık derecesine göre olur. O, 

Muhammed b. Abdillah b. Abdilmuttalib b. Haşim b. Abdimenaf b. 

Kusay b. Kilab b. Mürre b. Kâ’b b. Lüey b. Ğalib b. Fihr b. Malik b. 

en-Nadr b. Kinane b. Huzeyme b. Müdrike b. İlyas b. Mudar b. Nizar 

b. Mead b. Adnan’dır. İlk olarak Hâşimoğullarından başlanır, sonra 

Abdulmuttaliboğulları, Abdümenafoğulları şeklinde batın batın 

devam eder. Eğer iki batın yakınlıkta müsavi olurlarsa içinde 

Resulullah’ın (s.a) akrabaları olanlar takdim edilir. Kureyş, en-Nadr 

b. Kinane’den gelen boyları bir başka nakle göre Fihr b. Malik’ten 

gelenleri kapsar. Kureyş’in yazımı bitirildiğinde Ensar’ın yazımına 

geçilir. Zira onların İslam tarihinde övgüye layık bir konumları 

bulunmaktadır.10 Maverdi, Kinane’nin takdim edileceğini sonra da 

nesep olarak onların peşi sıra gelenlerin yazılacağını söylemiştir.11 

Arapların nesepleri altı mertebedir: Şa’b, kabile, amare, 

batın, fehız ve fasile. Şa’b, kabileleri toplar; Mudâr gibi. Kabile 

amareleri toplar; Kinane gibi. Amare batınları toplar; Kureyş gibi. 

Batın, fehızları toplar; Teym ve Adiy gibi. Fehız ise fasileyi toplar; 

Hâşim ve Ümeyye gibi. İbn Cemâa’ya göre Arapların yazımı 

 
9  İbn Cemâa, Tahriru’l-Ahkâm, s. 141. 
10  İbn Cemâa, Tahriru’l-Ahkâm, s. 142. 
11   Mâverdi’nin divan tertibi hakkındaki değerlendirmeleri için bk. Mâverdi, el-

Ahkâmu’s-Sultaniyye, s. 298-299. 
--71--



bittikten sonra Acemlere geçilir. Bunların nesepleri bilinmiyorsa 

belli memleketlerin milletlerine (cins) göre –Türk, Rum, Hind vb.- 

tertip edilir. Bunlardan İslam’a önce girenler takdim edilir. Ardından 

sultana yakın olanlar, daha sonra da Allah’a ve sultana itaatkârlığı 

fazla olanlar yazılır. Bu anlatılanlar kabileler hakkındadır. Ancak tek 

tek şahıslar söz konusu olduğunda divana yazılma hususunda ilk 

olarak İslamiyet’e girişteki önceliğe, sonra dindarlık ve verâ 

derecesine daha sonra da yaş ve cesaret durumuna bakılır. Tüm 

bunlarda müsavi olunması durumunda imam, içtihadına göre kimi 

önce yazacağına karar verir yahut bu kişiler arasında kura çeker. 

Tüm bu anlatılanlar müstehaptır, vacip değildir. İmamın bu usule 

muhalefet etmesi onu günahkâr ve isyankâr yapmaz.12 

İbn Cemâa’ya göre ordunun içinde askerlerden sorumlu 

olacak kişilerin (arîf) ve önderlik yapacak kimselerin (nakib) 

bulunması müstehaptır. Bu kişiler askerlerin ahvalini sultana arz 

eder, onların haberlerini iletir, askerlere ihtiyaç olduğunda onları bir 

araya toplarlar. Nakledildiğine göre Hz. Peygamber (s.a) Hayber 

fethedildiği yıl her on kişinin başına bir arif atamıştı. Ensar’ın on iki 

nakibi vardı. Üçü Evs’ten, dokuzu Hazrec’dendi. Hevâzin 

Gazvelerinde Ensar esir almaktan kaçınmak isteyince Hz. 

Peygamber; “Geri dönün ve isteğinizi bana arîfleriniz ulaştırsın.” 

buyurmuştur. Askerden sorumlu olacak, onlara önderlik yapacak arîf 

ve nakiblerin güvenilir ve takva sahibi kimseler olması 

gerekmektedir.13  

B. DEVLET İŞLERİNE TAHSİS EDİLEN MALİ 

VERGİLERE HAS DİVAN (DİVÂNÜ RÜSUMİ’L-EMVÂL) 

Bu divanın vazifesi, mali işleri tasnif etmek, ilgili hükümlere 

göre tanımlamaktır. Silah zoruyla fethedilen ile sulh yoluyla 

 
12  İbn Cemâa, Tahriru’l-Ahkâm, s. 143. 
13  İbn Cemâa, Tahriru’l-Ahkâm, s. 144. 

--72--



fethedilen yerleri belirlemek ve bunların arazisinin haraca mı öşre 

mi tâbi olduğuna hükmetmek, yağmur sularıyla sulanan araziyi 

bunun mesafesini, bu araziden alınacak verginin cinsini, bu verginin 

üründen mi, gelirden mi yahut ikide bir mi, üçte bir mi yoksa dörtte 

bir mi alınacağını tespit etmektir.14 

Ayrıca yukarıda da zikredildiği üzere haraç ve cizyenin ne 

kadar olduğu, bunların kimlerden alınacağı ve artış miktarları, her 

bir bölgede bulunan zimmilerin sayısı ve her birinin ödemesi 

gereken cizye miktarları, cizyeyle yükümlü olanların ve ölüm 

sebebiyle cizyesi ödenmeyecek olanların belirlenmesi için 

zimmilerin her yıl durumlarının kontrol edilmesi, madenlerin tespit 

edilip sayı, cins ve nevileri ile bunlardan alınacak gümrük 

vergilerinin açıklanması, kâfir tâcirlerin mallarından alınacak 

gümrük vergilerinin tespiti vb. hususlar bu divanla ortaya konulur.15 

Sultan, beldelerin şer’i hukuka uygun olarak belirlenmiş ve 

yerleşik hale gelmiş örfî vergi miktarlarını değiştirirse mesele şu 

şekilde ele alınır: Eğer şeriat bu değişikliğe cevaz veriyorsa bu 

konudaki içtihat bu işlemin caiz olacağı ve değişiklik sonucu ortaya 

çıkan ikinci durumun da bir hak teşkil edeceği yönündedir. Eğer 

şeriat bu değişikliği yasaklıyorsa bu durumda işlem hatalı kabul 

edilir ve reddedilir. İşlemin bir vergi artışı şeklinde olması ile vergi 

azaltılması şeklinde olması arasında fark yoktur. Zira vergiyi 

artırmak raiyyeye, azaltmak ise beytülmale zulümdür.16 

İbn Cemâa’ya göre Müslüman tüccarların bir beldeden başka 

bir beldeye götürdükleri mallarından ve bazı malların satımından 

alınan vergi ve gümrükler dini açıdan haramdır, şeriat buna cevaz 

 
14  İbn Cemâa, Tahriru’l-Ahkâm, s. 144. 
15  İbn Cemâa, Tahriru’l-Ahkâm, s. 144-145. 
16  İbn Cemâa, Tahriru’l-Ahkâm, s. 145. 

--73--



vermemektedir. Bu adalete de aykırıdır. Dahası bu hadiste yasak 

olduğu belirtilen vergidir (mükus) ve apaçık bir haksızlıktır.17 

C. DEVLET İŞLERİNDE ÇALIŞANLARIN DİVANI 

(DİVÂNU’L-UMMÂL) 

Bu divan altı hususun kayıt altına alınmasını 

gerektirmektedir. Görevi veren (müvelli), görevi üstlenen 

(mütevelli), görev (amel), görev süresi, göreve atamanın ne ile sahih 

olacağı ve görev için belirlenen ücret (mukarrar alel amel). 

Birincisi, görevi verendir. Bunun şartı bu kimsenin görev tevdi ettiği 

hususta imam, sultan ve tenfiz veziri gibi söz hakkının olması ve 

tasarruf yetkisinin bulunmasıdır. Veliyyülemr tarafından 

yetkilendirilmemiş kimsenin görevi birine tevdi etmesi durumunda 

bu görevlendirme sahih olmaz, dolayısıyla onun tarafından 

görevlendirilen kimsenin tasarrufları da sahih değildir. İkincisi, 

görevi üstlenendir. Bunun şartı güvenilir bir kimse olması, 

görevlendirildiği hususta yeterli biri olması ve o görev için gerekli 

şartları taşımasıdır.18  

Zimmilerin Müslümanların sorumluluğundaki herhangi bir iş 

hususunda görevlendirilmeleri caiz değildir. Bunun tek istisnası ehl-

i zimmetin cizyesinin yahut müşriklerin ticaret mallarından alınan 

vergilerin toplanması işidir. Müslümanlardan toplanan haraç, öşür 

vb. vergiler için zimminin görevlendirilmesi caiz olmadığı gibi 

Müslümanlara ait herhangi bir işte görevlendirilmeleri de caiz 

değildir. Bu hükmün delili şudur: Allah şöyle buyurmaktadır: “Allah 

müminlerin aleyhine kâfirlere hiçbir yol ve imkan vermeyecektir.”19 

Müslüman üzerinde tasarruf hakkı veren bir işle zimmiyi 

 
17  İbn Cemâa, Tahriru’l-Ahkâm, s. 145. 
18  İbn Cemâa, Tahriru’l-Ahkâm, s. 146. 
19  Nisâ 4/141. 

--74--



görevlendiren kimse Müslüman aleyhine bir yol ve imkan vermiş 

olur.20 

Allah bu konuda şöyle buyurmaktadır: “Yahudileri ve 

Hristiyanları dost edinmeyin. Onlar birbirlerinin dostudurlar. 

Sizden kim onları dost edinirse kuşkusuz onlardandır”21. Zira kâfiri 

Müslümanın üzerinde bir işe atamak, onu daha üstün tutmak, bu 

atamayla onu yüceltmek demektir. Bu da şeriata ve şer’i kaidelere 

muhaliftir. Yüce Allah şöyle buyuruyor: “Ey iman edenler! 

Düşmanımı ve düşmanınızı dost edinmeyin.”22 

Üçüncüsü, tevdi edilen görevdir. Bunun şartı görevlendiren, 

görevlendirilen ve görev mahalli gibi hususlar bakımından tam bir 

açıklığın olmasıdır. Sözgelimi kadılık yahut hisbe için yapılan 

atamalar böyledir. Bu durumda “falan bölgenin (iklim) kadılığı”, 

“falan beldenin muhtesipliği” gibi bir belirleme gereklidir. Yine iş, 

işin giderleri ve eğer varsa o işle ilgili hakların da malum olması 

gerekmektedir.23 

Dördüncüsü, atama zamanı ve görevin miktarıdır. Eğer atama 

belli bir zamanla mukayyet ise görevlendirme müddetin 

dolmasından sonra geçerli olmaz, aynı şekilde atama belirli bir iş 

için gerçekleşmişse işin bitiminden sonra o da biter. Sözgelimi “belli 

bir yılın haracı” yahut “belli bir senenin cizyesi” gibi kayıtlarla 

belirlenen müddet bittiğinde yahut belirlenen iş bitirildiğinde atama 

da ortadan kalkar. Atama için belirli bir zaman zikredilmemiş, belirli 

bir iş de söylenmemiş ve atama mutlak olarak gerçekleşmişse bu da 

caizdir. Bu durumda şu ihtimaller söz konusudur: İş, kadılık, hisbe 

ve şurta gibi daimî bir iş ise azledilmedikçe bu vazifede kalınması 

caizdir. Eğer görev, gazvelerde ganimet taksim etmekte olduğu gibi 

 
20  İbn Cemâa, Tahriru’l-Ahkâm, s. 146. 
21  Mâide 5/51. 
22  İbn Cemâa, Tahriru’l-Ahkâm, s. 147; Mümtehine 60/1. 
23  İbn Cemâa, Tahriru’l-Ahkâm, s. 147. 

--75--



daimî ve tekrarlanan bir özellikte değilse, işin bitimiyle birlikte 

görevlendirme de sona erer. Haraç, cizye ve öşür gibi daimî olmayıp 

tekrarlanan özellikte bir görev ise bir görüşe göre süresi 

belirlenmemiş görevlendirme bir yılla sınırlı kalır. Bir başka görüşe 

göre ise azledilmediği müddetçe kişinin görevi devam eder.24 

Beşincisi, atamanın ne ile sahih olacağı meselesidir. Atama, 

diğer akitlerde olduğu gibi sarih lafızla sahih olur: “Seni şu göreve 

tayin ettim.”, “Seni falan beldedeki yahut bölgedeki (iklim) şu 

göreve atadım” vb. herhangi bir sözlü ifade olmaksızın sultanlık 

makamından (vilâyatü’s-sultâniyye) sâdır olan yazılı bir belgeyle de 

atama sahih olur. Zira bu konuda örf vardır ve bu örf hükme esas 

alınır.25  

Atama yapılan görevde tek başına çalışmak üzere bir kişi 

atanmış ise bu, aynı işle görevli daha önceki kişinin azledildiği 

anlamına gelir. Eğer her ikisinin de ortak olduğu belirtilirse o işi 

birlikte yaparlar. Atama mutlak olarak gerçekleşmişse durum örfe 

göre belirlenir. Eğer örfe göre ikisi ortak kabul ediliyorsa birlikte 

yaparlar, böyle değilse vazifeyi yalnızca son atanan üstlenir, diğeri 

azledilmiş olur. Eğer atandığı vazifede daha önceden 

vazifelendirilmiş kimse bulunmuyorsa görevi tek başına üstlenir.26 

Altıncısı, görev için belirlenen ücrettir. Eğer ücret malum ise 

kişi vazifesini yerine getirdiğinde bunu hak eder. Vazifesinde 

kusurlu davranırsa bu kusuruna tekabül eden kısım düşürülür. 

Vazifesinde muayyenden daha fazla çalışırsa ziyadenin karşılığını 

alamaz. Zira bu fazlalığı ya teberrudur yahut kendisine tanınan 

süreyi aşmıştır. Dolayısıyla her hâlükârda herhangi bir şey hak 

etmez. Kişinin çalışması mukabilinde belirlenecek olan miktar 

 
24  İbn Cemâa, Tahriru’l-Ahkâm, s. 147-148. 
25  İbn Cemâa, Tahriru’l-Ahkâm, s. 148. 
26  İbn Cemâa, Tahriru’l-Ahkâm, s. 148. 

--76--



meçhul ise akit batıl olur. Ancak o kişi iş yapmışsa rayice göre 

belirlenen ecr-i misli hak eder. Herhangi bir belirleme 

yapılmadığında ise esas itibariyle iki görüş bulunmaktadır. Bir 

görüşe göre kişi herhangi bir şey hak etmez, diğerine göre ise ecr-i 

misli hak eder.27 Ancak bu iki görüşü uzlaştıran bir diğer görüş daha 

vardır. Eğer bu kabil görevlerde kişinin âdeti görev için gereken 

miktarın alınması şeklinde ise o, ecr-i misli hak eder, âdet böyle 

değilse hak etmez. Eğer miktar belirli olarak divanda kayıtlı ve o işi 

bir topluluk yapmış ise ecr-i misil alınır. Bu durumda ücret tek bir 

görevin ücreti olmaz.28 

İbn Cemâa’ya göre işi yapan kişi, belirlenen ücreti işi üzerine 

aldığı vaktin başlangıcından itibaren hak eder. Yaptığı işin karşılığını 

eğer iş malla ilgiliyse işverenden, değilse beytülmalden alır. Eğer 

atamayı yapan kişi, atadığı kimseye yerine bir nâibi halef kılması 

hususunda izin vermişse bu caiz olur, bunu yasaklamışsa caiz olmaz. 

Bu konuda herhangi bir kayıt getirmemişse şu durum söz konusu 

olur: Eğer atanan kişinin işin tamamını yapması gerekiyorsa bir 

başkasının bu kişiye niyabet etmesi caiz olmaz.29 

D. BEYTÜLMALİN GELİR-GİDER DİVANI 

Müslümanların hak ettiği ve muayyen bir hak sahibine tahsis 

edilmemiş olan tüm mallar beytülmalin haklarındandır. Bunlar, 

ganimet paylarının beşte dördü, haraç malları vb. daha önce 

zikrettiğimiz beytülmal paylarıdır.30 Müslümanların maslahatı için 

ayrılan tüm mallar, beytülmalin mallarındandır. Müslümanların 

maslahatları için sarf edilmesi gereken her hak beytülmalin hakkıdır. 

Harcanması gereken yere harcandıysa bu beytülmale izafe edilir, o 

 
27  İbn Cemâa, Tahriru’l-Ahkâm, s. 148. 
28  İbn Cemâa, Tahriru’l-Ahkâm, s. 149. 
29  İbn Cemâa, Tahriru’l-Ahkâm, s. 149. 
30  İbn Cemâa, Tahriru’l-Ahkâm, s. 149. 

--77--



malın beytülmale mahsus korunaklı bir yerden (hırz) alınması ile 

başka bir yerden alınması arasında bir fark yoktur.31 

Görevlilere Müslümanların mallarından verilen veya o 

mallardan alınan her şeydeki gelir-gider hesabında beytülmalin 

hükmü geçerlidir. Ancak önceden belirlenmiş bir Müslümanın veya 

Müslüman topluluğunun hak ettiği mallar, ganimetin beşte dördü ve 

zekâtlar beytülmalin haklarına girmez. Zira ganimet savaşa iştirak 

edenlerin hakkıdır. Zekât ise ayette tâdât edilen muayyen gruplara 

mahsustur ve onların dışındakilere sarf edilmesi caiz değildir.32 Ebu 

Hanife (r.) bu konuda şöyle demiştir: “Ekinler, meyveler ve çiftlik 

hayvanları gibi devlet görevlilerinin kayıt altına alabileceği (el-

emvâlü’z-zâhire) zekâta tâbi malların zekâtı imamın reyine göre sarf 

edebileceği beytülmalin haklarına dâhildir.” Yine Müslümanların 

yaptıkları ticaret ve diğer işlem ve tasarruflarından (ma’âyiş) alınan 

vergilerle (meks) de beytülmalin herhangi bir ilişkisi 

bulunmamaktadır. Zira bunları toplamak apaçık bir zulüm ve 

düpedüz bir haksızlıktır.33 

İbn Cemâa’ya göre beytülmal giderler sebebiyle zor durumda 

kalmış ise borç olarak ertelenmesi, zararlı olacak askerlerin maaşları 

vb. gibi kalemler öncelenir.34 Tüm masrafları açısından zor durumda 

kalması hâlinde sultanın kendi giderlerini beytülmal hesabına borç 

olarak kaydetme hakkı vardır. O, alacağını, beytülmal yeterli miktar 

mala sahip olduğunda alır. Eğer sultan alacağını tahsil edemeden 

vefat etmiş ise onun yerine Müslümanların yönetimini üstlenen 

kimsenin bu borcu ödemesi gereklidir. Tüm harcamalarını 

yapmasına rağmen beytülmalde fazla mal kaldığında şu durumlar 

söz konusudur: Ebu Hanife (r.), artan miktarın ileride Müslümanların 

 
31  İbn Cemâa, Tahriru’l-Ahkâm, s. 149-150. 
32  İbn Cemâa, Tahriru’l-Ahkâm, s. 150. 
33  İbn Cemâa, Tahriru’l-Ahkâm, s. 150. 
34  İbn Cemâa, Tahriru’l-Ahkâm, s. 150. 

--78--



karşılaşabileceği muhtemel durumlar için biriktirilmesi gerektiğini 

söylerken İmam Şafii (r.) ise imamın, fazla miktarı Müslümanların 

maslahatını içeren ordu, kale imarı, silah vb. savaş aletleri temini 

gibi sahalarda harcayabileceğini savunur.35  

Vergi memurları: Maverdî’ye göre haraç memuru 

olabilmenin birtakım şartları bulunmaktadır. Bunlar; bu kişinin hür, 

emin, yeterli bilgi birikimine haiz ve sıhhatli olmasıdır. Bu şartları 

taşıyan kişi haraç koyma işine bakacaksa ayrıca içtihat sahibi bir 

hukukçu da olması gerekir. Ancak sadece haracı toplama işiyle 

ilgilenecekse müçtehit hukukçu olma şartı gerekmez. Haraç 

memurunun maaşı haraç mallarından karşılanır. Araziyi ölçenlerin 

maaşı da haraç mallarından verilir. Haracı taksim edenlerin ücreti ise 

ihtilaflı bir meseledir.36 Şâfii’ye göre haraç ve öşrü paylaştıranların 

ücretini halife her ikisinden de karşılayabilir. Ebu Hanife’ye göre 

öşür ve haraç toplayanların maaşı orta durumdaki ölçekle ihtiyacına 

göre taksim ettiği mallardan karşılanır. Süfyan es-Sevri’ye göre 

haraç taksim edenin ücreti halifeye, öşrü taksim edenin ücreti ise 

arazi sahiplerine aittir. İmam Malik’e göre ise öşrü taksim edenin 

ücreti toprak sahiplerine aitken, haracı taksim edenin ücreti ise 

ortadan verilir.37  

Ebu Yusuf, vergi memurlarının öşür toplarken dikkat etmesi 

gereken hususları halifeye şöyle tavsiye etmektedir: “Öşürlere 

gelince onların toplanması için salah ve din ehlinden olan emniyetli 

bir grubu vazifelendirmen, onlara insanlara karşı yapacakları 

muamelede haddi tecavüz etmemelerini, zulüm ve haksızlık 

yapmamalarını, üzerlerine vacip olan miktardan daha fazla 

almamalarını, bizim kurduğumuz nizam ve prensiplere harfiyyen 

uymalarını emret. Bu esaslar dairesinde gönderdiğin vergi 

 
35  İbn Cemâa, Tahriru’l-Ahkâm, s. 151. 
36  Mâverdi, el-Ahkâmu’s-Sultaniyye, s. 234. 
37  Mâverdi, el-Ahkâmu’s-Sultaniyye, s. 235. 

--79--



memurları, vazife mahallerine varıp işlerine başladıktan sonra vazife 

yerindeki durum ve tutumlarını, kendilerine mal göstermek için 

gelenlere ne şekilde muamele yaptıklarını kendilerine çizilen 

hudutları ve emredilen kaideleri çiğneyip çiğnemediklerini teftiş ve 

kontrol ettir. Eğer bu memurlar emredilenlerin hilafını yapar, halka 

zulüm ve haksızlık ederlerse derhâl onları azleder, cezalandırırsın. 

Bir mazlum veya ödemekle mükellef bulunduğu miktardan fazla 

alınmış bir mağdur için sence onlara karşı uygun düşecek bir cezayı 

tatbik edersin. Eğer onlar kötü davranışlarını bırakıp emredilenlere 

yapışırlarsa, müslüman veya zimmi olsun insanlara zulmetmekten 

sakınırlarsa vazifelerinde tutar ve ihsanda bulunursun. Çünkü sen 

eğer memurlarını dürüst ve ahlaklı oldukları vakit vazifelerinde 

tutar, buna mukabil vatandaşlar hakkında verdiğin emirleri tecavüz 

edip haksızlık ettikleri vakit de cezalandırırsan bu hareketin 

sebebiyle iyinin iyiliği ve ihlası artar, kötü de zulüm ve tecavüzünü 

tekrarlamaktan korku duyup vazgeçer.”38  

Ebu Yusuf’un vergi memurlarına tavsiyeleri şöyle devam 

eder: “Memurlarına emret. Muhtelif olan malların sayım ve tespiti 

bitince onları kıymetleriyle karşılaştırsınlar, yani o malların 

kıymetlerini para olarak hesap etsinler. Sonra müslümanlardan %2,5, 

zimmilerden %5, ehl-i harpten %10 vergi alsınlar”.39 Bu şekilde mal 

sahibi memura muhtelif zamanlarda uğrasa, her defasında elindeki 

malın miktarı 200 dirhemden az olsa bunlara zekât ve vergi 

gerekmediği gibi bu miktarların birbirlerine eklenerek hesaplanması 

da gerekmez.40 

Öşrün şahsa havalesi konusunda, öşür mallarının 

mülkiyetinin devri caiz değildir. Çünkü bu belli şartları haiz 

insanlara verilmesi gerekli zekâttır. Hak kazanma zamanında zekât 

 
38  Ebu Yûsuf, el-Harâc, s. 146. 
39  Ebu Yûsuf, el-Harâc, s. 146. 
40  Ebu Yûsuf, el-Harâc, s. 146. 

--80--



ehli olmayan kişiye de öşür verilebilir. Zira şart bulunmazsa öşrün 

verilmesi caizdir ancak şart bulunursa öşrü vermek vaciptir. Kişinin 

kendisine öşür vermek vacip ise öşür mevsiminde öşrü toplama işi 

ona havale edilir. Öşür verecek kişinin o şahsa öşrü vermesi sahihtir. 

Mal sahibinin öşrünü almaya izin verilen kişiye bunu vermesi 

gerekir. Bu borç anlamı taşımaz. Kişi öşrü alınca almaya yetkili 

olanın mülkü olur. Zira zekâtta mülkiyet kabızla gerçekleşir. Öşür 

toplamaya müsaade edilen şahsa öşür verilmezse vermeyen kimse 

onu alacak şahsın hasmı olamaz. Zira öşrü talep etme hakkı ona değil 

memuruna aittir. Memur dava açabilir fakat o kişi dava açma hakkına 

haiz değildir.41 

Bağdad, Kûfe, Basra ve benzerleri gibi şehirlerde oturan 

zimmilerin cizyelerine gelince Ebu Yusuf’un kavli şöyledir: Halife 

dini ve emaneti bakımından güvenilir, hayır ve salah ehlinden 

seçeceği bir şahsı veya şahısları her şehre gönderir, yanına 

yardımcılar da verir. Bu yardımcılar Yahudi, Hristiyan, Mecûsî, 

Sâbiî ve Sâmirî dinlerine mensup mükelleflerin tahammüllerine göre 

vergilerini tahsil ederler. Mesela kuyumcu, manifaturacı, çiftlik ve 

akar sahibi, tâcir, doktor ve eczacı, zanaatkâr ve benzeri meslekler 

gibi bir mesleği olanlardan durumlarına ve zenginliklerine göre vergi 

alırlar. Zengin olandan 48, orta hâlliden 24; terzi, boyacı, ayakkabıcı, 

saraç ve benzeri gibi elle çalışan kimselerden 12 dirhem cizye alırlar. 

Bu vergiler valilerin elinde toplandıktan sonra beytülmale 

nakledilir.42 

Ebu Yusuf, vergi amillerinin vergi toplama usulleri 

konusunda dikkat etmesi gereken hususları halifeye şöyle tavsiye 

etmektedir: “Sevad halkına gelince, oralarda bulunan haraç 

amillerine emirler ver. Dini ve emaneti bakımından güvendikleri 

kimseleri köylere ve kasabalara göndersinler, orada bulunan çeşitli 

 
41  Mâverdi, el-Ahkâmu’s-Sultaniyye, s. 290. 
42  Ebu Yûsuf, el-Harâc, s. 137. 

--81--



dinlere mensup gayrimüslimlerden ne kadar vergi mükellefi 

bulunduğunu tespit etsinler. Mükellefler tespit edilip bir araya 

getirildikten sonra yukarıda geçen ölçülerle durumlarına göre 

ödemeleri gerekli olan vergiyi ilan edip toplasınlar. Amillerine 

benim söylediklerimi ve tayin ettiğim hudutları anlat ve onları 

harfiyen tatbik etmelerini iste ki, verilen emirleri tecavüz etmesinler, 

alınmasını gerekli görmediğin cizyeleri toplamasınlar, aldıklarını da 

zulüm ve haksızlıkla eziyet ve baskıyla almasınlar. Eğer 

amillerinden birisine köy sahibi (veya ağa); “seninle anlaşalım, bu 

köyün cizyesini sana peşin ödeyeyim, sonra ben onlardan toplarım” 

derse buna yanaşmasın. Çünkü bu şekilde yapılacak mültezimlik 

anlaşması cizye gelirlerinden çoğunun zayi olmasına sebep olur.43  

Mesela köy sahibi 500 dirheme anlaşırsa aslında o köyden 

alınacak cizye miktarının 1000 dirhem olması muhtemeldir. Vergi 

gelirinin azalması bir tarafa, bu şekilde anlaşma dinen ne mümkün 

ne de helal olur. Bunlardan başka vergileri üzerine alan kimsenin 

kendi çiftliğinde çalışanlardan 12 dirhemden daha az vergi alması 

muhtemeldir ki cizye vergisini 12 dirhemden aşağı düşürmek de caiz 

olmaz, belki de 12’den az aldıkları arasında 48 dirhem vermesi 

gerekenler olabilir. Toplanan cizyeler haraçlarla beraber beytülmale 

getirilir, zira bu vergiler Müslümanlara sarf edilecek atıyyelerdir”.44 

Zimmilerin ticaretinden ve İslam ülkesine emanla girmiş 

olanlardan alınan, evvelce öşür arazisi iken gayrimüslimlerin eline 

geçmiş arazilerden alınacak olan Benî Tağlib Hristiyanlarının 

hayvanlarından ve diğer ticarî muamelelerinden alınan vergilerin 

hepsinin sarf yeri, haracın sarf yeridir. Bunların hiçbiri zekât yerinde 

değildir. Beşte birin yeri de değildir. Allah zekâtın sarf yerini tayin 

 
43  Ebu Yûsuf, el-Harâc, s. 137. 
44  Ebu Yûsuf, el-Harâc, s. 137. 

--82--



etmiştir. Beşte birin yeri de bellidir. Bunlar değişmez ve insanların 

bunları değiştirmeye hakları da yoktur.45 

Halifenin zimmilere yumuşak davranması, hâl ve hatırlarını 

sorması hususunda vali ve amillerine zaman zaman nasihat ve 

tavsiyelerde bulunması gerekir. Böylece zimmilerin haksızlığa 

uğraması, kendilerine gerekenden fazla yük yüklenmemesi, 

mükellef bulundukları vergilerin hakkaniyet esasına göre alınması 

sağlanmış olur. Nitekim Allah’ın Resulü bir hadislerinde bu konuyla 

ilgili; “Her kim bir zimmiye zulmeder veya taşımaktan aciz olduğu 

yükü yüklerse o kimsenin hasmıyım.” buyurmuştur.46 Hz. Ömer (r.) 

de vefatı esnasındaki tavsiyelerinden birinde şöyle demiştir: 

“Benden sonra yerime gelecek halifeye yapılan akitler ve 

şartnameler mucibince Resulullah’ın zimmilerine haklarının tam 

olarak verilmesini, can ve mallarının emniyeti uğrunda icap ederse 

savaşılmasını, takatlerinin fevkinde yükler yüklenmemesini tavsiye 

ederim.”47 

 
45  Ebu Yûsuf, el-Harâc, s. 137-138. 
46  Ebu Davud, Harac 33. 
47  Ebu Yûsuf, el-Harâc, s. 138. 

--83--



KAYNAKÇA 

Ahmed b. Hanbel, Müsned, I-XX, Dârü’l-Hadis, Kahire 

1995. 

Buhari, Ebu Abdillah Muhammed b. İsmâil (256/869), 

Sahihu’l-Buhari, I-VIII (Mevsuatu’s-Sünne el-Kütübü’s-Sitte ve 

Şuruhuhe’nin içinde), Çağrı-Daru Sahnun, 3. Baskı, İstanbul 

1413/1992. 

Ebu Dâvud, Süleyman b. el-Eş’as es-Sicistânî, (ö. 275/888), 

es-Sünen, I-V, Mevsuatu’s-Sünne içinde, Çağrı Yy. ve Daru Sahnun, 

İstanbul, 1992. 

Ebu Yûsuf, el-Harâc, el-Mektebetü’l-Ezheriyye li’t-Turas, 

Kahire 1431. 

İbn Cemâa, Ebu Abdullah el-İmam Bedruddin, (ö. 

733/1332), Tahriru’l-Ahkâm fi Tedbiri Ehli’l-İslam, thk. Fuad A. 

Ahmed, Dâru’s- Sekâfe, Katar 1408/1988.  

.................., Tahriru’l-Ahkâm fi Tedbiri Ehli’l-İslam, yazma 

eser thk. Fuad A. Ahmed, yazma eser, 1-73v., Süleymaniye 

Kütüphanesi, (Esadefendi 1595). 

İbn Mâce, Ebu Abdullah, Muhammed b. Yezîd, es-Sünen, (I-

II), Çağrı Yayınları, İstanbul 1992. 

Mâverdi, Ebü’l-Hasan Ali b. Muhammed b. Habîb (ö. 

450/1058), el-Ahkâmü’s- Sultâniyye ve’l-Velâyetu’d-Dîniyye, thk. 

Ahmed Mübarek el-Bağdadî, Mektebetu Dâri İbn Kuteybe, Kuveyt 

1409/1989.  

Müslim, Ebü’l-Hüseyn b. el-Haccac b. Muslim el-Kuşeyrî, 

(261/874), Sahihu Müslim I-III, (Mevsuatu’s-Sünne el-Kutubu’s-Sitte 

ve Şuruhuhe’nin içinde), Çağrı-Daru’s-Sahnun, 3. Baskı, İstanbul 

1413/1992. 

--84--



HÂFIZ SEYYİD HOCA (ÖL. 1269/1852) VE ŞERHU 

RİSÂLE FÎ İBTÂLİ'R-RÂBITA ADLI ESERİ 

1. MURAT POLAT1 

Giriş 

İslâm hukuk tarihine genel olarak göz atan bir kimse pek çok 

fakihin yetiştiğini ve dinine hizmet ettiğini yakından müşahede eder. 

Ancak fukahâdan bazıları vardır ki, diğer fukahâdan farklı olarak 

ilmî tartışmalar çerçevesinde yeni bir çığırın açılmasına sebep 

olabilir. Bu fukahâdan birisi de Hâfız Seyyid Hoca’dır. Onu diğer 

fakihlerden farklı kılan, râbıta hakkında daha önce söylenmemiş 

sözleri söylemesi ve bu konuda bir risâle kaleme almasıdır. Öyle ki, 

yazdıkları, dönemin ulemâsı üzerinde derin bir tesir bırakmış, onun 

râbıtayla ilgili görüşlerine karşı çıkan risâleler yazılmıştır.2 

Asıl konuya geçmeden önce Hâfız Seyyid Hoca'yı 

tartışmanın odağına taşıyan işârî yorum ve onun bir alt dalı kabul 

edilen râbıtayla ilgili bilgilere burada yer vermek konunun 

anlaşılması açısından önem arz etmektedir. Bilindiği üzere bazı 

kaynaklarda İslâm hukuk ilmi, amelî fıkıh; akâid ilmi, itikâdî fıkıh; 

 
1 Doç. Dr. Amasya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, İslam Hukuku Anabilim Dalı, 

orcid.org/ 0000-0003-1983-5588. 
2 Mesela bak. Mehmet Fevzi, Aynü’l-hakîka fî râbıtati’t-tarîka (Ankara: TBMM 

Kütüphanesi, Açık Erişim Koleksiyonu, 11543/1589).  

BÖLÜM 5

--85--



tasavvuf ilmi ise bâtınî fıkıh olarak adlandırılmıştır.3 Bâtınî 

teriminden genelde işârî çıkarım anlaşılmakta olup işârî çıkarım, 

nasları özümseme takatine sahip mutasavvıfın nassın zâhirî 

manasıyla zıt düşmeyecek şekilde nassın lafızlarına sıradan 

kimselerce anlaşılamayan bâtınî yorumlar katmasıdır.4 Bu yorumun 

yegâne dayanağının, Hz. Peygamber'in: “Kur’an yedi harf üzere 

nazil olmuş olup, her birinin zâhir ve bâtını mevcuttur.”5 

anlamındaki hadis olduğu ifade edilebilir.  

İşârî yorumun muhtevasında bulunan râbıta ise, sözlük 

anlamı itibariyle bağlamak, bir araya getirmek, ilişkilendirmek, 

hudutta düşman gözlemek vb. anlamlara gelmektedir.6 Istılahî 

anlamı ise müridin, Allah’la vuslata ermiş şeyhinin muhabbetinden 

yardım alması (istimdat) ve onun şemâilini (şeklini) gözü önüne alıp 

huzurundayken takındığı davranışı o yokken de sürdürmeye gayret 

etmesidir.7 Tanımdan da anlaşıldığı üzere mürit, intisap ettiği 

şeyhinin davranışlarını harfiyen benimseyerek onun manevî halini 

kendi üzerine yansıtmakta, kendi manevi yaşantısını onunkine 

uydurmaktadır. Bu hale varmanın yolu da onu sevmekten 

geçmektedir. Çünkü ancak seven kişi sevdiği kişinin davranışlarını 

taklit eder. Söz konusu sevgi ne kadar derinleşirse mürit ile şeyh 

arasındaki manevî hal de o oranda derinleşir. İşte bu hal, 

kaynaşmanın ve dolayısıyla râbıtanın bir alametidir.8  

 
3   Ethem Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü (Ankara: y.y., 

1997), “Fıkıh”, 275. 
4  Muhammed Huseyn ez-Zehebî, et-Tefsîr ve’l-müfessirûn (Mısır: y.y., 1976), 

2/338.  
5 Ebû Hatim Muhammed el-Busrî  b. Hibbân, Sahîh-i İbn Hibbân, thk. Şuayb el-

Arnavut (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1998), 1/276.  
6 Mecdüddin Ebû Tâhir Muhammed el-Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsü’l-muhîd, nşr. 

Mektebü Tahkîki’t-Turâs (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1426/2005), “Râbıta”, 

667.  
7 Muhammed b. Abdullah el-Hânî, Behcetü‟s-seniyye (İstanbul: Işık Kitabevi, 

1977), 42; Necdet Tosun, “Râbıta”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(Ankara: TDV Yayınları, 2007), 34/378. 
8 Tosun, “Râbıta”, 34/378. 

--86--



Kavramın tarihi arka planına göz atmak gerekirse râbıtanın, 

Ma’rûf el-Kerhî (öl. 200/816), Cüneyd-i Bağdâdî (öl. 297/909) ve 

Abdülkâdir-i Geylânî (öl. 561/1165-66) ile başladığı söylenebilir. 

Zikri geçen kişiler râbıtaya olumlu bakmışlar, Allah ile irtibatta 

râbıtayı şart kabul etmişler, müritlerini daima râbıtaya teşvik 

etmişlerdir.9 Hatta râbıtanın Nakşibendiyye tarikatıyla özdeşleştiği 

fikrini savunanlar da vardır.10 Râbıta sonraki asırlarda da devam 

etmiştir. 19. yüzyıla kadar râbıta hakkında ulemâ tarafından herhangi 

bir olumsuz görüş beyan edilmemiştir. Bu yüzyıldan itibaren ise 

İslâm dünyasında râbıtaya karşı eleştirel düşünceler temayüz etmiş, 

bazı âlimler râbıtanın bid’at, şirk, hatta putperestlik olduğu yönünde 

demeçler ileri sürmüşlerdir. Bu âlimlerden birisi de Hâfız Seyyid 

Hoca’dır. O, Şerhu Risâle fî ibtâli’r-râbıta adlı eserinde râbıtanın 

bid’at, şirk ve putperestlik olduğunu delilleriyle iddia etmiştir.11 

Hâfız Seyyid, yazmış olduğu bu risâleyle pek çok âlimden eleştiri ve 

tenkitler almış, risâlesine karşı reddiyeler kaleme alınmış ve bu 

konuda yeni bir çığır açmıştır.    

Yapılan araştırmada Hâfız Seyyid’in râbıtanın iptaliyle ilgili 

olarak iki risâle kaleme aldığı, ilkini kısmen Arapça çoğunu 

Osmanlıca olarak, ikincisini ise bir iki cümlesi haricinde tamamen 

Arapça olarak yazdığı tespit edilmiştir. Bunun sebebi ilk risâlesini 

yazdıktan sonra Edirne Müftüsü Mehmed Fevzi’nin (öl. 1900) bu 

risâleye karşı Aynü’l-hakika adında bir reddiye yazması üzerine 

Hâfız Seyyid’in bu reddiyeye cevap mahiyetinde ikinci bir risâle 

yazmış olması olabilir. Nitekim yazdığı bu risâlesinde Edirne 

Müftüsü Mehmet Fevzi’ye ağır ithamlarda bulunması12 bu savı 

 
9 Konuyla ilgili geniş bilgi için bk. Akif Dursun, “Râbıtanın Tarihî Gelişimi, 

Tanımı ve Fıkhî Hükmü”, Sufiyye 10 (Haziran 2021), 88-89. 
10 Bk. Mevlüt Özçelik, “Tasavvufun Tamamlayıcı Konuları”, Tasavvuf, ed. 

Güldane Gündüzöz - Hamdi Kızıler (İstanbul: Lisans Yayıncılık, 2022), 356.  
11 Tosun, “Râbıta”, 34/378. 
12 Hâfız Seyyid Hoca, Şerhu Risâle ibtâli'r-râbıta, (Manisa: Manisa İl Halk 

Kütüphanesi, Manisa Akhisar Zeynelzade Koleksiyonu, 1518/1), 12. 
--87--



desteklediği iddia edilebilir. Bu sebeple araştırmada müellifin ikinci 

sefer kaleme aldığı eseri olan Manisa İl Halk Kütüphanesi’ndeki 45 

Ak Ze 1518/1 arşiv numaralı nüshası esas alınmıştır. Çünkü 

müellifin kendi yazdığı asıl nüshaya ulaşılamamıştır. Sözü geçen bu 

nüshada müstensih yararlanılan âyet ve hadisleri, iktibas edilen 

kaynakları özellikle belirtmiş, konulara dikkat çekmek için kırmızı 

mürekkep kullanmış, konunun anlaşılması için gayet düzgün ve 

okunaklı bir yazıyla asıl nüshaya şerhler düşmüştür. 

Nüshanın ismi, kapağında Risâle fî ibtâli’r-râbıta, ilk 

sayfasında ise Şerhu Risâle ibtâli'r-râbıta olarak zikredilmiştir.13 

Nüsha, müellife ait asıl nüsha olmayıp müstensihi Ahmed Nureddin 

b. Mehmed Emin Veysicani’dir (öl.?).  Sırtı kahverengi mukavva 

ciltten müteşekkildir. 229x164-168-78 mm. ölçülere sahip nüsha, 19 

satırdan oluşup nesih yazı türüyle kaleme alınmıştır. 8 varak üzere 

yazılmış olan bu nüsha, ismi tam olarak belli olmayan bir 

mecmuanın 2. ile 16. sayfaları arasındadır. Araştırmada her bir 

varağın üzerine sayfa numaraları yazıldığından alıntılar da bu şekil 

üzere düzenlenmiştir. Risâlenin istinsah tarihi 1245/1828 yılıdır. Söz 

konusu istinsah tarihinin bazı kimselerce sehven yanlış yazıldığı 

iddiası vardır.14 İstinsah tarihinden hareketle risâlenin, müellif 

hayatta iken yazılmış olduğu söylenebilir. Ancak nüshada mukabele 

gördüğüne dair herhangi bir alamet yoktur.  

Müellif tarafından ilk olarak kaleme alınan risâleye gelince, 

bu risâlenin Süleymaniye Kütüphanesi, İzmirli İsmail Hakkı 

Koleksiyonu, 1250 arşiv nolu, Risâle fi ibtâli'r-râbıta adlı nüshası 

vardır. Söz konusu nüsha 2 varaktan müteşekkildir. Eser 1. ile 3. 

varaklar arasında imla edilmiştir. Kısmen Arapça, çoğunlukla 

 
13 Seyyid Hoca, Şerhu Risâle fî ibtâli'r-râbıta (Manisa Akhisar Zeynelzade 

Koleksiyonu, 1518/1). Bu eser aynı kaynakta aynı isim ve demirbaş numarasıyla 

ilgililere aynen sunulmuştur. Bk. Hâfız Seyyid Hoca, Şerhu Risâle fî ibtâli'r-râbıta 

(Manisa: Manisa İl Halk Kütüphanesi, Manisa Akhisar Zeynelzade Koleksiyonu, 

1518/1).     
14 Bak. Dursun, “Râbıtanın Tarihî Gelişimi, Tanımı ve Fıkhî Hükmü”, 109. 

--88--



Osmanlıca bir dile sahiptir. Yazısının okunması ve anlaşılması 

zordur. İstinsah tarihi 1307 yılıdır.15 Söz konusu risâlenin bir de 

Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Kütüphanesi, Dijital Nadir 

Eserler Koleksiyonu, 1209/6941 nolu demirbaş numarasına sahip 

nüshası vardır ki, bu nüsha Ârâü’l-milel adlı bir eserin son kısmına 

ilave edilmiş olup 8 (1b-8a) varaktan oluşmaktadır. Eserin adı Risâle 

fî ibtâli’r-râbıta olarak kayıtlara geçmiştir. Eserin dili kısmen 

Arapça, çoğunlukla Osmanlıca yazılmıştır. İstinsah tarihi 1288 

yılıdır. Bu nüsha Süleymaniye Kütüphanesindeki nüshaya 

Osmanlıca bir şerhi ihtiva etmektedir.16  

Sözün özü bu çalışma, işârî bir yorumun ürünü olan râbıtanın 

dinde yerinin olmadığıyla ilgili yeni bir tartışma açan Hâfız Seyyid 

Hocanın Şerhu Risâle fî ibtâli’r-râbıta adlı eserini ele almaktadır. 

Çalışmada ilk olarak kısaca müellifin hayatı ve eserleri hakkında 

bilgi verilmiş, imla ettiği risâlesinin amacı, önemi, kaynakları, 

yöntemi, üslûbu ve ihtiva ettiği kavram ve konuları değerlendirmeye 

tabi tutulmuştur. Çalışma emir, ruhbanlık, âyetlerin zâhirî ve bâtınî 

anlamları, ihsân, havâtır, şirk, hulûl, ittihâd ve teveccüh başlıkları 

altında incelenebilir. 

Hâfız Seyyid Hoca  

Hayatı 

Müellifin asıl adı Hâfız Seyyid Efendi’dir. Bazı kaynaklarda 

Seyyid Hâfız,17 bazı kaynaklarda Hâfız Seyyid Şirazî,18 bazı 

 
15 Hâfız Seyyid Hoca, Risâle fi ibtâli'r-râbıta (İstanbul: Süleymaniye Kütüphanesi, 

İzmirli İsmail Hakkı Koleksiyonu, 1250), 1-3. 
16 Hâfız Seyyid Hoca, Risâle fi ibtâli'r-râbıta (İstanbul: Marmara Üni. İlahiyat 

Fakültesi Kütüphanesi, Dijital Nadir Eserler Koleksiyonu, 1209/6941), 1b-8a. 
17 Akın İşleme, Ebü’l-Kasım Ali el-Leysî es-Semerkandî’nin Şerhu’r-Risâleti’l-

Vaz‘iyye (Şerhu’l-Kebir) İsimli Eserinin Tahkik ve Değerlendirmesi (İstanbul: 

Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2018), 20. 
18 Bk. Türkiye Yazma Eserler Kurumu “Aranan: Yazmalar” (Erişim 12.12.2023). 

--89--



kaynaklarda ise Üryânizâde Seyyid Hâfız Efendî Sirozî19 olarak 

anılmıştır. Künyesi ise, Sirozî’dir.20 O halde Siroz’lu (Serres) olduğu 

söylenebilir. Dersaadet’te uzun yıllar ilim neşrinde bulunmuştur.21 

Zamanının büyük âlimlerinden ve Ahmed Cevdet Paşa’nın (öl. 

1895) hocalarından birisidir. Arapçası oldukça iyi olan bir âlim 

olmakla birlikte aynı zamanda âbid ve zâhid bir kimsedir.22 

1269/1852 yılında hac görevini ifa ettikten sonra memleketine 

dönüşünde Kızıldeniz’in kıyısında yer alan Yenbu’ulbahr23 

bölgesinde vefat etmiştir.24 

Eserleri 

Hâfız Seyyid Hoca Dersaadet’te uzun yıllar ilim neşrinde 

bulunduğu sırada Belâgat ilmi ve fıkıh ilmi alanında önemli eser ve 

risâleler kaleme almıştır. Çalışmanın ana gövdesini oluşturan yazarın 

Şerhu Risâle fî ibtâli'r-râbıta adlı eserinin dışında tespit 

edebildiğimiz kadarıyla başlıca eserleri şunlardır: 

a. Hâşiye alâ Şerhi İsâm ale'r-Risâle el-Adudiyye:25 Bu eser ilm-

i vaz' (lafız-anlam alakasını konu edinen ilim) hakkında olup 

 
19 Murat Tala, “Mecâz Problemi Olarak Alâka: Antâkî’nin el-’Alâka’sı 

Bağlamında Bir Bakış”, Marife Dini Araştırmalar Dergisi 19/2 (Kış, 2019), 668. 
20 Siroz: Yunanistan’ın Doğu Makedonya bölgesinde bulunan ve Türkçe’de daha 

çok Serez diye isimlendirilen yerleşim birimidir. Evangelia Balta, “Serez”, Türkiye 

Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2009), 36/556. 
21 Bursalı Mehmet Tahir, Osmanlı Müellifleri (İstanbul: Matbaa-i Âmire, 1333), 

1/284. 
22 Ahmed Cevdet Paşa, Tezâkir, haz. Cavid Baysun (Ankara: Türk Tarih Kurumu 

Yayınları, 1991), 4/8-9, 15-16; Dursun, “Râbıtanın Tarihî Gelişimi, Tanımı ve 

Fıkhî Hükmü”, 109. 
23 Yenbuulbahr: Suudi Arabistan’ın Kızıldeniz kıyısında liman şehridir. Mustafa 

L. Bilge - Mustafa S. Küçükaşçı, “Yenbuulbahr”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2013), 43/421. 
24 Mehmet Tahir, Osmanlı Müellifleri, 1/284-285. 
25 Hâfız Seyyid Hoca, Hâşiye alâ Şerhi İsâm ale'r-Risâle el-Adudiyye (Kahire: 

Mektebetü'l-Ezheriyye, 16139/25). 
--90--



lafızların belli bir anlama işaret etmesi amacıyla kaleme 

alınmıştır.26  

b. Şerhu'r-Risâleti'l-Vaz'iyye li-Ali Kûşî:27 Eser, Hâşiye-i cedîde 

alâ Ali Kûşî olarak da anılmaktadır. Bu eser bir mecmua 

halindedir.28 

c. Şerhu'l-Alâka fî ulûmi'l-belâga:29 Bu eser Mahmud b. 

Abdullah el-Antâkî'ye (öl.?) ait el-Alaka adlı esere şerh 

mahiyetinde yazılmıştır. Belâgat ilminin bir konusu olan 

istiare sanatıyla ilgilidir. Söz konusu eser matbudur.30      

d. Risâle fî lâmi'l-ahd:31 Eser, Risâle fî harfî't-tarif olarak da 

zikredilmektedir.32 Arapça gramer üzerine yazılmış bir 

eserdir. 

 
26 Ebü'l-Vefâ Behâüddîn Abdulah el-Feyzî, Fevâidü'l-ihsân (Beyrut: Daru'l-

Kütübi'l-İlmiyye, ts.), 95. 
27 Mehmet Tahir, Osmanlı Müellifleri, 285. 
28 Hâfız Seyyid Hoca, Hâşiye alâ Ali Kûşî, (Mecmua içerisinde: Hâşiye-i cedide 

ala Ali Kuşi, Şerhu’r-Risâleti’l-Vaz‘iyye, er-Risâletü’l-Vaz‘iyye li’l-Îcî) (İstanbul: 

Salâh Bilici Kitabevi, ts.), 134. 
29 Hâfız Seyyid Hoca, Şerhu'l-Alâka fî ulûmi'l-belâga (Mısır: Mektebetü'l-

Ezheriyyye, 49523/2034). Bu başka bir kaynakta Mahmud el-Antâkî (Hâfız 

Seyyid Efendi)’ye ait Şerhu'l-Alâka bi Hâfız Seyyid ismiyle tescil edilmiştir. Bk. 

Mahmud el-Antâkî (Hâfız Seyyid Efendi), Şerhu'l-Alâka bi Hâfız Seyyid (Edirne: 

Edirne Selimiye Yazma Eser Kütüphanesi, Selimiye Yazma Eser Kütüphanesi, 

3416/1); Mahmud el-Antâkî (Hâfız Seyyid Efendi), Şerhu'l-Alâka bi Hâfız Seyyid 

(Edirne: Edirne Selimiye Yazma Eser Kütüphanesi, Selimiye Yazma Eser 

Kütüphanesi, 3422/1); Mahmud el-Antâkî (Hâfız Seyyid Efendi), Şerhu'l-Alâka 

(Edirne: Edirne Selimiye Yazma Eser Kütüphanesi, Selimiye Yazma Eser 

Kütüphanesi, 3425); Mahmud el-Antâkî (Hâfız Seyyid Efendi), Şerhu'l-Alâka 

(Edirne: Edirne Selimiye Yazma Eser Kütüphanesi, Selimiye Yazma Eser 

Kütüphanesi, 3513/1); Mahmud el-Antâkî (Hâfız Seyyid Efendi), Şerhu'l-Alâka 

(Edirne: Edirne Selimiye Yazma Eser Kütüphanesi, Selimiye Yazma Eser 

Kütüphanesi, 3639). 
30 Mehmet Tahir, Osmanlı Müellifleri, 1/285. 
31 Hâfız Seyyid Şirazî, Risâle fî lâmi'l-ahd (Manisa: Manisa İl Halk Kütüphanesi, 

Manisa Akhisar Zeynelzade Koleksiyon, 5856/1). 
32 Hâfız Seyyid Şirazî, Risâle fî harfî't-tarif (Manisa: Manisa İl Halk Kütüphanesi, 

Manisa Akhisar Zeynelzade Koleksiyon, 5856/2). 
--91--



Bu eserlerin yanında Fünûn-i mütedâvile’ye dair yazıları da 

mevcuttur.33 Osmanlı devletinde din eğitiminin yanı sıra devletin 

yönetim kadrosuna eleman yetiştirmek için kurulan medreseler, 

fünûn-i mütedâvile, fünûn-i akliye ve fünûn-i müte'addide şeklinde 

adlandırılmaktaydı. Bunlar naklî ve aklî, dinî ve pozitif bilimlerin 

öğretildiği orta ve yüksek öğretim seviyesinde eğitim verilen 

kurumlardır.34 Bu bilgiden hareketle müellifin kitap ve risâleler 

yazımı dışında devletin eğitim kadrosunda da bulunduğu ve çeşitli 

yazılar neşrettiği söylenebilir.    

Şerhu Risâle Fî İbtâli'r-Râbıta Adlı Eser 

Eserin Adı ve Müellife Aidiyeti 

Eserin tam olarak ismi, kaynaklarda Şerhu Risâle fi ibtâli'r-

râbıta olarak geçmektedir. Bunun yanı sıra yukarıda da ifade edildiği 

gibi Şerhu Risâle ibtâli'r-râbıta ismiyle de anılmıştır. Kanaatimize 

göre bahsi geçen eserin ismi sehven bu şekilde yazılmış olabilir. Bu 

araştırmada kaynaklarda çokça kullanılması itibariyle Şerhu Risâle 

fî ibtâli’r-râbıta ismi tercih edilmiştir. Eserin Hâfız Seyyid Efendi'ye 

aidiyeti noktasında herhangi bir kuşku yoktur. Zira yukarıda ismi 

geçen kütüphanelerdeki tüm tescil ve kayıtlar eserin Hâfız Seyyid 

Efendi’ye aidiyetini ispatlamaktadır. Ayrıca çalışmaya esas teşkil 

eden nüshanın son cümlesinde bu risâlenin Hâfız Seyyid Efendiye 

ait olduğu açıkça vurgulanmıştır.35 

Eserin Telif Amacı ve Önemi 

Bir fakihin içinde yaşadığı toplumun fıkhî problemlerine 

kayıtsız kalması düşünülemez. Hele ki, o toplumda dine aykırı hal 

ve hareketler belirdiğinde bunun hükmünün ne olduğu, 

 
33 Bursalı Mehmet Tahir, Osmanlı Müellifleri, 1/285. 
34 Fuat Aydın vd. (ed.), Osmanlı Medreseleri Eğitim, Yönetim ve Finans (İstanbul: 

Mahya Yayıncılık, 2019), 339. 
35 Seyyid Hoca, Şerhu Risâle fî ibtâli'r-râbıta (Manisa Akhisar Zeynelzade 

Koleksiyonu, 1518/1), 16. 
--92--



cevaplanması gereken bir durumdur. İşte Hâfız Seyyid Hoca da son 

devir mutasavvıf âlimlerince ihdas edilen râbıtanın dinde yeri 

olmadığını ortaya koymak için bu eseri yazma kararı aldığı 

söylenebilir.36 O halde yazarın bu risâleyi kaleme alış nedeninin, 

toplumda yanlış algılanan ve uygulanma ihtiyacı hissedilen dine 

aykırı râbıta eyleminin hükmü hususunda herkesi şer’î delilleriyle 

aydınlatmak olduğu ifade edilebilir.  

Öte yandan bir eserin çokça okunması ve ondan iktibasların 

yapılması onun araştırılmaya değer olduğunu göstermektedir. Hâfız 

Seyyid’in söz konusu risâlesinden bazı araştırmacılarca birkaç alıntı 

yapılmıştır. Mesela; Necdet Tosun’un hazırladığı Diyanet İslâm 

Ansiklopedisi’nin râbıta maddesinde,37 Akif Dursun’un Râbıtanın 

Tarihî Gelişimi, Tanımı ve Fıkhî Hükmü38 adlı makalesinde, Akın 

İşleme’nin Ebü’l-Kasım Ali el-Leysî es-Semerkandî’nin Şerhu’r-

Risâleti’l-Vaz‘iyye (Şerhu’l-Kebir) İsimli Eserinin Tahkik ve 

Değerlendirmesi39 isimli yüksek lisans tezinde, Kadir Taşpınar’ın 

Tasavvufta Mürşid Râbıtası40 isimli yüksek lisans tezinde Hâfız 

Seyyid’in râbıtaya karşı çıktığı, râbıtayı savunanların bid’at, şirk ve 

küfre düştüğü ifade edilmiştir. Öyleyse aktarılan bu bilgiler Hâfız 

Seyyid’in râbıtaya karşı kaleme aldığı risâlesinin ne kadar önemli, 

dikkat çekici ve araştırılmaya değer olduğunu kanıtlamaktadır. 

Eserde Yararlanılan Kaynaklar 

Risâlede râbıtanın dinde yerinin olmadığı ve daha çok bid’at, 

şirk ve küfür sayılacağıyla ilgili görüşler serdedilirken âyet ve 

hadislerin yanı sıra tefsir, fıkıh, hadis, fıkıh usûlü, tasavvuf ve kelâm 

 
36 Seyyid Hoca, Şerhu Risâle fî ibtâli'r-râbıta (Manisa Akhisar Zeynelzade 

Koleksiyonu, 1518/1), 1. 
37 Bk. Tosun, “Râbıta”, 34/378. 
38 Dursun, “Râbıtanın Tarihî Gelişimi, Tanımı ve Fıkhî Hükmü”, 109. 
39 Bk. İşleme, Ebü’l-Kasım Ali el-Leysî’in Şerhu’r-Risâleti’l-Vaz‘iyye İsimli 

Eserinin Tahkiki, 20. 
40 Bk. Kadir Taşpınar, Tasavvufta Mürşid Râbıtası (Rize: Rize Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2010), 16. 
--93--



ilmi kaynaklarından da yararlanılmıştır. İlgili kaynaklara atıf 

yapılırken genel olarak ya eserin ya da müellifin adı zikredilmiş ve 

alıntılar ihtisar edilerek sunulmuştur. Ayrıca isim zikredilmeksizin 

aynı asırda yaşayan âlimlerin düşünceleri de referans 

gösterilmiştir.41 

Risâlede genel olarak referans gösterilen şahıs ve eserler 

şunlardır: Hz. Ebû Bekir (öl. 13/634), Hz. Ali (öl. 40/661), İbrâhim 

en-Nehaî (öl. 96/714), Fahreddin er-Râzî’ye (öl. 606/1210) ait et-

Tefsîru’l-kebîr, Ekmeleddîn el-Bâbertî’ye (öl. 786/1384) ait 

Tuhfetü’l-ebrâr fî şerhi Meşâriki’l-envâr, Sâdeddin Teftâzânî’ye (öl. 

792/1390) ait Şerhu’l-Makâsıd ve Şerhu’l-Akâid, Adudüddin el-

Îcî’ye (öl. 756/1355) ait el-Mevâkıf, Seyyid Şerîf el-Cürcânî’ye (öl. 

816/1413) ait Şerḥu’l-Mevâḳıf , Ömer Nesefî’ye (öl. 537/1142) ait 

Akâid, Birgivî Mehmed Efendi’ye (öl. 981/1573) ait eṭ-Ṭarîḳatü’l-

Muḥammediyye, Ebû Saîd Muhammed el-Hâdimî’ye (öl. 

1176/1762) ait el-Berîkatu'l-Mahmudiyye fî şerhi’t-Tarîkati’l-

Muhammediye, İmam Gazzâlî’ye (öl. 505/1111) ait İhyâu ulûmi’d-

dîn, Ebü’l-Mevâhib Abdulvehhâb b. Ahmed b. Alî Şa‘rânî'ye (öl. 

973/1565) ait Muhtasarü’l-fütûhât, Nûreddîn Abdurrahmân b. 

Nizâmiddîn el-Câmî'ye (öl. 898/1492) ait Nefehâtü’l-üns, İbn Hacer 

el-Heytemî'ye (öl. 974/1567) ait Eşrefü’l-vesâʾil ilâ fehmi’ş-şemâʾil, 

Kâdî İyâz el-Yahsubî'ye (öl. 544/1149) ait eş-Şifâ42 ve Edirne 

Müftüsü Fevzi Efendi’ye (öl. 1900) ait Aynü’l-hakîka fî râbıtati’t-

tarîka. 

Eserin Yöntem ve Üslûbu 

Hâfız Seyyid, kendi kanaatine göre doğru kabul etmediği 

râbıta hakkında ileri sürülen fikirleri çürütmek ve en sahih bilgiyi arz 

etmek için pek çok Arapça ve Osmanlıca kaynaktan istifade etmiş ve 

 
41 Seyyid Hoca, Şerhu Risâle fî ibtâli'r-râbıta (Manisa Akhisar Zeynelzade 

Koleksiyonu, 1518/1), 1-15.  
42 Seyyid Hoca, Şerhu Risâle fî ibtâli'r-râbıta (Manisa Akhisar Zeynelzade 

Koleksiyonu, 1518/1), 1-14. 
--94--



risâlesini zenginleştirmiştir. İlk olarak o, râbıtayı ortaya çıkaranları 

cehaletle itham etmiştir.43 Âyetler ve hadisler bağlamında râbıtanın 

İslâm’da yerinin olmadığını, dolayısıyla bid’at olduğunu, özellikle 

namaz esnasında müridin vesveseye düşmemek için şeyhinin iki kaşı 

arasını düşünmesinin tevhit inancını zedelediğini ve şirke 

düşüldüğünü ifade etmiştir. Buna mukabil olarak namazda 

vesveseye düşmenin gayet doğal bir durum olduğunu, o esnada 

Allah’ı düşünmenin gerekliliğini ileri sürmüştür. Ayrıca râbıta 

yapmanın ne farz ne sünnet ne de müstehap olduğunu iddia etmiş, 

râbıtayı kabul etmenin küfürle eşdeğer olduğu iddiasında 

bulunmuştur. Bazı ulemâ ve sûfîlerin râbıta lehine söylediklerinin 

şeriata, tefsir kitaplarına ve meşru tasavvuf kaynaklarına aykırılık 

teşkil ettiğini açıkça beyan etmiştir. Tüm bunları açıklarken sade ve 

anlaşılır bir lisan kullanarak, mürşid ve mübelliğ edasıyla herkese 

hitap etmeyi tercih etmiştir.44  

Eserin İhtiva Ettiği Kavram ve Konular 

Risâlede konuyla ilgili olarak genel bir ifadeyle râbıta, emir, 

ruhbanlık, ahkâm-ı zâhiriyye, ahkâm-ı bâtıniyye, ihsân, havâtır 

(vesvese), şirk, hulûl, ittihâd ve teveccüh kavramları geçmektedir. 

Müellif, eserinde râbıtaya karşı oluşunu genelde kavramlar 

üzerinden dile getirmiştir.  

Emir 

Fukahadan bazıları önemine binaen usûle dair kaleme 

aldıkları eserlerinin ilk konusunu emir ve nehiy konularına 

ayırmışlardır. Bu sadette Serahsî (öl. 483/1090), Usûl adlı eserinin 

önsözünde: “Kendisiyle söze başlamanın en uygun olanı emir ve 

nehiydir. Çünkü imtihan büyük oranda bu ikisiyle ifa edilmektedir. 

 
43 Seyyid Hoca, Şerhu Risâle fî ibtâli'r-râbıta (Manisa Akhisar Zeynelzade 

Koleksiyonu, 1518/1), 2. 
44 Seyyid Hoca, Şerhu Risâle fî ibtâli'r-râbıta (Manisa Akhisar Zeynelzade 

Koleksiyonu, 1518/1), 1-14. 
--95--



Bu ikisinin bilinmesi, hükümlerin bilinmesi ve helal-haramın 

birbirinden ayrılması demektir45 diyerek emir ve nehyin önemini 

vurgulamıştır. Hâfız Seyyid de râbıta konusu içerisinde yer alan 

“ibadetlerde şeyhe teveccüh etmeme” mevzuunda görüşünü fıkıh 

usûlündeki emirle ilgili bir kaideyle desteklemiştir. Şöyle ki, ona 

göre cahillerin örfünde râbıta ve râbıta anlamı taşıyan ritüeller, 

namaz ve zikir esnasında şeyhin iki kaşının arasını düşünme ve 

zihninde canlandırma demektir. Hâlbuki Allah Teâlâ “Yüzünü 

Mescid-i Haram’a doğru çevir.”46 âyetinde buyurduğu gibi namazda 

kıbleye, yani Kâbe’ye yönelmeyi emretmiştir. Konuyla ilgili olarak 

fıkıh usûlü kitaplarının emir bahsinde “Bir şeyin emredilmesi, onun 

zıddının haramlığını gerektirir”47 denilmiştir. O halde bu kaide 

çerçevesinde kişinin namaz ve diğer ibadetlerinde yalnızca kıbleye 

yönelmesi, bunun dışında kalanlardan (şeyhe teveccüh) ise yüz 

çevirmesi iktiza eder.48   

Keza müellife göre, hangi mezhepten olursa olsun bir 

müridin namazında veya zikrinde şeyhinin sûretini düşünmesi tıpkı 

ibadet esnasında Hristiyanların Hz. İsa’yı, Yahudilerin de Hz. 

Üzeyir’i düşündükleri gibi bir hataya düşmeleri demektir. Her ne 

kadar ikisi arasında hissi ve zihni bir farklılık olsa da zihnin bunlarla 

meşgul edilmesi, kişide bırakacağı tesir diğerine nazaran daha büyük 

olacaktır.49  

 
45 Ebû Bekr Muhammed es-Serahsî, Usûlu’s-Serahsî (Beyrut: Dâru’l-Marife, ts.), 

1/14. Ali İhsan Pala, İslâm Hukuk Metodolojisinde Emir ve Yasakların Yorumu 

(Ankara: Fecr Yayınları, 2009), 5.  
46 Kur’ân-ı Kerîm Meâli, çev. Halil Altuntaş - Muzaffer Şahin (Ankara: Diyanet 

İşleri Başkanlığı Yayınları, 2011), el-Bakara 2/150. 
47 Söz konusu kaidenin Arapça ifadesi şöyledir: “النهي عن ضده يوجب  بالشيء   ”الأمر 

Serahsî, Usûlu’s-Serahsî, 1/94.  
48 Seyyid Hoca, Şerhu Risâle fî ibtâli'r-râbıta (Manisa Akhisar Zeynelzade 

Koleksiyonu, 1518/1), 3-4. 
49 Seyyid Hoca, Şerhu Risâle fî ibtâli'r-râbıta, (Manisa Akhisar Zeynelzade 

Koleksiyonu, 1518/1), 11.  
--96--



Konuyu zenginleştirmek adına müellif, Edirne Müftüsünün 

kendi görüşünü ispatlamak için Bâyezîd-i Bistâmî’nin (öl. 234/848): 

“Şeyhi olmayanın şeyhi şeytandır.”50 sözünü nakletmiştir. Müellife 

göre, bu sözdeki şeyhten kasıt, gücü ve kuvveti yerinde olan kimseye 

çalışmayı emreden, Kitap ve sünnetin azimetlerine sarılan, zaruret 

dışında kesinlikle ruhsatları kullanmayan bazı cahil sûfîler dışında 

olan kâmil bir kimsedir. Şeytandan kasıt ise, şu anda da görüldüğü 

gibi şeriatı kaldırmaya ve iptal etmeye kasteden bazı cahil sûfîlerdir. 

Yine aynı müftünün Molla Câmî (öl. 898/1492), Ekmeleddin el-

Bâbertî (öl. 786/1384), İmam Şa’rânî (öl. 973/1565), Seyyid Şerîf el-

Cürcânî (öl. 816/1413), İsmail Hakkı (öl. 1912) ve İbn Hacer’den 

(öl. 852/1449) yaptığı alıntıların hepsi bu ulemâya atılan iftira ve 

yalanlardan ibarettir. O halde bu kimsenin görüşlerine aldanmamak 

gerekir. Diğer taraftan ibadet dışında muhabbet ve manevî bağlantı 

için, mesela; Allah’ın emirlerine imtisal, yasaklarından içtinap etme 

amaçlı Hz. Peygamber veya şeyhin sûretini düşünmekte herhangi bir 

beis yoktur; ancak ibadet amaçlı olursa o zaman şirk ve küfür 

ehlinden addedilir.51 Nitekim “De ki: “Eğer Allah’ı seviyorsanız 

bana uyun ki, Allah da sizi sevsin ve günahlarınızı bağışlasın.”52 

meâlindeki âyet bu kabildendir.53 

Keza müellife göre, usûl-i fıkıh ilminde “Bir şeyin emri, o 

şeyin zıddının haramiyetini icap eder.” kaidesine göre şeyhe namaz 

esnasında teveccühü helal gören kâfir olur ve bunlar “(Yahudiler) 

Allah’ı bırakıp, hahamlarını; (hıristiyanlar ise) rahiplerini ve 

Meryem oğlu Mesih’i rab edindiler.”54 meâlindeki âyetin muhatabı 

 
50 Fevzi, Aynü’l-hakîka, 21. 
51 Seyyid Hoca, Şerhu Risâle fî ibtâli'r-râbıta (Manisa Akhisar Zeynelzade 

Koleksiyonu, 1518/1), 12. 
52 Âl-i İmrân 3/31. 
53 Seyyid Hoca, Şerhu Risâle fî ibtâli'r-râbıta (Manisa Akhisar Zeynelzade 

Koleksiyonu, 1518/1), 12. 
54 et- Tevbe, 9/31. 

--97--



olur. Bu sebeple bu kişi, Allah’ın içki, zina, livata ve faiz gibi kati 

olarak haram kıldığı şeyleri helal gören gibi kâfir kabul edilir.55      

Ruhbanlık 

Ruhbanlık, bir grup Hıristiyan’ın dinlerinde temayüz eden 

fitneden içtinap edip dağlarda uzlete çekilerek ibadet etmeleri, nefis 

tezkiyesinde bulunmaları, yalnız yaşamaları ve kadınlardan uzak 

durmaları gibi meşakkatli bir hayat tarzını tercih etmeleridir.56 

Ruhbanlık aynı zamanda din mensuplarınca dinî konularda mutlak 

otoriteye sahip kılınan imtiyaz sahibi kimselerdir.57 İslâm’da her iki 

ruhbanlık şekli de Hz. Peygamber’in: “İslâm’da ruhbanlık yoktur”58 

meâlindeki hadisiyle yasaklanmıştır.59  

Hâfız Seyyid, "(Yahudiler) Allah'ı bırakıp hahamlarını; 

(Hristiyanlar ise) rahiplerini ve Meryem oğlu Mesih'i rab 

edindiler."60 meâlindeki âyette geçen rab kelimesinin tefsirini 

Fahreddin er-Râzî'nin (öl. 606/1210) Tefsîru’l-kebîr adlı eserinden 

iktibas yaparak şöyle açıklamıştır: "Müfessirlerin çoğuna göre "rab" 

kelimesinden kastın onların ilah edinilmesi değil, emir ve 

nehiylerine itaat edilmesidir. Nitekim Adî b. Hâtim (öl. 67/686), bir 

gün Hz. Peygamber Tevbe suresindeki söz konusu âyeti okurken 

boynunda altın bir haç kolye olduğu halde onun yanına geldi. Hz. 

Peygamber ona: "Boynundaki putu hemen at" buyurunca o da hemen 

attı. Âyeti dinleyen Adî: "Ey Allah'ın resulü! Onlar hahamlarına ve 

rahiplerine ibadet etmiyorlar" dedi. Bunun üzerine Hz. Peygamber: 

 
55 Seyyid Hoca, Şerhu Risâle fî ibtâli'r-râbıta (Manisa Akhisar Zeynelzade 

Koleksiyonu, 1518/1), 15. 
56 Ebû Abdullah Fahreddîn Muhammed b. Ömer er-Râzî, Tefsîru’l-kebîr (Beyrut: 

Dâru İhyâi’t-Turâs, 1420/1999), 12/413-414. 
57 Salime L. Gürkan, “Ruhban”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(Ankara: TDV Yayınları, 2008), 35/204. 
58 Ebû Bekr Abdullah b. Muhammed b. Ebî Şeybe, Musannef (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 

1409/1998), 8/133. 
59 Ebû Muhammed b. Ferrâ el-Begavî, Şerhu’s-Sünne, thk. Şuayb Arnavûd 

(Beyrut: el-Mektebetü’l-İslâmî, 1403/1983), 2/371. 
60 et-Tevbe 9/31. 

--98--



"O haham ve rahipler Allah'ın helal kıldıklarını haram kıldıklarında 

Yahudi ve Hristiyanlar da onları haram kabul etmiyorlar mı? Yine 

onlar Allah'ın haram kıldıklarını helal kıldıklarında o iki millet onları 

helal kabul etmiyorlar mı?" buyurdu. Adî de: "Evet" deyince, Hz. 

Peygamber: "Onların hahamlarına ve rahiplerine ibadeti işte budur." 

buyurdu.61 

Müellif bu âyeti, özelde Râfiziyye tarikatını örnek vererek 

iddiasını delillendirmiştir. Bu bağlamda Râfiziyye tarikatındaki bir 

şeyhin "Ey iman edenler! (Aklı örten) içki (ve benzeri şeyler), kumar, 

dikili taşlar ve fal okları ancak, şeytan işi birer pisliktir. Onlardan 

kaçının ki kurtuluşa eresiniz."62 meâlindeki âyetin iktizasına 

uymayarak şarabı (hamr) helal saydığını, müridin de bu hükme 

istinaden helal olduğuna inanarak şarabı içtiğini, dolayısıyla kâfir 

olduğunu ve şeyhe kulluk yaptığını nakletmiştir. Keza raks da 

ümmetin icmâı ile haram olduğu halde şeyh ve ona tabi olan müridi 

bunu helal saydığı için yukarıdaki âyetin içerisine dahil 

olmaktadırlar. Dolayısıyla gerek namazın gerekse zikrin, şeyhin 

sûreti düşünülerek ifa edilmesi demek olan râbıta da bu minvalde 

düşünülebilir. Çünkü Allah Teâlâ şeyhin değil Kâbe'nin 

kastedilmesini ve ibadetin tâzim ve tezellül içerisinde yalnızca 

kendisine yapılmasını emretmiştir. Bu durumda hem ibadetlerde 

kendisinin düşünülmesini emreden şeyh hem de ona tabi olan müridi 

küfre düşmektedir.63           

Âyetlerin Zâhirî ve Bâtınî Hükümleriyle Amel Etmek   

Müellif, bazı mukallit fakihlerin âyetlerin bâtınî 

hükümleriyle nasıl amel ediyorlarsa zâhirî hükümleriyle de amel 

etmeleri gerektiğini belirtmiş, bu görüşünü İmam Gazzâlî'den 

 
61 Fahreddin er-Râzî, Tefsîru’l-kebîr, 16/31; Seyyid Hoca, Şerhu Risâle fî ibtâli'r-

râbıta (Manisa Akhisar Zeynelzade Koleksiyonu, 1518/1), 1. 
62 el-Mâide 5/90. 
63 Seyyid Hoca, Şerhu Risâle fî ibtâli'r-râbıta (Manisa Akhisar Zeynelzade 

Koleksiyonu, 1518/1), 2-3. 
--99--



yaptığı iktibasla müşahhas hale getirmiştir. Şöyle ki, İmam Gazzâlî: 

"Bazı mukallit fakihlere Kur'an'dan bazı meselelere dair pek çok 

âyet-i kerîme okudum. Ancak bu kimseler okunan âyetin hilafına 

hareket ettiler, âyetleri önemsemediler. Hatta onlar “'Selefimiz bu 

âyetlerin bâtınî hükümleriyle amel etmişken zâhirî hükümleriyle 

amel etmek nasıl mümkün olabilir.” şeklinde bir tavır 

takınmışlardır.64   

Âyetlerin Zâhirî Hükümlerinin Yanlış Yorumlanması     

Müellif, râbıta mefhumunu desteklemek için bazı ulemânın 

bazı âyetleri kendi heva ve heveslerine göre yorumladığını ileri 

sürmüş, ilgili âyetlerin râbıtayla yakından uzaktan hiçbir alakasının 

olmadığını delilleriyle açıklamıştır. Mesela, Edirne Müftüsü Fevzi 

Efendi’nin râbıtanın meşru olduğuyla ilgili açıklamalarını şöyle dile 

getirmiştir:  

“Edirne Müftüsünün râbıta hakkında serdettiği görüşler 

şeriata, tefsir ve tasavvuf kaynaklarına tamamen muhaliftir. Öyleyse 

ona iltifat etmeyiniz, çünkü hepsi yalan ve iftiradır. O, “Ey iman 

edenler! Allah’a karşı gelmekten sakının ve doğrularla beraber 

olun,”65 “Rükû edenlerle birlikte siz de rükû edin.,”66 “İşte onlar, 

Allah’ın kendilerine nimet verdiği peygamberlerle, sıddıklarla, 

şehitlerle ve iyi kimselerle birliktedirler,”67 “O’na yaklaşmaya vesile 

arayın,”68 “Eğer rabbinin işaret ve ikazını 

görmeseydi.”69 meâlindeki âyetleri râbıtanın varlığına delil 

göstermiştir. Halbuki söz konusu âyetlerin her birisinin nüzul sebebi 

ve delâlet-i zâhireleri farklı farklı iken hangi gerekçeyle râbıtanın 

 
64 Ebû Hâmid el-Gazzâlî, İhyâu ulûmi’d-dîn (Beyrut: Dâru’l-Marife, ts.), 1/100; 

Seyyid Hoca, Şerhu Risâle fî ibtâli'r-râbıta (Manisa Akhisar Zeynelzade 

Koleksiyonu, 1518/1), 2. 
65 et-Tevbe 9/119. 
66 el-Bakara 2/43. 
67 en-Nisâ 4/69. 
68 el-Mâide 5/35. 
69 Yûsuf 12/24. 

--100--



meşruiyetine delil olabilir. Şimdi Kur’an âyetlerinde ve nebevi 

hadislerde her ahkâmın kırk zâhirî, kırk da bâtınî ahkâmı bulunmuş 

olsa zâhirî hükümlerin istinbatı için zâhirî ilim üzere olan 

müçtehitlere, bâtınî hükümlerin istinbatı için de bâtınî ilim üzere 

olan müçtehitlere ihtiyaç olur. Dolayısıyla ey akıllı kimse! Bu adam, 

bâtınî ilimdeki şer’î hükümleri zâhirî ilimdeki şer’î hükümlere 

muhalefet ederek delillendirdi.” Konuyla ilgili olarak Ömer Nesefi 

Akâid adlı eserinin sonunda: “Naslar zâhirî anlamlarına hamledilir. 

Zâhirî anlamlarından yüz çevirip bâtın ehlinin iddia ettiği başka 

manalara gitmek, dinden çıkmaktır ve küfürdür.”70 demiştir. 

Teftâzânî de Ömer Nesefi’nin bu açıklamalarını şerh sadedinde: 

“Naslar, herhangi bir delille zâhirî anlamını hissettiren âyetlerde 

olduğu gibi zâhirî anlamından çıkaracak kat’i bir delil bulunmadığı 

sürece zâhirî anlamına hamledilir. Bâtın ehli her ne kadar nasların 

zâhirî anlamının yanında bâtınî anlamının da olduğunu ileri sürse de 

böyle bir argüman ilhat ve küfür addedilir.71       

Müellif aynı konuda bazı ulemânın: “Naslar zâhirî anlamı 

üzere hamledilir. Ancak bununla beraber onlarda sülûk ehline inkişaf 

olan sırlara giden gizli işaretler de vardır. Dolayısıyla nasların murat 

edilen zâhirî manası ile bu sırlar arasını tatbik etmek mümkündür.” 

sözünü yorum sadedinde şunları söylemiştir: “Bu durum kâmil iman 

ve halis irfandan sayılır. İmam Gazzâlî de hakikatin şeriata muhalif 

olduğunu ya da bâtınî anlamın zâhirî anlama ters düştüğünü ileri 

süren bir kimsenin imandan çok küfre yakın olduğunu iddia 

etmiştir.72 Ebû Saîd el-Harrâz (öl. 277/890) da: “Zâhirî anlama 

muhalif olan her bâtınî anlam bâtıldır. Çünkü o şeytani bir vesvese 

 
70 el-Merkezü’l-Mülkî li’l-Buhûs, Kitâbü Semâniyeti mütûn (Amman: Müessesetü 

Âli’l-Beyt, 2013), 59. 
71 Saduddin Teftâzânî, Mecmûatü’l-havâşi’l-behiyye (Michigan: Mektebetü 

Librari, 166), 1/204; Seyyid Hoca, Şerhu Risâle fî ibtâli'r-râbıta (Manisa Akhisar 

Zeynelzade Koleksiyonu, 1518/1), 9-10. 
72 Gazzâlî, İhyâu ulûmi’d-dîn, 1/100; Seyyid Hoca, Şerhu Risâle fî ibtâli'r-râbıta 

(Manisa Akhisar Zeynelzade Koleksiyonu, 1518/1), 10. 
--101--



ve nefsani bir tezyindir. Onların: “Bâtınî anlama ulaşım zâhirî ilmin 

kaldırılmasına bağlıdır” iddiası da öncekilerin düşüncelerine 

müstenittir, bâtıldır ve boştur.” demiştir.73 

İhsân  

İslâm'da ihsân, Hz. Peygamber'in ifadesiyle Allah’ı 

görüyormuşçasına ibadet etmektir.74 Müellife göre ise ihsan, ibadeti 

başından sonuna kadar Allah'ın riayetini, murakabesini ve azametini 

hatırdan çıkarmadan onun rızası için en güzel şekilde yapmaktır. Hz. 

Peygamber ihsanı, şeyhi görüyormuşçasına müridin ona ibadet 

etmesi şeklinde tanımlamadığına göre müridin havâtıra (vesvese) 

düşmemek için ibadetlerde şeyhine intisabı hatalı bir tutum olsa 

gerektir. Zira Allah Teâlâ "Hâlbuki onlara, ancak dini Allah’a has 

kılarak, hakka yönelen kimseler olarak O’na kulluk etmeleri, namazı 

kılmaları ve zekâtı vermeleri emredilmişti. İşte bu dosdoğru 

dindir."75 meâlindeki âyetle niyeti farz kılmış, niyetten kastın da 

ancak kendisine teveccüh olduğunu vurgulamıştır. Hal böyle olunca 

şeyh, ibadetlerde müritlerine kendisine yönelmesi emrini verince 

hem bu âyete hem de daha önceki âyete muhalif hareket ettiği ve 

haramı helal saydığı vechiyle küfre düşmektedir. Hatta günümüzdeki 

bazı ulemâ da namazda şeyhin sûretinin düşünülmesinin namaz 

kılanın kalbine giren vesveselerin en ehveni olduğu fikrini 

paylaşmaktadır. Dolayısıyla böyle bir rabıta ne amaçla olursa olsun 

tamamen bâtıldır.76  

Havâtır (Vesvese)    

 
73 Seyyid Hoca, Şerhu Risâle fî ibtâli'r-râbıta (Manisa Akhisar Zeynelzade 

Koleksiyonu, 1518/1), 11. 
74 Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmail el-Buhârî, el-Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ, nşr. 

Muhammed Züheyr b. Nasr (Cidde: Dâru Tavki’n-Necât, 1422/2001), “Tefsîru’l-

Kur’ân”, 142 (No. 4777). 
75 el-Beyyine, 98/5. 
76 Seyyid Hoca, Şerhu Risâle fî ibtâli'r-râbıta (Manisa Akhisar Zeynelzade 

Koleksiyonu, 1518/1), 4-5. 
--102--



Hâtır kelimesinin çoğulu olan havâtır, tasavvuf ilminde sülûk 

edenin, kalbine Allah'tan, melekten, nefisten ve şeytandan gelen 

sesler ve hitaplardır. Sûfîler nezdinde ilk ikisi iyi, güzel ve hoş; son 

ikisi ise kötü, çirkin ve nahoş kabul edilmiştir.77 Hâfız Seyyid’e göre 

ise namaz kılan kimsenin kalbine havâtırın gelmesi o kişinin 

imanının sarih, saf ve kâmil olduğuna delâlet etmektedir. Çünkü 

şeytan bir hırsızdır ve hırsız da ancak mamur bir eve girer. Ulemâ, 

kâfirde iman olmadığı için şeytanın onun kalbine vesvese 

bırakmadığını savunur. Nitekim İbrâhim en-Nehaî: "İçerisinde 

vesvesenin olmadığı namazın makbul olması mümkün değildir. 

Yahudi ve Hristiyanların da namazlarında hiçbir vesvese yoktur" 

diyerek konuyu somutlaştırmıştır. Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ali de bu 

konuda: "Bizim namazımızla küffarın namazı arasındaki fark, 

vesvesedir. Şeytan küffarla muvafık olduğu için onlara ne vesvese 

verir ne de onlarla muharebe eder. Ancak onun vesvese ve 

muharebesi yalnızca ehl-i imanladır" demişlerdir.78 Bu sebeple 

namaz kılan bir kimsenin vesveseden sakınmak için şeyhinin iki 

kaşının arasını düşünmesi doğru değildir. Aksi halde küfürle baş başa 

kalır.79 Ayrıca kendi elinde olmadığı halde namazda vesveseye 

kapılan bir kimsenin, Hz. Peygamber'in "Nefislerinin yaptıklarından 

dolayı ümmetim affedilmiştir"80 meâlindeki hadisine binaen sorguya 

çekilmeyeceği de bu kapsamda düşünülebilir. Zira hadiste zikredilen 

 
77 Süleyman Uludağ, "Havâtır", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(Ankara: TDV Yayınları, 1997), 16/526. 
78 Ebû Saîd el-Hâdimî, el-Berîkatü’l-Muhammediyye (Kahire: Matbaatü’l-Halebî, 

1929), 4/235. 
79 Seyyid Hoca, Şerhu Risâle fî ibtâli'r-râbıta (Manisa Akhisar Zeynelzade 

Koleksiyonu, 1518/1), 5. 
80 Buhârî, “Edeb”, 60 (No. 6069); Ebü’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc Müslim, el-

Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ, nşr. Muhammed Fuâd Abdülbâkī (Beyrut: Dâru İhyâi’t-Turâs, 

ts.), “Zühd”, 52. 
--103--



nefisten kasıt, fiile dönüşmeyip düşünme aşamasında kalan 

havâtırdır.81  

Müellif, havâtıra sebep olabilecek şeylerden uzak durulması 

gerektiği sadedinde ise şunları paylaşmıştır: Allah Resulü (sav) 

çizgili bir elbiseyle namaz kıldı ve: “Bunun çizgileri beni namazdan 

alıkoydu, bunu Ebû Cehm’e (öl. 70/690) götürün de bana 

enbicâniyye (işlemesiz ihram) getirin.”82 buyurdu. Bir gün de 

minberde iken elindeki altın yüzük dikkatini çekti. Derhal çıkarıp 

attı."83 Hz. Peygamber´in böyle davranması, şeytanın vesvesesinden 

ileri gelmektedir. Şeytan, bakışın cazibesini altın yüzüğe ve elbisenin 

çizgisine çekmek sûretiyle bu havâtırın oluşmasına zemin 

hazırlamaktadır. Bu olay, altın haram kılınmadan önce meydana 

gelmiş ve bundan dolayı da Hz. Peygamber, yüzüğü parmağına 

takmış, daha sonra da kaldırıp atmıştır. Bu bakımdan dünya malı 

sevgisinden kaynaklı vesvese, ancak onu kaldırıp atmak ve terk 

etmekle sona erer. Kişi ihtiyacından fazla bir şeyi mal edindikçe 

şeytan onu namazında o mal hakkında düşünmeye sevk ederek 

vesveseden hali bırakmaz. Bu bakımdan elini dünyaya daldıran ve 

şeytanın hilelerinden kurtulmak isteyen bir kimse, baştan aşağı bala 

bulanmış, sonra sivrisineklerin gelip kendisine taarruz etmeyeceğini 

sanmış bir kimse gibi olur. Bu durum ise imkânsızdır. O halde dünya, 

şeytanın vesvesesi için büyük bir kapı hükmündedir.84            

Şirk   

Şirk, bilindiği gibi Allah’a birtakım kimse veya nesneleri 

ortak koşmaktır. Müellif de İslâm’da en büyük günahlardan birisi 

olan şirke dikkat çekerek konuyu zenginleştirmiştir. Ona göre "Ey 

 
81 Seyyid Hoca, Şerhu Risâle fî ibtâli'r-râbıta (Manisa Akhisar Zeynelzade 

Koleksiyonu, 1518/1), 6. 
82 Buhârî, “Salât”, 14 (No. 373) 
83 Müslim, “Libâs”, 52. 
84 Seyyid Hoca, Şerhu Risâle fî ibtâli'r-râbıta (Manisa Akhisar Zeynelzade 

Koleksiyonu, 1518/1), 6-7. 
--104--



insanlar! Sizi ve sizden öncekileri yaratan rabbinize ibadet edin!"85 

âyeti ile "Allah'a ortak koşmayın."86 âyeti, ölen insanların put 

edinilerek kendilerinden yardım talebine vurgu yapmaktadır. 

Nitekim bu tür puta tapanların inancına göre duası müstecap ve 

şefaati makbul alan büyük bir kimse öldüğünde güya kıyamet günü 

kendilerine Allah'ın huzurunda şefaat edeceği zannıyla onun sûretini 

put edinirler. Bunu da "İşte onlar bizim şefaatçilerimizdir."87 âyetine 

dayandırmışlardır. Dolayısıyla onlar da bu kimseleri kıble gâh 

edindiler. Sonraki cahiller de bu inancın gereğini yaptılar.88  

Müellif aynı konuyu müşahhas hale getirmek amacıyla olsa 

gerek şirkle ilintisi olan şefaat mevzusuna da bir pasaj açmıştır. Bu 

bağlamda ona göre Allah'ın dışındaki varlıklara tapanlar, "O’nu 

bırakıp da başka dostlar edinenler, 'Biz onlara sadece, bizi Allah’a 

daha çok yaklaştırsınlar diye ibadet ediyoruz' diyorlar."89 

meâlindeki âyetin gereği olarak puta tapmış sayılırlar. Ayrıca “Oysa 

tek bir Tanrı’ya kulluk etmekle emrolunmuşlardı. O’ndan başka tanrı 

yoktur; O yüceler yücesidir, onların yakıştırdıkları eş ve ortaklardan 

bütünüyle uzaktır.”90 meâlindeki âyet de bu bağlamda düşünülebilir. 

Konuyla ilgili Adudüddin el-Îcî el-Mevâkıf adlı eserinde düalizmin 

tevhid inancıyla ters düştüğünü belirterek91 konuyu özetlemiştir. 

Yine Seyyid Şerif Cürcânî de Şerhu’l-Mevâkıf adlı eserinde 

düalistlerin iki ilahı benimsediklerini ve putlara da ilahlık sıfatı 

vermediklerini, onların Peygamberlerin, zâhidlerin, meleklerin ve 

gezegenlerin timsallerini put edindiklerini, gerçek ilaha ulaştırması 

 
85 el-Bakara 2/21. 
86 el-En’âm 6/151. 
87 Yûnus 10/18. 
88 Sadeddin Teftâzânî, Şerhu’l-Makâsıd (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1971), 

3/29; Seyyid Hoca, Şerhu Risâle fî ibtâli'r-râbıta (Manisa Akhisar Zeynelzade 

Koleksiyonu, 1518/1), 7-8. 
89 ez-Zümer 39/3. 
90 et-Tevbe 9/31. 
91 Adududdîn Abdurrahman b. Ahmed el-Îcî, Kitâbu’l-Mevâkıf (Beyrut: Dâru’l-

Ceyl, 1997), 3,64. 
--105--



için bu timsallerle iştigal ettiklerini92 ileri sürerek konuya farklı bir 

yorum getirmiştir. İşte bir mürit de namazı esnasında Allah’a 

ulaştırsın diye tâzim amaçlı şeyhinin sûretini düşünürse puta tapanlar 

gibi olur. Çünkü namaz, füru-i ahkâm içerisinde ibadetlerin en 

büyüğüdür. Dolayısıyla bu ibadet de şeyhin sûretiyle zihni meşgul 

etmeden gerçek ilaha ulaşmak için ifa edilir. Halbuki mürit, şeyhinin 

sûretini tahkir amaçlı düşünmelidir ki, bu da asılsızlığın belirtisidir. 

Namazdaki zikirlerde de aynı düşünceler geçerlidir.93  

Keza bu bağlamda müellif, Fahreddin er-Râzî’nin et-

Tefsîru’l-kebîr adlı eserinden iktibasta bulunarak: “Allah’tan başka 

şeyleri kendilerine koruyucu kabul edenler, ‘sadece bizi Allah’a 

yaklaştırsınlar diye onlara tapıyoruz’ diyorlar.”94 meâlindeki âyetin 

tefsiri sadedinde putlara ibadet edenlerin: “En büyük ilah, kulların 

ibadet ettiklerinden daha yücedir. Öyleyse beşer için layık olanın, 

Allah’ın yarattıklarından olan gezegenlere, semavî ruhlara, 

peygamberlere ve zâhidlere kulluk etmesidir. Çünkü bu sayılan 

varlıklar yüce ilaha sürekli ibadet halindedirler.” derler. Dolayısıyla 

yukarıda zikri geçen âyetten murat edilen de budur.” görüşünü ileri 

sürmüştür.95 Kaldı ki fıkıh kitaplarında putlara tapanın icmâ ile ve 

Kur’an’da “Oysa tek bir Tanrı’ya kulluk etmekle emrolunmuşlardı. 

Ondan başka tanrı yoktur,”96 “Rabbine ibadette hiçbir şeyi ortak 

koşmasın,”97 “Yonttuğunuz putlara mı tapıyorsunuz? Oysa Allah sizi 

 
92 Seyyid Şerif el-Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, ts.), 

8/49. 
93 Seyyid Hoca, Şerhu Risâle fî ibtâli'r-râbıta (Manisa Akhisar Zeynelzade 

Koleksiyonu, 1518/1), 8-9. 
94 ez-Zümer 39/3. 
95 Fahreddin er-Râzî, Tefsîru’l-kebîr, 26/421; Seyyid Hoca, Şerhu Risâle fî ibtâli'r-

râbıta (Manisa Akhisar Zeynelzade Koleksiyonu, 1518/1), 9. 
96 et-Tevbe 9/31. 
97 el-Kehf 18/110. 

--106--



de yaptığınız şeyleri de yaratmıştır.”98 meâlindeki âyetlerle böyle bir 

kişinin kâfir olduğunun ifade edilmesi bu hususu desteklemektedir.99  

Yine müellife göre küfür ve şirk ifade eden fiillerden birisi 

de yerin öpülmesidir. Hâdimî Şerhu’t-Tarîk adlı eserinde konuyla 

ilgili olarak cahillerin yeri öpmesinin ulemâ arasında haram 

sayıldığını ve putlara karşı ibadet etmeye benzediği için gerek yeri 

öpenin gerekse buna razı olanın günahkâr olduğunu söylemiştir.100 

O halde Hâdimî’den nakledilenlere göre şeyhin sûretini ibadet 

esnasında tâzim amaçlı düşünmek ittifakla küfürdür. Çünkü bu fiil, 

putlara ibadet etmek anlamına gelmekte ve bütün dinlerde ister avam 

isterse havâstan olsun herkesin bilmesi gereken zarûrât-ı 

dîniyyedendir.101 

Hulûl, İttihâd ve Teveccüh 

Hulûl (enkarnasyon), gül suyunun güle nüfuz etmesi gibi iki 

cismin birbirine kaynaşması, bir şeyin varlığıyla bütünleşmesi, ona 

geçmesidir.102 Başka bir tanımla ilahi zat veya sıfatların yaratılan 

varlıklara kısmen veya tamamen intikal edip onunla birleşmesidir.103 

İttihâd (teellüf) ise, her yerde ve her şeyde kalbi yalnızca Allah’la 

meşgul etme halidir.104 Müellif, müridin aşırı bir şekilde şeyhine 

intisabını daha ileri götürmesi durumunda kendisiyle şeyhinin 

arasında hulûl ve ittihâdın (mürid-şeyh teellüfü) meydana geleceğini 

Fahreddin Râzî’den yaptığı alıntıyla ileri sürmüştür. Ona göre, 

 
98 es-Saffât 37/95-96. 
99 Seyyid Hoca, Şerhu Risâle fî ibtâli'r-râbıta (Manisa Akhisar Zeynelzade 

Koleksiyonu, 1518/1), 15. 
100 el-Hâdimî, el-Berîkatü’l-Muhammediyye, 4/146.  
101 Seyyid Hoca, Şerhu Risâle fî ibtâli'r-râbıta (Manisa Akhisar Zeynelzade 

Koleksiyonu, 1518/1), 14. 
102 Seyyid Şerîf Cürcânî, Kitâbu’t-ta’rifât (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

1403/1983), 92. 
103 Kürşat Demirci, “Hulûl”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: 

TDV İslâm Ansiklopedisi, 1998), 18/340. 
104 Cürcânî, Kitâbu’t-ta’rîfât, 8. 

--107--



“Allah’ı bırakıp da din âlimlerini, rahiplerini rab edindiler.”105 

âyetinin tefsiri sadedinde cahiller şeyhlerinin tâziminde ve onların 

kudreti hususunda mübalağa yaparsa tabiatları hulûle ve birleşmeye 

meyleder. Şayet bu şeyh söz konusu durumu dünyayı talep etme ve 

dinden uzaklaşma amaçlı yaparsa bir zaman sonra müttebi ve 

arkadaşlarına kendisine secde etmeyi emreder, onlara: “Siz benim 

kulumsunuz.” der, kabul etmeseler bile hulûl ve ittihâdı onlara ilkâ 

eder. Belki de ilahlığını iddia eder, bir de bakılır ki herkes buna şahit 

olmuştur. Geçmişte örnekleri mevcutken bu durumun uzak olma 

ihtimali nasıl zor olabilir. Binaenaleyh “O yüceler yücesidir, onların 

yakıştırdıkları eş ve ortaklardan bütünüyle uzaktır.”106 âyetinin 

meâlinde de buyurulduğu gibi Allah, böyle bir iş ve tekliften, 

kendisine secde ve ibadet edilen, tâzim ve saygının son noktası olan 

bir şeriki olmaktan uzaktır. Yine Allah, şeyhin kendi indinden içki 

içmeyi ve raks etmeyi helal kılmaktan, ibadet esnasında zihninde 

sadece kendi sûretini düşünmeyi emretmekten de münezzehtir.107 

Diğer bir kavram olan tevessül ise, yapılan sâlih ameli veya 

bazı kişileri vasıta edinerek Allah’a yakın olmak ve ondan istekte 

bulunmaktır.108 Müellif bu kavram hakkında da birkaç kelam 

etmiştir. Ona göre, namaz kılan bir müride: “Namaz esnasında 

alemlerin rabbi olan Allah’ın huzurunda mı, yoksa şeyhin huzurunda 

mı idin?” diye bir soru sorulduğunda: “Ben şeyhin huzurunda idim” 

diye cevap verir. Çünkü onun zihni şeyhe teveccüh etmiştir. İnsan 

nefsi aynı anda iki şeye teveccüh edemeyecek kadar basittir. 

Binaenaleyh mürit Allah’a yaklaşma amaçlı namaz kılsa da şeyhin 

bizzat zâtına teveccüh etmekte, namaz ve zikrinde Allah’a tevessül 

etse de şeyhine tâzim göstermektedir. Bu ise tam olarak puta tapmak 

 
105 et-Tevbe 9/31. 
106 et-Tevbe 9/31. 
107 Seyyid Hoca, Şerhu Risâle fî ibtâli'r-râbıta (Manisa Akhisar Zeynelzade 

Koleksiyonu, 1518/1), 12-13. 
108 Yusuf Şevki Yavuz, “Tevessül”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(İstanbul: TDV Yayınları, 2012), 41/ 6. 
--108--



demektir. Mürit şayet yukarıda sorulan soruya: “Ben bizzat Allah’a 

teveccüh ediyorum, şeyhime de tabi oluyorum.” derse yine onun 

küfründen korkulur. Çünkü bu husus putlara ibadete benzemeyi 

ilzam etmektedir. Ayrıca onun kâfir olmasından da korkulur. Çünkü 

o, bu fiili helal olarak kabul etmekte, Allah ona kıble olarak Kâbe’yi 

emretmişken ve başkasını haram kılmışken o, şeyhini kıble tayin 

etmektedir. Nitekim Allah Teâlâ: “Artık yüzünü Mescid-i Harâm 

tarafına çevir.”109 buyurmuştur.110  

Son olarak müellif sonuç sadedinde şu ifadelere yer 

vermiştir: “O halde buraya kadar ifade ettiğimiz tüm sem’î deliller 

râbıtanın kat’î olarak bâtıl olduğunu, râbıtaya inananın ibadetlerinde 

muvahhid değil müşrik olduğunu ispatlamaktadır. Bazı 

Nakşibendiler: “Râbıtanın anlamı, ne namazda ne de zikirde bir 

şeyin sûretini edinmektir, bilakis râbıta maneviyata ve muhabbete 

bağlılıktır” demişlerdir. Böyle bir fikre söz söylenemez ve tartışma 

konusu dahi olamaz. O halde Nakşibendi tarikatına müntesip 

olanları, namazda ve zikirde şeyhinin sûretini edinenler, namaz 

dışında sadece zikirde şeyhinin sûretini edinenler ve ne namazda ne 

de zikirde şeyhinin sûretini edinenler olmak üzere üç kısma ayırmak, 

ilk iki grubun şer’an bâtıl yolda olduğunu, son grubun ise doğru 

yolda olduğunu belirtmek gerekir.111    

Sonuç  

Günlük yaşamda İslâm’a aykırılık teşkil eden davranış ve 

fiillerin iyiliği emretme ve kötülükten alıkoyma bağlamında fiilî 

olarak engellenmesi veya sözel olarak uyarılması veyahut hiç 

olmazsa kalben buğz edilmesi sünnetin gereğidir. Bu sünnetin 

gereğine göre hareket eden ulemâdan birisinin de Hâfız Seyyid 

 
109 el-Bakara 2/144. 
110 Seyyid Hoca, Şerhu Risâle fî ibtâli'r-râbıta (Manisa Akhisar Zeynelzade 

Koleksiyonu, 1518/1), 14-15. 
111 Seyyid Hoca, Şerhu Risâle fî ibtâli'r-râbıta (Manisa Akhisar Zeynelzade 

Koleksiyonu, 1518/1), 16. 
--109--



Efendi’nin olduğu yapılan bu araştırmayla müşahede edilmiştir. 

Râbıtayı olması gereken çerçeveden çıkarıp yaratılan varlık veya 

şahıslara ibadet etmeye kadar indirgeyen zihniyete karşı çıkması, söz 

konusu fiilin yanlış olduğunu şer’î deliller bağlamında ispatlamaya 

çalışması, bunu gerçekleştirirken de etkin ve yetkin bir dil kullanarak 

muhataplarını ikna etmeye gayret göstermesi bu tespite arka 

çıkmaktadır.  

Müellifin, bu araştırmasında râbıtayı olması gereken yerden 

çıkararak meşru olmayan birtakım fiil ve davranışlara dönüştürenleri 

kınadığı, ileri sürdükleri delillerin bâtıl olduğunu, uyulmaması 

gerektiğini, böyle davranmakla kâfir ve müşrik olduklarını açık ve 

net bir dille ifade ettiği görülmüştür. Onun, hükmü ne olursa olsun 

(farz, vâcip veya müstehap) ibadet esnasında şeyhinin sûretini 

düşünerek yapılan râbıtaya karşı çıktığı, buna mukabil muhabbet 

râbıtası ile mânevî râbıta hakkında olumsuz bir tavır sergilemediği 

bilgisine ulaşılmıştır. 

Âyetlerin zâhirî anlamları ne ise bâtınî anlamlarının da aynı 

eksende olmasının iktiza ettiği, gayrimeşru râbıta türünü 

meşrulaştırmak için âyetlerin bâtınî anlamlarını zorlama tevillerle 

değiştirmenin mümkün olmadığını, böyle yapmakla ehl-i kitabın 

düştüğü hataya düşüleceği, onlar gibi şirk ehli olunacağı fikirlerini 

savunduğu tespit edilmiştir. Keza ibadetlerde vesvesenin doğal 

olduğunu, hatta bu durumun, kişinin saf, sarih ve kâmil bir imana 

sahipliğine delâlet ettiğini, şirk ve günaha bulaşmadan meşru 

yollarla vesvesenin bertaraf edilebileceğini, aynı şekilde ihsan, 

hulûl, ittihâd ve teveccüh kavramlarının da olması gereken 

zemininden çıkarılarak Allah dışındaki varlık ve şahıslar için 

kullanılmasının yanlış, hatta şirk olduğunu özellikle ileri sürdüğü 

görülmüştür.                

Müellifin akıcı ve anlaşılır bir lisan kullanması, iktibas 

yaptığı referansları ismine varıncaya kadar belirtmesi ve başka 

eserlerin kendisinden iktibasta bulunması eserin kıymetli olduğunu 
--110--



göstermektedir. Bu nedenlerle bu önemli eserin mevcudiyetinden 

ilim camiasını habersiz bırakmamak ve insanlığın yararına arz etmek 

için tarafımızca bu risâlenin tahkikli tıpkıbasımını çalışmayı 

planlamaktayız. 

 

--111--



Kaynakça 

Antâkî, Mahmud (Hâfız Seyyid Efendi). Şerhu'l-Alâka bi 

Hâfız Seyyid. Edirne: Edirne Selimiye Yazma Eser Kütüphanesi, 

Selimiye Basmalar Koleksiyonu, 3416/1. 

http://www.yazmalar.gov.tr/eser/serh-el-alaka-bi-hafiz 

seyyid/216581. 

Antâkî, Mahmud (Hâfız Seyyid Efendi). Şerhu'l-Alâka bi 

Hâfız Seyyid. Edirne: Edirne Selimiye Yazma Eser Kütüphanesi, 

Selimiye Basmalar Koleksiyonu, 3422/1. 

http://www.yazmalar.gov.tr/eser/mahmud-el-antaki-menafiu-bekir-

bin-ahmed-hâfız-seyyid-efendi/216590. 

Antâkî, Mahmud (Hâfız Seyyid Efendi). Şerhu'l-Alâka. 

Edirne: Edirne Selimiye Yazma Eser Kütüphanesi, Selimiye 

Basmalar Koleksiyonu, 3425. http://www.yazmalar.gov.tr/eser/serh-

el-alaka/216594.  

Antâkî, Mahmud (Hâfız Seyyid Efendi). Şerhu'l-Alâka. 

Edirne: Edirne Selimiye Yazma Eser Kütüphanesi, Selimiye 

Basmalar Koleksiyonu, 3513/1. 

http://www.yazmalar.gov.tr/eser/serh-el-alaka/216739.  

Antâkî, Mahmud (Hâfız Seyyid Efendi). Şerhu'l-Alâka. 

Edirne: Edirne Selimiye Yazma Eser Kütüphanesi, Selimiye 

Basmalar Koleksiyonu, 3639. http://www.yazmalar.gov.tr/eser/ser-

el-alaka/216892. 

Aydın, Fuat vd. (ed.). Osmanlı Medreseleri Eğitim, Yönetim 

ve Finans. İstanbul: Mahya Yayıncılık, 1. Basım, 2019. 

Balta, Evangelia. “Serez”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 36/556-557. Ankara: TDV Yayınları, 2009. 

Begavî, Ebû Muhammed b. Ferrâ. Şerhu’s-Sünne. thk. Şuayb 

Arnavûd. 15 Cilt. Beyrut: el-Mektebetü’l-İslâmî, 1403/1983. 

--112--

http://www.yazmalar.gov.tr/eser/serh-el-alaka-bi-hafiz-seyyid/216581
http://www.yazmalar.gov.tr/eser/serh-el-alaka-bi-hafiz-seyyid/216581
http://www.yazmalar.gov.tr/eser/mahmud-el-antaki-menafiu-bekir-bin-ahmed-hafiz-seyyid-efendi/216590
http://www.yazmalar.gov.tr/eser/mahmud-el-antaki-menafiu-bekir-bin-ahmed-hafiz-seyyid-efendi/216590
http://www.yazmalar.gov.tr/eser/serh-el-alaka/216594
http://www.yazmalar.gov.tr/eser/serh-el-alaka/216594
http://www.yazmalar.gov.tr/eser/serh-el-alaka/216739
http://www.yazmalar.gov.tr/eser/ser-el-alaka/216892
http://www.yazmalar.gov.tr/eser/ser-el-alaka/216892


Bilge, Mustafa L. - Küçükaşçı, Mustafa S. “Yenbuulbahr”. 

Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 43/421-423. Ankara: 

TDV Yayınları, 2013. 

Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmail. el-Câmiʿu’ṣ-

ṣaḥîḥ. nşr. Muhammed Züheyr b. Nasr. 8 Cilt. Cidde: Dâru Tavki’n-

Necât, 2. Basım, 1422/2001. 

Bursalı, Mehmet Tahir. Osmanlı Müellifleri. 3 Cilt. İstanbul: 

Matbaa-ı Âmire, 1333/1914. 

Cebecioğlu, Ethem. Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri 

Sözlüğü. Ankara: y.y., 1997.  

Cürcânî, Seyyid Şerîf. Kitâbu’t-ta’rifât. Beyrut: Dâru’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 1403/1983. 

Cürcânî, Seyyid Şerif. Şerhu’l-Mevâkıf. 8 Cilt. Beyrut: 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, ts. 

Demirci, Kürşat. “Hulûl”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 18/340-341. İstanbul: TDV İslâm Ansiklopedisi, 

1998. 

Dursun, Akif. “Râbıtanın Tarihî Gelişimi, Tanımı ve Fıkhî 

Hükmü”. Sufiyye 10 (Haziran 2021), 84-129. 

Fevzi, Mehmet. Aynü’l-hakîka fî râbıtati’t-tarîka. Ankara: 

TBMM Kütüphanesi, Açık Erişim Koleksiyonu, 11543/1589, 1-24. 

https://acikerisim.tbmm.gov.tr/xmlui/handle/11543/1589.  

Feyzî, Ebü'l-Vefâ Behâüddîn Abdulah. Fevâidü'l-ihsân. 

Beyrut: Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, ts. 

Fîrûzâbâdî, Mecdüddin Ebû Tâhir Muhammed. el-Kâmûsü’l-

muhîd. nşr. Mektebü Tahkiki’t-Turâs. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 

1426/2005. 

Gazzâlî, Ebû Hâmid. İhyâu ulûmi’d-dîn. 4 Cilt. Beyrut: 

Dâru’l-Marife, ts. 
--113--

https://acikerisim.tbmm.gov.tr/xmlui/handle/11543/1589


Gürkan, Salime L. “Ruhban”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 35/204-205. Ankara: TDV Yayınları, 2008. 

Hâdimî, Ebû Saîd. el-Berîkatü’l-Muhammediyye. 4 Cilt. 

Kahire: Matbaatü’l-Halebî, 1929. 

Hânî, Muhammed b. Abdullah. Behcetü‟s-seniyye. İstanbul: 

Işık Kitabevi, 1977. 

İbn Ebî Şeybe, Ebû Bekr Abdullah b. Muhammed. Musannef. 

8 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1409/1998. 

İbn Hibbân, Ebû Hatim Muhammed el-Busrî. Sahîh-i İbn 

Hibbân. thk. Şuayb el-Arnavut. 18 Cilt.  Beyrut: Müessesetü’r-

Risâle, 1998. 

Îcî, Adududdîn Abdurrahman b. Ahmed. Kitâbu’l-Mevâkıf. 3 

Cilt. Beyrut: Dâru’l-Ceyl, 1997. 

İşleme, Akın. Ebü’l-Kasım Ali el-Leysî es-Semerkandî’nin 

Şerhu’r-Risâleti’l-Vaz‘iyye (Şerhu’l-Kebir) İsimli Eserinin Tahkik ve 

Değerlendirmesi. İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2018.  

Kur’ân-ı Kerîm Meâli. çev. Halil Altuntaş - Muzaffer Şahin. 

Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 12. Basım, 2011. 

Merkezü’l-Mülkî li’l-Buhûs. Kitâbü Semâniyeti mütûn. 

Amman: Müessesetü Âli’l-Beyt, 2013. 

Müslim, Ebü’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc. el-Câmiʿu’ṣ-

ṣaḥîḥ. nşr. Muhammed Fuâd Abdülbâkî. Beyrut: Dâru İhyâi’t-Turâs, 

ts. 

Özçelik, Mevlüt. “Tasavvufun Tamamlayıcı Konuları”. 

Tasavvuf, ed. Güldane Gündüzöz - Hamdi Kızıler. 341-378. İstanbul: 

Lisans Yayıncılık, 2. Baskı, 2022. 

Pala, Ali İhsan. İslâm Hukuk Metodolojisinde Emir ve 

Yasakların Yorumu. Ankara: Fecr Yayınları, 2009. 
--114--



Paşa, Ahmed Cevdet. Tezâkir, haz. Cavid Baysun. 4 Cilt. 

Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları, 1991. 

Râzî, Ebû Abdullah Fahreddîn Muhammed b. Ömer. 

Tefsîru’l-kebîr. 32 Cilt. Beyrut: Dâru İhyâi’t-Turâs, 1420/1999. 

Serahsî, Ebû Bekr Muhammed. Usûlu’s-Serahsî. 2 Cilt. 

Beyrut: Dâru’l-Marife, ts. 

Seyyid Hâfız. Hâşiye alâ Ali Kûşî, (Mecmua içerisinde: 

Hâşiye-i cedide ala Ali Kuşi, Şerhu’r-Risâleti’l-Vaz‘iyye, er-

Risâletü’l-Vaz‘iyye li’l-Îcî). İstanbul: Salâh Bilici Kitabevi, ts. 

Seyyid Hoca, Hâfız. Hâşiye alâ şerhi İsâm ale'r-Risâle el-

Adudiyye. Kahire: Mektebetü'l-Ezheriyye, 16139/25. 

Seyyid Hoca, Hâfız. Risâle fi ibtâli'r-râbıta. İstanbul: 

Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Kütüphanesi, Dijital Nadir 

Eserler Koleksiyonu, 1209/6941, 1b-8a.  

https://katalog.marmara.edu.tr/yordambt/yordam.php. 

Seyyid Hoca, Hâfız. Risâle fi ibtâli'r-râbıta. İstanbul: 

Süleymaniye Kütüphanesi, İzmirli İsmail Hakkı Koleksiyonu, 1250, 

1-3. http://ktp.isam.org.tr/?url=ktpgenel/findrecords.php. 

Seyyid Hoca, Hâfız. Şerhu Risâle ibtâli'r-râbıta. Manisa: 

Manisa İl Halk Kütüphanesi, Manisa Akhisar Zeynelzade 

Koleksiyonu, 1518/1, 1-16. http://www.yazmalar.gov.tr/eser/serhu-

risâle-ibtalir-râbıta/73507. 

Seyyid Hoca, Hâfız. Şerhu Risâle ibtâli'r-râbıta. Manisa: 

Manisa İl Halk Kütüphanesi, Manisa Akhisar Zeynelzade 

Koleksiyonu, 1518/1, 1-16. http://www.yazmalar.gov.tr/eser/serhu-

risâle-ibtalir-râbıta/179576. 

Seyyid Hoca, Hâfız. Şerhu'l-Alâka fî ulûmi'l-belâga. Mısır: 

Mektebetü'l-Ezheriyyye, 49523/2034. 

--115--

https://katalog.marmara.edu.tr/yordambt/yordam.php
http://ktp.isam.org.tr/?url=ktpgenel/findrecords.php
http://www.yazmalar.gov.tr/eser/serhu-risale-ibtalir-rabita/73507
http://www.yazmalar.gov.tr/eser/serhu-risale-ibtalir-rabita/73507
http://www.yazmalar.gov.tr/eser/serhu-risale-ibtalir-rabita/179576
http://www.yazmalar.gov.tr/eser/serhu-risale-ibtalir-rabita/179576


Seyyid Şirazî, Hâfız. Risâle fî harfî't-tarif. Manisa: Manisa İl 

Halk Kütüphanesi, Manisa Akhisar Zeynelzade Koleksiyon, 5856/2, 

4a-7b. http://www.yazmalar.gov.tr/eser/risâle-fi-harfit-tarif/42804. 

Seyyid Şirazî, Hâfız. Risâle fî lâmi'l-ahd. Manisa: Manisa İl 

Halk Kütüphanesi, Manisa Akhisar Zeynelzade Koleksiyon, 5856/1, 

1b-4a. http://www.yazmalar.gov.tr/eser/risâle-fi-lamil-ahd/42782. 

Tala, Murat. “Mecâz Problemi Olarak Alâka: Antâkî’nin el-

’Alâka’sı Bağlamında Bir Bakış”. Marife Dini Araştırmalar Dergisi 

19/2 (Kış, 2019), 661-680. 

Taşpınar, Kadir. Tasavvufta Mürşid Râbıtası. Rize: Rize 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2010. 

Teftâzânî, Saduddin. Şerhu’l-Makâsıd. 3 Cilt. Beyrut: 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1971. 

Teftâzânî, Saduddin. Mecmûatü’l-havâşi’l-behiyye. 

Michigan: Mektebetü Librari, 166. 

Tosun, Necdet. “Râbıta”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 34/378-379. Ankara: TDV Yayınları, 2007. 

Türkiye Yazma Eserler Kurumu. “Aranan: Yazmalar”. Erişim 

12.12.2023. http://www.yazmalar.gov.tr/eser/risâle-fi-lamil-

ahd/42782. 

Uludağ, Süleyman. "Havâtır". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 16/526. Ankara: TDV Yayınları, 1997. 

Yavuz, Yusuf Şevki. “Tevessül”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 41/6-8. İstanbul: TDV Yayınları, 2012. 

Zehebî, Muhammed Huseyn. et-Tefsîr ve’l-müfessirûn. 2 

Cilt. Mısır, y.y., 1976. 

--116--

http://www.yazmalar.gov.tr/eser/risale-fi-harfit-tarif/42804
http://www.yazmalar.gov.tr/eser/risale-fi-lamil-ahd/42782
http://www.yazmalar.gov.tr/eser/risale-fi-lamil-ahd/42782



